Uniendo cosmovisiones
Integrando la medicina indigena en la
perspectiva clinica

Una perspectiva multicultural y multifocal

Por Sandi Loytomaki, MOMSc
Traduccion de Yesenia Cortés

RESUMEN

En el contexto de la nueva Estrategia Mundial de la Organizaciéon Mundial de la Salud sobre
Medicina Tradicional (2025—-2034), este articulo emplea Metodologias de Investigacion Indigenas
para examinar la integracion de la medicina indigena en la practica clinica contemporanea. A partir
de una etnografia reflexiva personal, la autora propone trascender la vision dual' y la “segunda vision”
hacia una perspectiva multifocal que entrelaza narrativa, ensefianzas indigenas y discurso cientifico.
Esta aproximacion surge de una identidad diversa y multicultural que articula practicas de medicina
indigena, medicina integrativa y ciencia biomédica occidental. El analisis incluye una revision critica
de la medicina tradicional, integrativa y complementaria, la biomedicina, las disparidades de género
en la atencion sanitaria y el papel historico de las mujeres, con énfasis en la medicina tradicional sami.
Finalmente, se discuten experiencias clinicas que dialogan con los cuatro objetivos de la estrategia
de la OMS: evidencia, seguridad y eficacia, integracion en los sistemas de salud y empoderamiento

comunitario.

Palabras clave: medicina indigena (MI), integracion clinica, metodologias de investigacion
indigena, identidad multicultural, pensamiento multifocal, medicina tradicional (MT), conocimiento

tradicional (CT), mujeres indigenas, medicina tradicional sami (MTS)

Declaracion ética y agradecimientos conocimiento, cultura o tradicion—, expreso
mis disculpas y solicito su comprension. Porque
Rectitud solo puedo expresarme con sinceridad, con mi
experiencia y las verdades universales que me
Cuando narro historias del pasado, al inculcan y por las que vivo, con y a través de la
compartir mis recuerdos o al compartir mis guia y la brillantez de mis Ancestros, Ancianos y
ensefianzas indigenas, si ofendo a alguien —su Antiguos.

' Nota de la traductora: No existe un consenso oficial sobre un término para traducir este concepto. Para los propdsitos de este articulo, se traduce
como “vision dual”, y se brinda el siguiente contexto: originalmente del inglés “2-eyed seeing”, este concepto fue acuilado por el anciano
Mi’kmaq Albert Marshall para referirse a la habilidad de poder observar desde dos perspectivas distintas, a saber, la del conocimiento indigena, y
la del conocimiento occidental, de ahi la idea de mirar con dos ojos, de tal manera que se puedan conjuntar los saberes en sus fortalezas.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



SANDI LOYTOMAKI

Gratitud

Mis Ancestros, Ancianos y Antiguos me han
ensefiado que la gratitud nutre el universo,
completando o dando la bienvenida al ciclo
de lo recibido. Llego a ustedes con muchas
generaciones anteriores y muchas generaciones
posteriores. No habria superado el desafio y
la lucha de la vida, manteniéndome firme en
mi fuerza, si no fuera por todos mis maestros,
mentores y Ancianos del mundo fisico; mis hijos
y mi nieto; y por todos mis Ancestros, Ancianos y
Antiguos espirituales. Humildemente, doy gracias
por la red de amor y vida que emana a través de
mi gracias a su apoyo. Gracias.

Introduccion

La integracion sistematica de la medicina
indigena (MI) en el contexto clinico occidental
requiere marcos estructurados que incluyan el
respeto de todos los sistemas de conocimiento, el
apoyo a la identidad propia, la seguridad cultural,
el empoderamiento del profesional y del paciente,
y la garantia de la seguridad y la eficacia clinicas.
Idealmente, esto ocurre en un espacio sagrado,
honrando los principios universales y cientificos,
el profesionalismo, la integridad y la conducta
ética.

Este discurso es el resultado de toda una vida
(cuatro décadas de servicio). Reflexiono sobre la
integracion ética de las ensefianzas de la medicina
indigena en el &mbito clinico. Reflexiono
sobre la experiencia vital, la identidad diversa,
los sistemas de conocimiento, la comunidad
y los sistemas de sanacion, los desafios y

las oportunidades que he experimentado.

FOURTH WORLD JOURNAL

Acompafiame en este camino, eliminando la
romantizacion, compartiendo la complejidad
relacional de la vida: el descubrimiento de uno
mismo, de las historias familiares propias, de las
raices del arbol personal. Viviendo con un diseno
unico, me mantengo firme ante cualquier viento,
cultivando nuevas ramas para el sustento de las

futuras generaciones.

En este discurso, las palabras en cursiva
provienen directamente de mis Ancestros,
Ancianos y Antiguos (AAA), mis ayudantes. Hacer
esto denota respeto y honor, permitiendo una
transmision directa de su mensaje, recordando a
todos que me apoyo en los hombros de muchos
gigantes. No soy quien soy hoy sin todos los que

me precedieron.

Declaracion reflexiva personal,
reconocimiento del linaje

Como mujer no tengo patria. Como mujer
no quiero patria.

“Como mujer, mi pais es el mundo entero.”
(Woolf 1938)

Mi nombre es Sandi Ayahwehwah, Portadora
de la Luz Divina, Abdal Sami Japdev Kaur Atl
Chuatl Loytomaki. Soy la ayudadora de las
personas, una que es una con el viento, llevando
la luz a través de la oscuridad, amiga generosa
que siempre escucha, una que susurra el nombre
de dios haciéndose una con dios, guardiana de
las aguas sagradas, que encontrd una colina. Mi
tribu es humana: una mujer de todo el mundo,
esencia y linaje, una persona indigena global
de ascendencia diversa. Mi linaje genético
representa todos los colores del arcoiris humano,

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

muchas tierras. Mi linaje espiritual representa
las tradiciones multifacéticas de la humanidad.
Mi linaje ambiental nace en la roca mas antigua
del lomo de la Tortuga, el escudo canadiense,
mezclado con intrusiones universales, la tierra
del bosque boreal. Ahora vivo donde los arboles
se yerguen en el agua, en la region forestal de los
Grandes Lagos.

Mi ascendencia paterna desciende del
pueblo Sami a través del territorio finlandés,
un pueblo reasentado, que vive la vida fisica,
experimenta la muerte de la vida cultural,
anterior migracion desde los montes Urales
y el Himalaya. Mi ascendencia materna es de
ascendencia diversa a través del territorio del
norte de Italia, anteriormente la vasta extension
del territorio de la “ruta de la seda”. Soy producto
de la migracién humana: antepasados en busca
de paz, desplazados, agresores, oprimidos, en
busca de una vida mejor en el “Nuevo Mundo”.
Soy descendiente, producto del trauma cultural,
la conversion religiosa, el condicionamiento,
el trauma intergeneracional, el rechazo social
y la colonizacion. Soy sobreviviente de abuso
sexual, fisico, mental y emocional. Soy sisu>.
Prospero. Soy resiliencia. Naci en Canada, como
inmigrante de primera generacion, soy una colona
en Canada. Mi corazén es nomada, mi manada,
renos en espiritu (que me acompainaron después
de que el gobierno canadiense sacrificara una
manada en los territorios del norte). Camino,
deambulo y viajo, estudiando nuestra naturaleza
humana. Vivo en un centro urbano culturalmente
diverso, presenciando a diario la depravacion y
la belleza de la humanidad. Como “caminante
al limite”, mi espiritu reside en el bosque o las

WINTER V25 N2 2026

3

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

montafias, mientras que mis antepasados me han
encomendado servir en la jungla urbana, donde la
naturaleza, plenamente conectada, se impone en
las grietas de la acera.

Soy Mama, madre soltera de dos hermosos
hijos (y muchos més en nuestra casa). Ahora,
Ahku-Mummu, abuela. Conocida por diversos
titulos en las diversas tradiciones, en mi practica
clinica utilizo los de profesional en medicina
indigena e integrativa y profesional en terapia
manual osteopatica (PTMO). Mis bases no estan
reconocidas por ningin gobierno canadiense
ni sistema de seguros. Mis manos osteopaticas
estan sujetas al sistema médico canadiense,
ya que “poseen legalmente” los términos
Osteopata y Osteopatia. Rechazo rotundamente
la aplicacion del titulo de chamén: un término
historico, antropolégico y patriarcal, una
abstraccion de una palabra indigena para un tipo
de persona que practica la medicina, aplicado
a muchos sin contexto, en los primeros dias de
su creacion excluyendo a las mujeres indigenas
que practicaban la medicina (Krippner 2002;
Loytomaki 2005). Me encuentro en la plenitud
de las ensefianzas que pertenecen a mis origenes
ancestrales, que pertenecen a la humanidad.

Hubo una vez en que todos caminabamos
juntos: hombres, mujeres y ninos. Entonces,
los hombres se adelantaron, dejando atras a
las mujeres y los ninos. Luego, las mujeres se
adelantaron, dejando atras a los ninos: los

! Nota de la traductora: “sisu” es una palabra de origen finlandés que
no tiene una traduccion directa a otros idiomas. Este concepto refiere
a una extrema determinacion, firmeza de caracter, fuerza de voluntad
y capacidad de actuar ante adversidades muy fuertes. Los finlandeses
usan esta palabra para describir el espiritu de su gente.

FOURTH WORLD JOURNAL



SANDI LOYTOMAKI

hombres caminaban al frente, detras estaban
las mujeres y detras de ellas estaban los nitios,
solos, criandose a si mismos. En algiin momento
del viaje, algunas mujeres recordaron. Se
adelantaron a los hombres y comenzaron a
recordarnos que camindaramos juntos. Trajeron
a algunos ninos con ellas, algunos se negaron a
moverse. Trajeron a algunos hombres con ellas,
algunos se negaron a moverse. Ahora, como
humanos, tenemos hombres, mujeres y ninos
caminando solos. Tenemos mujeres y niinos
caminando juntos. Tenemos hombres y nifios
caminando juntos. Tenemos hombres, mujeres
y niftos caminando juntos. Un dia, volveremos a
caminar juntos.

Revision de literatura

Integracion de los sistemas de medicina
indigena en entornos clinicos

Los sistemas de medicina indigena han
existido desde tiempos inmemoriales, nutriendo
las practicas terapéuticas y médicas actuales.

El lenguaje de la medicina tradicional, tanto en
el lenguaje coloquial como en la investigacion,
utiliza una terminologia diversa en referencia

a las formas de conocimiento de la medicina
indigena. Reconociendo las limitacionesy

la evolucidn del idioma, elijo usar el término
medicina indigena (MI) siguiendo la guia de mi
AAA y mi formacion en el Center for Traditional
Medicine/Center for World Indigenous Studies
(CTM/CWIS). Lo hago en reconocimiento a:

el apoyo que tengo detras, mi vasta influencia
cultural, mi linaje y ascendencia, y los procesos
y principios que permiten que los sistemas de
conocimiento se adapten a medida que el mundo

y sus pueblos cambian, crecen y evolucionan..

FOURTH WORLD JOURNAL

La historia humana de opresion incluye
el impacto sobre las practicas de la medicina
indigena. Los curanderos fueron torturados,
asesinados, el conocimiento se ocult6 o
se protegid “secretamente”, las escuelas
residenciales (Waldram, Herring, and Young
2006) e instituciones similares convirtieron
a las personas al estado nacional opresor.
Las practicas indigenas fueron oscurecidas
o desacreditadas por acciones patriarcales,
religiosas y cientificas lineales. Con el tiempo,
muchas précticas de la medicina indigena
cayeron en el silencio, cambiaron, recibieron
otros nombres, por ejemplo, Osteopatia de
“arreglo de huesos relampago” (Hildreth 1938;
Lewis 2012; Still 1908) o se integraron en otras
terapias, modalidades (Grossinger 1995a, 1995b)
o religiones, por ejemplo, la cristianizacion de
las tradiciones Sami (Kuokkanen 2000, 2007;
Helander-Renvall and Markkula 2017; Jacobsson,
Ouma, and Liu-Helmersson 2021). Por lo tanto,
los protocolos y procesos a veces desaparecieron,
se adaptaron y cambiaron. Cualquier evidencia
de variaciones o remanentes, histéricamente
desacreditada a través de la historia sociopolitica
de la biomedicina, su bisqueda por dominar
otras formas de medicina, relegandolas a los
enfoques complementarios y alternativos actuales
(Grossinger 1995a, 1995b). Esto se traduce en
una exclusion sistematica de las tradiciones
de la medicina indigena de la atencion médica
convencional. El uso de las formas de la medicina
indigena (MT, MTC, MTCI) impulsado por la
poblacion, est4 facilitando un resurgimiento y
reconocimiento global de las mismas. Si bien los
opresores de las culturas indigenas se esforzaron

por extinguirlas, lo que no comprendieron es

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

que el conocimiento de estas culturas pertenece
al conocimiento universal humano y nunca
se pierde. Por lo tanto, siempre regresara,

eventualmente.

La integracion de las formas de medicina
indigena en los entornos clinicos se ha convertido
en una prioridad global de salud. La colaboracién
con raices culturales en las comunidades
indigenas y de medicina tradicional es esencial,
especialmente cuando la sanacién tradicional se
considera relacional, espiritual, fisica, mental,
emocional, basada en la tierra e integrada en
la practica individual y comunitaria. Estan
surgiendo programas exitosos en diversos
paises y en naciones circumpolares, tanto a
nivel privado como dentro de organizaciones e
instituciones, que fomentan el respeto por las
diferencias epistémicas y proporcionan datos
utiles para profesionales clinicos y responsables
politicos. Los modelos de atencion colaborativa
reconocen la importancia de incluir a las
comunidades indigenas (curanderos) junto
con los profesionales de la salud regulados
para mejorar el acceso, la aceptabilidad y los
resultados de salud de los pacientes. Esto también
requiere protocolos explicitos para abordar la
confidencialidad, el consentimiento y el alcance
de la practica.

Estrategia mundial sobre medicina
tradicional (MT) de la Organizacion
Mundial de la Salud (OMS)

La OMS compil6 dos estrategias mundiales
sobre medicina tradicional a partir de 2014. La
vision de cada estrategia se desarroll6 mediante
amplias consultas globales y regionales con

WINTER V25 N2 2026

5

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

estados miembros, socios y representantes de los
Pueblos Indigenas. La estrategia inicial (2014-
2023) sento las bases para la exploracién y el
debate sobre la MT; la estrategia actual (2025-
2035) reemplaza y amplia la primera.

Las estrategias para 2019-2023 y 2025-2035
comparten objetivos comunes:

» Mejorar la regulacion en materia de
seguridad, eficacia y calidad

« Integracién de la MT en los sistemas de

salud para avanzar hacia una atencion médica
equitativa en todo el mundo

« Desarrollar una investigacion cientifica
rigurosa, reduciendo la brecha entre la MT y la
metodologia biomédica.

« Desarrollo de competencias en los sectores de
la biomedicina y la salud mental

Cada estrategia refleja la evolucion de las
necesidades globales de atencion a la salud,
la evolucidn de las actitudes haciala MT y los
avances en la investigacion cientifica. Un anélisis
mas detallado de ambas estrategias revela
diferencias en cuanto a sus areas de enfoque y
sus aproximaciones (World Health Organization
2013, 2025).

La primera estrategia (2019-2023) se diseno
como un marco a corto plazo, mientras que la
segunda (2025-2035) amplia el marco temporal
y centra su atencion en objetivos a largo plazo,
como garantizar la sostenibilidad, fomentar
la colaboracion internacional y fortalecer la
infraestructura de investigacion, con un enfoque
mejorado en la MT como componente legitimo
de los sistemas de salud globales. Se reconoce

FOURTH WORLD JOURNAL



SANDI LOYTOMAKI

la necesidad de colaboracion transfronteriza,
como el intercambio de conocimientos entre
gobiernos, expertos de la MT, instituciones
académicas y organizaciones internacionales.
Si bien la estrategia inicial exigia la
cooperacion internacional, la estrategia actual
la enmarca como un tema central.

Una de las innovaciones clave de la
estrategia actual es el reconocimiento de las
preocupaciones territoriales y ecologicas
en la MT, lo que demuestra una creciente
comprension de la MT. Se centra mas en la
sostenibilidad, especialmente en relacion
con la conservacion de plantas medicinales y
el abastecimiento responsable de productos
de medicina tradicional. Esto reconoce la
preocupacion por la pérdida de biodiversidad y
la sobreexplotacion de plantas medicinales.

La gobernanza de la tecnologia y los datos
es un fen6meno en constante crecimiento
con un gran potencial de uso y abuso. La
estrategia actual se centra en el papel de las
tecnologias de salud digital en la promocion,
el seguimiento y la integracion de maltiples
modalidades de medicina, a medida que las
plataformas digitales estan en auge y ofrecen
un mejor acceso. El marco de politicas también
se amplia para abordar desafios sanitarios
globales més amplios, incluyendo la necesidad
de que la MT contribuya a la atencion primaria
de salud, la cobertura sanitaria universal y la

preparacion ante emergencias.

Una adicién bienvenida a la estrategia
2025-2035 es la conceptualizacion mas amplia
de la salud.

FOURTH WORLD JOURNAL

Esta estrategia actual reconoce que la MT suele
estar arraigada en sistemas de salud integrales
que consideran la salud en contextos preventivos,
promocionales e integradores. Consultar
el apéndice 1 para obtener las definiciones
completas.

Otro beneficio de la estrategia 2025-2035
es que defiende los derechos de los pueblos
indigenas y promueve sus conocimientos y
practicas relacionados con la MT. Esto con la mira
puesta en el logro del mas alto nivel posible de
salud y bienestar para todos mediante el acceso
a medicina tradicional y complementaria segura,

eficaz y centrada en las personas.

La importancia de las mujeres en la
medicina indigena

“La mujer es el primer entorno. Durante

el embarazo, nuestro cuerpo sustenta la
vida. En el seno de la mujer, se nutren

las generaciones. De su cuerpo emana la
relacion de esas generaciones, tanto con

la sociedad como con la naturaleza. Asi, la
tierra es nuestra madre, decian los antiguos.
Asi, nosotras, como mujeres, somos tierra”.
(Cook 2016)

Durante milenios, las mujeres indigenas han
desempenado un papel central en las tradiciones
medicinales, sirviendo en diversas formas de
medicina, incluyendo (entre otras): sanadoras,
parteras (en el nacimiento y la muerte),
guardianas de la sabiduria herbolaria, sabiduria
espiritual, cuidadoras principales, consejeras,
ritualistas y ceremonialistas. La resistencia a la

supresion colonial es una realidad histérica y

WINTER V25 N2 2026



7

BRIDGING WORLDVIEWS: INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

actual. Los pueblos indigenas que practican la
medicina se adaptan a la vida, manteniendo la
medicina cultural en medio de presiones globales
y biomédicas. Una publicacion de 2025 del CWIS
destaca como las mujeres indigenas, a pesar de
la violencia sistémica, contintian resistiendo

la supresion al continuar con tradiciones de
sanacion arraigadas en la tierra y la comunidad
(CWIS Editor 2025). Las abuelas y las mujeres
mayores sirven como puentes profundos entre

el pasado y el presente, salvaguardando el
conocimiento ecologico y medicinal, fomentando
mundos relacionales y orientando a las
generaciones mas jovenes en el parentesco y la
administracién de la tierra (Helander-Renvall
and Markkula 2017; Jacobsson, Ouma, and Liu-
Helmersson 2021; Struthers 2003).

Medicina tradicional sami (MTS)

Tenia 10 afios, estaba sentada en la cama
jugando con mi prima Helena, una década
mayor que yo. Estaba de visita desde
Finlandia. Recuerdo que todos decian

que estaba loca, que la etiquetaban de
«esquizofrénica», la primera pero no
ultima vez que oi esa palabra. Me parecia
normal: triste y normal. Tras anos de cartas,
los cambios en su caligrafia revelaban

una hospitalizacion inminente. Helena

me contaba historias. Historias de como
éramos gente de ‘renos’, de como tuvimos
que mudarnos, de como los renos todavia
vienen a veces a visitar la granja familiar
original. Muchos afios después, relacionaria
el reasentamiento geopolitico con nuestro

cambio de nombre. Afios después, ‘saldria

WINTER V25 N2 2026

del armario’, honraria nuestro linaje

noaidi, recuperaria nuestro nombre de
reasentamiento finlandés (el gobierno
canadiense lo habia reducido a la mitad tras
la llegada de mi abuelo). Y aun asi, pasaron
muchos anos antes de que tuviera la prueba
fisica de lo que ya sabia y sentia en mi
interior. Las pruebas genéticas demostraron
ser reales y verdaderas. Mi lado espiritual
me llevo a conocer mis raices fisicas

completas.

La medicina tradicional sami (MTS) abarca
una cosmovision integradora que combina las
dimensiones espiritual, fisica, mental, emocional
y ambiental de la salud, arraigada en las practicas
culturales del pueblo sami en el vasto territorio
Sapmi (Noruega, Suecia, Finlandia y Rusia).

La expresion cultural se arraiga en la relacion

de las personas con su tierra; por lo tanto, asi
como existen variaciones en la tierra, existen
similitudes y diferencias en el idioma, la cultura y
la tradicion en las distintas regiones sami. Esto se
amplifica con la influencia estatal y religiosa.

Los sistemas de sanacion sami finlandeses
(noaidi vuohta) estan arraigados en el
parentesco, la subsistencia basada en la tierra,
los encuentros entre cristianos luteranos e
indigenas y el reasentamiento. Antes y durante
la cristianizacion, las practicas de sanacién eran
mediadas por especialistas en rituales (noaiddit),
cuidadores domésticos y parteras. Las practicas a
menudo combinaban la oracion, el canto/sonido
(por ejemplo, yoik, tambores), el tacto y una vasta
materia médica oral de renos, plantas y minerales.

Si bien las fuentes misioneras, antropologicas

FOURTH WORLD JOURNAL



SANDI LOYTOMAKI

y legales enfatizaron durante mucho tiempo a

los curanderos masculinos («chamanes»), los
registros histoéricos y las historias orales también
dan fe de las mujeres ritualistas y del papel
esencial de las mujeres como cuidadoras, parteras
y transmisoras del arbediehtu (conocimiento
ancestral) (Helander-Renvall 2005; Sexton and
Buljo Stabbursvik 2010).

La medicina tradicional saami ha sido
histéricamente marginada por las instituciones
coloniales y estatales. En Finlandia, los
internados garantizaron la homogeneizacion
de los ninos samis al Estado finlandés, al igual
que en otros estados circumpolares (Waldram,
Herring, and Young 2006). La asimilaciéon
colonial y las misiones luteranas criminalizaron
o estigmatizaron a los especialistas en rituales
samis. Esto contribuy6 al secretismo, la
transmision selectiva y la masculinizacion
parcial del registro histérico. A medida que
las mujeres samis se hacen oir y defienden su
identidad, lideran una nueva forma de identificar
y preservar los conocimientos tradicionales
(CT), los conocimientos ecoldgicos tradicionales
(CET) y las formas de medicina tradicional
(Helander-Renvall and Markkula 2017). Estudios
contemporaneos indican que la sanacion
persiste como una practica adaptativa viva, a
menudo negociada por las mujeres dentro de las
familias y entre sistemas paralelos (parroquia,
clinica, curandera). Historicamente, las mujeres
han desempenado un papel fundamental en
la transmision y la practica de la medicina
tradicional sami, a pesar de enfrentarse a desafios
y prejuicios de género. Las mujeres samis han

FOURTH WORLD JOURNAL

mantenido y adaptado sus practicas curativas,
asegurando su supervivencia y relevancia en la
sociedad contemporanea (Helander-Renvall and
Markkula 2017; Kailo 1993, 1998).

Elina Helander-Renvall, mujer sami,
curandera y destacada académica, ha estudiado
extensamente la transmision del conocimiento
tradicional sami (CTS). Enfatiza la importancia de
reconocer y respetar las dimensiones de género
de la transferencia de conocimiento dentro de las
comunidades sami. Su trabajo indica la necesidad
de metodologias de investigacion inclusivas que
honren las contribuciones de las mujeres a la
preservacion y revitalizacion del CTS y la MTS
(Helander-Renvall 2005; Helander-Renvall
and Markkula 2017). Las encuestas SAMINOR
(Kristoffersen et al. 2017) indican una mayor
prevalencia del uso de la medicina tradicional
entre las poblaciones sami en comparacion con
sus contrapartes noruegas, lo que destaca el
valor perdurable de las practicas de la MTS. La
marginacion de la MTS por parte de los sistemas
de salud convencionales, sumada a la migracién
forzada y la erosion de las lenguas y practicas
culturales indigenas, amenaza la continuidad de
estas tradiciones de sanacion. Los esfuerzos por
integrar la ciencia, la tecnologia y la medicina
en los entornos de salud formales se enfrentan a
obstaculos relacionados con la estandarizacion,
la validacion y la sensibilidad cultural. El fuego
no se ha extinguido. La ciencia, la tecnologia
y la medicina representan un rico entramado
de conocimientos y practicas que reflejan la
profunda conexi6én del pueblo sami con su
entorno.

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

Disparidades en la atencién médica

Las disparidades en salud entre las mujeres
a nivel mundial y en América del Norte
constituyen un importante problema de salud
publica, caracterizado por diferencias en los
resultados de salud y el acceso a la atencién
médica, influenciadas por factores como la
raza, el nivel socioecon6émico, la accesibilidad
a la atencion regular, la geografia y el sesgo
sistémico. Las mujeres indigenas se enfrentan
a una interseccion singular de discriminacion
de género, racial y marginacion dentro de los
sistemas de salud.

Las mujeres indigenas de Canada y de
toda Norteamérica enfrentan disparidades en
materia de salud arraigadas en el legado del
genocidio, la colonizacion, el racismo sistémico,
la dislocacion cultural y la asignaciéon controlada
de recursos. La imposicién de normas y valores
europeos mediante la conversion sistematica
alterd significativamente las estructuras sociales
indigenas, en particular las que empoderaban
a las mujeres. Los determinantes estructurales,
como la pobreza, la vivienda inadecuada y el
acceso limitado a la educacion y el empleo,
agravan ain mas los problemas de salud. Las
mujeres indigenas son mas propensas a sufrir
racismo y sexismo por parte de los profesionales
de la salud, lo que genera desconfianza y
reticencia a buscar atencion. La salud mental
de las mujeres indigenas se ve afectada
negativamente por traumas historicos, como la
discriminacion continua. Esta discriminacion no
solo afecta su acceso a la atencion a la salud, sino

también la calidad de la misma.

WINTER V25 N2 2026

9

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

Identidad indigena multicultural y
metodologias de investigaciéon indigena

La identidad indigena multicultural se
cruza de maneras complejas dentro de la
investigacion y la practica de la atencion
médica, lo que exige enfoques y metodologias
culturalmente adaptados, compromiso ético y
justicia epistémica. Los paradigmas lineales
occidentales imponen definiciones externas de
salud, gobernanza de datos y el ‘porcentaje indio’:
cuanta sangre india hace a un indio (Thornton
1996). Este tipo de enfoque lineal a menudo
ignora las ricas epistemologias, las diversas
identidades y la soberania sobre el conocimiento.
Existe la necesidad ética de permitir que una
cultura especifica exprese cémo define su
identidad (Kailo 1993; Kovach 2021; Tuhiwai
Smith 2022; Waziyatawin and Yellow Bird 2012).
¢Y qué hay de las personas desplazadas o de
sus futuras generaciones? ¢Las ignoramos y las
negamos porque son producto de la opresiéon
humana, por haber tenido que o haber elegido
Vivir o pertenecer a otra cultura? Si nosotros,
como humanos, como investigadores, aplicamos
inadvertidamente conceptos coloniales lineales a
culturas singulares, ¢cobmo abordamos entonces
la identidad multicultural dentro de una persona,
una familia, multiples comunidades? Los
humanos han estado migrando y casandose entre
culturas durante siglos, a menudo en beneficio de

la salud y la evolucion.

Las metodologias de investigacion indigena
(MII) integran valores culturales como el
respeto, la responsabilidad, la reciprocidad,
la relevancia y la relacionalidad en cada

FOURTH WORLD JOURNAL



10

SANDI LOYTOMAKI

etapa de la investigacion, impulsadas por

la autodeterminacion (Alfred 2009; Cajete
2006; Kovach 2021; Tuhiwai Smith 2022).
En la practica, estas metodologias priorizan la
responsabilidad relacional, la integracion de
las cosmovisiones indigenas y los protocolos
comunitarios. La cosmovision indigena,
fundamental para la ciencia nativa, debe
considerarse durante la investigacion (Cajete
2006; Kovach 2021; Tuhiwai Smith 2022). La
investigacion y la practica en temas de salud
deben reflejar la identidad integral de los
profesionales y los pacientes para valorar la
competencia cultural y evitar sesgos culturales.

La definicion de salud y servicios de atencion
médica puede variar segin la biomedicina, la
medicina indigena, los modelos complementarios
e integrativos, asi como entre culturas y segin
la alfabetizacion y la fluidez lingiiistica. A
menudo, la salud se equipara a “sentirse mejor”
(experiencia clinica personal). Garantizar
un lenguaje exhaustivo y comprensible
es fundamental para obtener resultados
beneficiosos. Reconocer las identidades indigenas
multiculturales también requiere atencion a
la gobernanza de datos, incluyendo como se
recopila, utiliza y comparte la informacion
sanitaria y cultural.

Método

Siendo portadora de multiples linajes
indigenas y con formacion académica, abordo
esta investigacion no como una observadora
externa, sino como alguien que ha navegado por
las complejidades de la identidad multicultural
global indigena y de los colonos eurocéntricos,

FOURTH WORLD JOURNAL

combinando practicas de medicina indigena
en diversos entornos clinicos occidentales
contemporaneos.

He optado por adherirme a las mejores
practicas actuales en metodologias de
investigacion indigena (MII). El uso de una
perspectiva etnografica reflexiva feminista, en
este contexto, ofrece numerosos beneficios,
permitiendo:

« Discusion completa de temas
interrelacionados, manteniendo el respeto
cultural

« Mantenimiento de mi responsabilidad
personal, practicando segun lo dictado por los
Ancestros, Ancianos y Antiguos, y hacia todos
los demés

« Compartir quién soy, como vivo, mi
experiencia en el mundo (mis adaptaciones
culturales y tradicionales tinicas) — sin
apropiacion cultural ni de tradiciones

» Reconocimiento de la similitud existente

en la experiencia humana, que da lugar a

una adaptacion multicultural; reconociendo
también las diferencias y la singularidad

» Un puente para demostrar un ejemplo vivo
del pensamiento indigena espiralista que
coexiste dentro de un marco lineal dominante.

Junto con este enfoque, practico la
Etuaptmumk (vision dual), la capacidad de ver
con un ojo la perspectiva occidental y con el otro
la perspectiva indigena. Kailo también se refiere a
una experiencia similar, la segunda vista sami:

“...]as mujeres sami tienen una especie de
segunda vista que las distingue. lucha contra
la opresion de las feministas no indigenas

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

dominantes. Se les obliga a “ver doble”: su
propia cultura y la de los colonizadores como
dos circulos que se entrecruzan y se separan de
formas distintas y segregadas dependiendo del
observador”. (Kailo 1998)

Al combinar estos conceptos, también siento
la necesidad de llevar este enfoque desde lo lineal
(dos) a lo cuantico. Hacia la geometria sagrada,
la creacion, maltiples circulos que se intersectan,
multiples circulos en movimiento (espirales)

y aplicar una perspectiva multifocal. De esta
manera, puedo comprender plenamente todos
mis linajes, la realidad fisica y espiritual que
vivo a diario, mis métodos de medicina indigena
y medicina integrativa, junto con mi ideologia
occidental eurocéntrica y mi enfoque cientifico,
terapéutico y biomédico. Cada vez que afiado
una nueva modalidad o aprendo de una nueva
tradicion cultural, afado otro circulo. Agradezco
que, como seres humanos, estemos programados
para esto.

También implemento una préactica afirmativa
en todas mis actividades de investigacion, tal
como la sostengo en mi practica clinica y en mi
vida diaria. Con esto me refiero a la aplicacion
de la atenci6n afirmativa (Mendoza et al. 2020).
A través de la atencion afirmativa, valido y
apoyo la identidad propia de quienes atiendo.
Honro y celebro la identidad propia y, al mismo
tiempo, valido la opresion experimentada y
sentida, pasada y presente. Mantener esta
perspectiva me permite compartir mi historia,
contexto cultural y experiencias vividas, a la vez
que comparto la investigacion de la historia, el
contexto cultural y la experiencia vivida de otros;
sabiendo que quienes leen este discurso también

WINTER V25 N2 2026

1

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

tienen una historia, un contexto cultural y una
experiencia vivida que resonaran. Esto me ayuda
a mantener el espacio sagrado y la ceremonia de
la investigacion.

Con este fin, a lo largo de este trabajo
mantengo la ética y las ensefianzas de mis
ancestros, ancianos y antiguos. Me esfuerzo por
aplicar las mejores practicas actuales para una
investigacion informada al elegir la metodologia
y crear una revision bibliografica exhaustiva
(aunque limitada). A lo largo de la narrativa,
mantengo la confidencialidad de todas las
personas involucradas, compartiendo detalles
especificos solo con permiso expreso. Asimismo,
comparto los principios universales de la
medicina indigena, sin compartir conocimientos
que requieran instruccion, capacitacion y la
demostracion de un cierto nivel de dominio antes
de su aplicacion en beneficio propio o de los
demas.

Marco tedrico

Las preguntas que comencé a hacerme, fueron
tomadas con inspiracion en Murray Sinclair
(Bailey 2024):

« (De donde vengo?

« ¢A donde voy?

« ¢Por qué estoy aqui?
* {Quién soy?

Luego, primero sin palabras, las siguientes
palabras surgieron del viento:

¢Como una mujer que se identifica como
indigena global multicultural, con una
herencia de colono eurocéntrica y centrada en

la tierra navega por la integracion de multiples

FOURTH WORLD JOURNAL



12

SANDI LOYTOMAKI

linajes de medicina indigena, ensenanzas
tradicionales, integridad y ética, formaciéon
académica cientifica occidental, multiples
modalidades complementarias dentro de
todos los entornos de atencion médica
clinica experimentados, con el mejor nivel de
practica?

Estas preguntas informan toda la
investigacion, todas las afirmaciones sobre
el posicionamiento y la reflexividad de la
investigadora.

Resultados

El debate incluye el posicionamiento de la
investigadora y la reflexividad, atendiendo a los
cuatro objetivos de la estrategia mundial sobre
la medicina tradicional de la OMS 2025-2035.
Estos cuatro objetivos son: fortalecer la base de
evidencia de la medicina tradicional, integrativa
y complementaria (MTIC); apoyar las formas de
MTIC seguras y eficaces mediante mecanismos de
regulacion; integrarlas en los sistemas de salud;
y empoderar a las comunidades, optimizando el
poder intersectorial de las MTIC.

Posicionamiento y reflexividad de la
investigadora I

Al comenzar este proceso, emergi del capullo
en el que me habia envuelto durante los altimos
14 afos. Ese capullo fue mi “sabatico espiritual”
y mi aprendizaje avanzado en forma humana.

Es decir, la recuperacion de mi esencia original
tras una insuficiencia organica multisistémica
completa, que requirio la regeneracion de tejidos,
el reaprendizaje de habilidades y el retorno al

servicio activo completo. Este viaje a la muerte

FOURTH WORLD JOURNAL

(luchar por la supervivencia, rendirse a la muerte,
regresar a un cuerpo gravemente dafiado,
regenerar todos los tejidos), a cada momento

de cada dia, puso a prueba y aplico todas las
ensefianzas que habia recibido previamente y,
segun fue necesario, afiadié nuevas ensenanzas de
los AAA. Esta es otra historia. Estoy al borde del
precipicio, en las etapas finales de la resoluciéon
total de un dolor croénico, a veces intratable,
punzante: la polilla queméndose en el fuego, la
mariposa emergiendo de la savia primordial del
capullo, secando sus alas en plena vulnerabilidad.
Mis dias de descanso en el espacio sagrado de mi
sabético espiritual, llegando a su momento ciclico
de fin, consecuente con este comienzo, la accién

en el siguiente nivel.

Mi postura ética se basa plenamente en mis
relaciones con: los AAA, el CTM/CWIS, mentores,
docentes y ancianos indigenas; diversas
comunidades indigenas rurales y urbanas, y
multiples comunidades religiosas, espirituales
y culturales. En el ambito académico (lineal
occidental), mi postura ética se basa plenamente
en los estdndares internacionales de la OMS y
los National Institutes of Health (NIH, Institutos
Nacionales de Salud) para la investigacion
clinica y con sujetos humanos, asi como en el
cumplimiento de las leyes de los territorios donde

vivo y sirvo.

No facilito ceremonias ni rituales que no me
pertenezcan ni que sean una tradicion cultural
particular. Méas bien, mi especialidad es ayudar a
otros a crear rituales y ceremonias multiculturales
y multiespirituales, y asistir a quienes me
lo piden. Por lo tanto, mis obligaciones y

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

responsabilidades constantes son con toda la
vida y todas las etapas de la vida. Tengo un
compromiso y una responsabilidad personal con
la reciprocidad en todas las culturas y en todas
las formas de vida. Me dedico a la perseverancia
y proteccion de los conocimientos tradicionales
sagrados. Entiendo que los ancianos indigenas
tradicionales comparten sus conocimientos
cuando uno ha demostrado competencia para

aprender y actuar segun las instrucciones previas.

La ‘secrecia’ o la retencion de informaciéon
reconoce que, cuando los humanos, en general,
poseen conocimientos que superan su ‘capacidad
de respuesta’ (responsabilidad) actual, tienen el
potencial de utilizarlos indebidamente, lo cual
puede causar dafio. Soy testigo de esta realidad a
diario en mi préactica clinica y en mi vida. Por lo
tanto, me dirijo a los principios universales que
puedo utilizar para crear, mantener y sostener el
equilibrio.

Recorriendo el camino multifocal: la
identidad multicultural como fortaleza
en la integracion de la atencion a la
saludn

La identidad multicultural es un camino
multifocal que fusiona diversas culturas,
tradiciones y formas de ser. Esto puede servir
de puente entre comunidades. Se pueden
obtener perspectivas tnicas al explorar todos
los ambitos, ver la vida desde diferentes
perspectivas e implementar una perspectiva
multifocal. La fluidez lingiiistica es necesaria
para este camino multifocal. Sin varias lenguas,
adaptando el idioma segiin sea necesario para
conectar con ‘mi gente’ donde se encuentra.

La flexibilidad y la fluidez permiten conversar

WINTER V25 N2 2026

13

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

con cientificos y médicos lideres mundiales,
con la misma facilidad con la que le digo a la
persona sin hogar que me detiene en la calle:
“pareces alguien a quien puedo hacerle esta
pregunta”. Esta fluidez se desarroll6 a medida
que necesitaba sintetizar muchos sistemas

de conocimiento, abordar temas complejos

y hacerlos comprensibles para involucrar

a la gente. Elijo educar, explicar por qué es
importante que consideren y actien segiin

las sugerencias. Relatar directamente su
experiencia es una forma de desarrollar la
comprension, la autoconciencia y la motivacion.
Después de todo, mis ancestros me ensefaron:
el conocimiento por el conocimiento mismo no
tiene sentido. Se convierte en sabiduria cuando
se pone en practica a diario. Si quiero ayudar
a las personas a lograr un cambio permanente
(la directiva que me corresponde), entonces
debo hacer lo que sea necesario para ayudarlas
a lograr su cambio.

Portar multiples medicinas:

la complejidad de la practica de

la medicina indigena e integrativa
multicultural

Mis antepasados me describen como una
persona multidisciplinaria de la medicina
indigena, lo que significa que, a lo largo de
mi vida, debo aprender todas las formas de la
medicina. Debo dominar el arte de los estados
alterados de conciencia (EAC) para recibir la
informacién necesaria para ayudar a quienes
sirvo. Viajar por todos los reinos, sirviendo a
todas las personas, también significa dominar
el arte de la comunicacion interna y externa (en

términos occidentales, la intuicion).

FOURTH WORLD JOURNAL



14

SANDI LOYTOMAKI

Portar varias medicinas implica que tengo
una responsabilidad con el servicio: dominar
cada servicio, responder y brindar el servicio
adecuado en el momento oportuno. Es decir,
practicar y demostrar mi eficiencia y eficacia a
mi AAA, mentores y profesores. Cuando aprendo
un nuevo servicio, creo estudios de caso, con
pleno consentimiento informado, y los sigo con
un autoanalisis. Esto combina los estandares
occidentales de estudios de caso e investigacion
con sujetos humanos con el aprendizaje
tradicional.

En esta responsabilidad de servicio y seguridad
para los pacientes, con décadas de experiencia y
reconociendo todos los ciclos de la vida, utilizo
herramientas especializadas cuando la persona
puede integrar plenamente el servicio. Algunos
ejemplos que suelo encontrar en mi consulta
incluyen: no administrar plantas medicinales ni
terapia corporal hasta que la persona se hidrate
de forma constante, lo que garantiza que pueda
procesar la desintoxicacion que se producira; no
realizar ejercicios de respiracion avanzados si no
utiliza los pulmones correctamente al respirar,
lo que garantiza que no se produzca una cascada
de problemas fisiologicos. Es mi responsabilidad
conocer toda la anatomia funcional (fisica y
energética) y ser capaz de rastrear todo lo que
sucede dentro y alrededor de la persona mientras
trabajo con ella. No se sabe rastrear energias
hasta que se puede rastrear a un zorro rojo

cruzando el escudo canadiense.

Ser portadora de miltiples medicinas, que
abarcan la Tierra y todos sus ciclos, significa
que tengo una responsabilidad con ella en todo

FOURTH WORLD JOURNAL

servicio. Para ello, mi capacidad de respuesta
incluye ayudar a las personas a reconocer que

su cuerpo es su tierra, las relaciones entre su
cuerpo y la Tierra, y a conectar su mente y cuerpo
de una manera nueva. De esta manera, soy una
“ecoguerrera silenciosa”. Es decir, una de mis
contribuciones para restaurar el equilibrio de la
Tierra a partir de las acciones humanas es ayudar
a las personas a comprender como funciona

su tierra, para que puedan comprender mejor
como funciona la Tierra misma. De esta manera,
al cuidar mejor de su tierra, naturalmente
comienzan a cuidar mejor de la Tierra que los
rodea.

Atravesando muchos mundos: mas alla
de la segunda vision y la vision dual

Para mi, la segunda vista, o la visién dual, es
definitivamente un paso hacia adelante. Se mueve
de lo lineal a un diagrama de Venn, utilizando dos
circulos que se intersectan. En la realidad de un
universo interconectado, hay mas de dos circulos
que se cruzan. Por lo tanto, sugiero el movimiento
multifocal hacia muchos diagramas de Venn que
se entrelazan.

Al involucrarnos en la espiral movil (en
expansion o contraccién) y afiadir otro factor
mas alla de los dos circulos, pasamos de lo lineal
a lo exponencial. A medida que continuamos
esto, la exponencial crece, lo que se conoce
como la espiral de Fibonacci. ¢Quizés por eso el
namero 3 se considera un niimero de creaciéon
en muchas culturas y tradiciones? Al anadir otro
factor, las ganancias exponenciales comienzan
a aumentar. Utilizaré estas ensefianzas para

ayudar a las personas a comprender el poder

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

que tienen al actuar con firmeza y constancia.
Dependiendo de su orientacion, puedo recorrer

el mundo matematico o geométrico, el mundo
visual o el mundo sagrado de las disciplinas de las
tradiciones de mi linaje ancestral.

Los principios universales unen todos mis
sistemas de conocimiento. Descubro la belleza
de los principios universales a diario. Primero,
que pueden aplicarse en todos los niveles de
la existencia y siguen siendo validos. Segundo,
la comprensioén inicial se mantiene constante,
mientras que con el tiempo la profundidad
crece y evoluciona. Tercero, a menudo estan
presentes mucho antes de que la ciencia los haya
comprobado.

La perspectiva y la percepcion son
fundamentales en nuestra forma de ver el
mundo y de interactuar con él. También son
fundamentales para ser mera observadora o
para no dejarme llevar por prejuicios y juicios.
El poder desenvolverme en diferentes mundos
simultidneamente me ayuda a desenvolverme en
diversos ambitos del entorno clinico, incluyendo:
las diferentes expectativas de los pacientes,
sus diferentes edades y géneros, sus diferentes
sistemas de creencias, culturas y tradiciones,
tanto de los pacientes como de sus familias, las
expectativas de la clinica, las expectativas de la
comunidad, las expectativas interprofesionales
y las causas tnicas de enfermedades con
diagnoésticos médicos similares. También puedo
adaptarme a diferentes entornos clinicos para
prestar mis servicios, como clinicas urbanas,
hogares, hospicios, clinicas rurales, reuniones
comunitarias, tanto en interiores como en

WINTER V25 N2 2026

15

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

exteriores. Los hospitales en Canad4 han sido

un desafio; sin embargo, he sido bien recibida

en hospitales internacionales que reconocen

la medicina tradicional indigena. Toda mi
experiencia me ayuda a desarrollar las habilidades
y competencia necesarias para mantenerme

fiel a mi integridad, ética y responsabilidades
multiculturales.

Espacio sagrado — entorno fisicoy
espiritual

Desde una perspectiva occidental, eurocéntrica

y lineal, el espacio seguro se considera
principalmente fisico. En las tltimas décadas, se
ha reconocido que esto se extiende a los ambitos
mental y emocional. Dentro de las multiples
ensefianzas indigenas que sigo, el espacio seguro
es un espacio sagrado, considerado en todos

los aspectos internos y externos de la propia
existencia. Es decir, el espacio sagrado debe
crearse y mantenerse en cuerpo, mente, espiritu
y emocion (CMEE) en las realidades fisicas,

sociales, ambientales, financieras y energéticas.

Las diferentes modalidades terapéuticas y
médicas cuentan con organismos reguladores
que dictan la conducta y el protocolo para los
profesionales, incluyendo consideraciones
éticas. A medida que los paises se vuelven
mas conscientes de la competencia cultural
y las situaciones de abuso, también se estan
implementando medidas en algunas clinicas y
hospitales para garantizar que todos los pacientes,
profesionales y personal se encuentren en un
entorno seguro, a menudo descrito como atencion

centrada en el paciente o en la familia. En

FOURTH WORLD JOURNAL



16

SANDI LOYTOMAKI

ocasiones, el exceso de regulacion puede generar
una sensacion de arbitrariedad e interacciones
estresantes. Muchas terapias y modalidades
complementarias y alternativas carecen de
organismos reguladores. A veces se incluyen
ensefianzas éticas, a veces no. Los programas

de coaching, rapidos, de soluciones prontasy
biohack, estan ganando popularidad a medida
que se generaliza la aceptacion del aprendizaje
rapido. A menudo recuerdo el proceso de
maestria y como se alinea perfectamente

con los descubrimientos cientificos sobre la
neuroplasticidad. Los programas de educacion
continua son beneficiosos para promover el
aprendizaje continuo en una cultura que lucha
por comprender su valor. Ademaés, pueden surgir
desafios cuando se imparten temas complejos

en un plazo reducido, se limita la capacidad
relacional o los profesionales no son plenamente
conscientes de la responsabilidad ética del
consentimiento informado, lo que permite a los
pacientes comprender sus nuevas habilidades.
Idealmente, la regulacién y la formacién continua
pueden facilitar el crecimiento, la evoluciéon y un
espacio de confianza en todos los niveles para las
personas.

El espacio sagrado también es importante
en relacion con el espacio fisico. En todas mis
tradiciones de medicina indigena, existen
procesos para la creaciéon y el mantenimiento
de espacios fisicos de sanacion apropiados,
incluyendo la energia adecuada en dichos
espacios. Esto se cumple independientemente
del tipo de espacio en el que me encuentre. Hay
momentos en hospitales, en entornos clinicos

contemporaneos, en “edificios cerrados”, donde

FOURTH WORLD JOURNAL

resulta dificil expresar las herramientas y rituales
curativos tradicionales. Debo entonces adaptarme
al entorno, crear maneras en que la energia
pueda fluir, como lo haria si utilizara las mismas
herramientas directamente. Como practicante de
medicina indigena, no me corresponde restringir
lo necesario para el beneficio de alguien. Mas
bien, debo adaptarme y brindar el mejor servicio
para obtener el mejor resultado para la persona.
Abordar cada sesi6n con un paciente como un
acto sagrado y solemne, lleno de honor y respeto,
es una forma de mantener el espacio sagrado

en todos los niveles. Asegurarse de que tanto el
espacio fisico como el espiritual o energético se
limpien fisica y energéticamente entre pacientes
crea un espacio sagrado seguro para el siguiente
paciente. A nivel biomédico, esto incluye seguir

las mejores practicas de salud publica.

Si por alguna razon no puedo crear y mantener
un espacio sagrado para quienes sirvo, debo, por
orden de los Ancestros, retirarme del servicio.
Esto puede significar tomarme un tiempo libre
si necesito recuperarme. O bien, dejar la oficina
donde trabajo y buscar un nuevo espacio, o
adaptarlo a mis necesidades. Por lo tanto, siempre
se negocian consideraciones fisicas y espirituales
para crear, mantener y sostener un espacio

sagrado.

Tejiendo protocolos sagrados:
navegando por multiples éticas
indigenas

Me siento a orar cada pocas semanas durante
muchas horas, entrelazando tres oraciones

diferentes en mis trenzas. Requiere una semana

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

entera, varias horas cada noche, peinar todas

las trenzas que se extienden desde mi cuero
cabelludo. Al hacerlo, recuerdo que cada hebra
individual es mas fuerte al entrelazarse con las
demas. Siendo multicultural, para reconocer
todos los aspectos de mi misma, he tenido

que crear rituales individuales inclusivos que

se traducen en habitos diarios y practicas
ceremoniales inclusivas, lo que facilita mi
equilibrio y desarrollo, marcando eventos,
transiciones o pasajes significativos de la

vida. Esto me ayuda a ser mi yo auténtico,
manteniendo la autenticidad de mi linaje
completo. A través de esto, creo continuamente
una nueva perspectiva de mi misma, junto con
procesos y protocolos estables y bien practicados,
una forma de vida. La repeticion y la practica me
permiten una total adaptabilidad.

Tener que tejer multiples formas de
conocimiento, al principio, requirié desaprender
(igual que desenredar una trenza): necesitaba
liberarme de los condicionamientos que
aprisionaban mi mente inconsciente y consciente.
Para sentirme comoda conmigo misma, con
mi forma de ver y experimentar el mundo, en
el estado actual de depravacién humana y en
el verdadero estado del potencial humano, fue
fundamental para mi comprender multiples
perspectivas, asumir multiples responsabilidades
y mantenerme fiel a mi estilo de pensamiento
indigena espiralista. Las ensefianzas universales
son mi fundamento. A medida que la vida
continda, mi comprensién y capacidad para
actuar de acuerdo a estas, se expanden. Soy capaz
de mantener el equilibrio entre mis ensefianzas de
medicina indigena y todas las demas practicas.

WINTER V25 N2 2026

17

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

Al aprender nuevas formas e integrar lo mejor
de cada una, puedo observar un punto @nico,
una linea entre dos puntos, la relacion con toda
la interconexion, dentro y fuera. La maestria
que me orientaron a alcanzar en mis ensenanzas
indigenas se traslad6 como una forma de ser
hacia toda la formacion cientifica, a menudo
para consternacion de otros. A pesar de sus
reacciones, sigo aplicando lo que sé a cualquier
nuevo aprendizaje y situacién. Cuando llevo
mis medicinas a las personas en un entorno
clinico, soy la trenza apretada de muchas hebras
complejas, viviendo la ética y la integridad de mis
ancestros. Aporto todo mi ser y luego expreso
externamente lo que se necesita en ese momento
para que su naturaleza tnica florezca.

Sanadora, sanacion - Sanando
divisiones historicas

La cosmologia con la que vivo incluye la
comprension de que toda vida esta viva, es
sensible y capaz de comunicarse entre si.
Los humanos, al ser el reino mas joven de la
Tierra, auin estan en proceso de aprender y
vivir esta realidad. Actualmente son el tinico
reino que se destruye sistematicamente a st
mismo, a toda otra vida y a la Tierra que
habitan, la cual los provee, nutre y sustenta.

No tenemos que ir muy lejos para ver
esto como una verdad. El pensamiento lineal
occidental es endémico con el pensamiento
a corto plazo, exclusion y sesgo cultural y
jerarquico. Esto ha mantenido divisiones en
todos los aspectos de la vida durante milenios,
reflejandose en las divisiones internas que

FOURTH WORLD JOURNAL



18

SANDI LOYTOMAKI

muchos humanos experimentan. Esto crea un
desequilibrio en el individuo y en el mundo. El
pensamiento indigena con el que vivo es inclusivo,
incluyendo el pensamiento a largo plazo, con el
concepto de las muchas generaciones anteriores,
el tiempo actual y las muchas generaciones que
siguen. Para mi, esta es una ideologia basada

en el concepto de crear, mantener y sostenir el

equilibrio, necesario para sostener la vida.

La palabra sanar deriva de un uso del siglo
XIII que aludia a la restauracion de la plenitud.
Cuando el cuerpo y el ser humano se encuentran
en plenitud, se convierten en una unidad
dinamica e interconectada en todos los niveles,
plenamente resiliente, con la capacidad de
regularse, adaptarse y reequilibrarse. Por lo tanto,
el uso coloquial de la palabra sanador se refiere
a alguien que ayuda a reequilibrar. La sanacion,
fundamental en las tradiciones de la medicina
indigena y en todas las tradiciones mundiales de
salud, es un acto individual de reequilibrio en
un mundo dindmicamente integrado que influye
en el reequilibrio del mundo. Nuevamente, se
enfatiza que el individuo y el mundo no estan
separados. Al poner en practica mi capacidad de
crear, restaurar, mantener y sostener el equilibrio
interior, soy mas capaz de ayudar a otros a crear,
restaurar, mantener y sostener su equilibrio
interior. Cada acto individual de equilibrio
contribuye al equilibrio de la red vital en la que

todos existimos.

De esta manera, las divisiones historicas que
los humanos han experimentado en su interior,
entre ellos y sus semejantes, entre ellos y otros
seres vivos de la Tierra, entre ellos y su relacion

FOURTH WORLD JOURNAL

con la Tierra, entre ellos y su relacion con las
realidades universales, también retornan al
equilibrio, restaurando la plenitud de todos.
Cuando actto en consecuencia en mi camino de
vida, facilito el camino a todos los que vienen,

habiendo ya abierto un camino.

Relaciones sagradas: confianza,
relacion, asociaciones cocreativas

Al hablar de relaciones sagradas, utilizo la
palabra sagrado en su sentido mas antiguo: el
de merecer respeto o reverencia. Al comprender
que todo est4 vivo e interconectado, el paso
consecuente es que todo ser vivo merece respeto.
En esto se basa la relacion sagrada en mi viday en

mi practica clinica.

Llego a la practica con la conviccion de que
no curo ni sano a nadie. Mas bien, cuento con
formacion y habilidades que, traducidas a mi
experiencia actual, me permiten ser una guia y
compartir la sabiduria adquirida con otros. Ayudo
a mis pacientes a activar su capacidad interna de

autocuracion.

La confianza, la relacion y la colaboracion
cocreativa son fundamentales en el paradigma
de la medicina indigena a la que me apego.
Comienzan dentro de quien practica: confianza,
relacion y cocreacion con sus maestros, mentores,
ancestros, ancianos y antiguos. También es
fundamental la confianza, la relacion y la
cocreacidn con respecto a todos los aspectos
del ser. Al demostrar competencia en estos dos
niveles, solo entonces, el practicante puede

comenzar su camino de servicio a los demas,

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

gjercitando la relaciéon y la confianza con quienes
sirve, sabiendo que el proceso de sanacién
(reequilibrio) es un esfuerzo cocreativo.

Construir una relacion sagrada requiere
proceso, tiempo y conectar con la persona como
un ser integral (interno y externo). Es dificil
crear una relacion sagrada en sesiones de 5 a
15 minutos que abordan un solo problema, con
la indicacion de reservar una segunda cita para
otro problema, y con una perspectiva médica y
terapéutica lineal comun. Si se desea abordar las
causas fundamentales en lugar de los sintomas,
las sesiones deben ser inclusivas. Construir
relaciones es fundamental para un resultado
exitoso. Asi, en el proceso de cocreacion, la
persona construye una mejor relaciéon con todos
los aspectos de su ser. La relacion sagrada, como
principio universal, existe en todos los niveles,
replicando la verdadera realidad universal
funcional e integrada. En relacion con todos,

reconozco que es un honor y un privilegio servir.
Conclusion

Alo largo de esta investigacion, me encontré
en constante transicion entre diferentes
cosmovisiones indigenas, cada una con
similitudes en principios universales y protocolos
culturales distintivos para la practica de la
medicina indigena. También me encontré en
constante transicion entre el pensamiento
indigena (espiralista), la investigacion indigena
occidental y la investigacion indigena escrita
por indigenas, el pensamiento y los protocolos
cientificos lineales occidentales, la realidad

WINTER V25 N2 2026

19

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

cuantica y un discurso integrador. Me mantuve
fiel a todas las preguntas dentro del marco
tedrico, asegurandome de que se respondieran
mediante la narrativa, las ensefianzas y el
discurso. Todos los temas emergentes también
se alinean con los objetivos de la estrategia
mundial sobre medicina tradicional de la OMS
(2025-2034).

En mi busqueda de identidad propia,
al aplicar los principios universales de las
ensenanzas de los ancestros a mi vida diaria,
cumpliendo con la tarea que me encomendaron
a mi regreso a este mundo, restableciendo
mi practica tras mi descanso espiritual,
retomando la investigacion y compartiendo
informacioén fuera de la practica clinica, me
baso en mi multiculturalidad. Esta realidad
multifocal me permite interactuar con respeto
y honor en diferentes comunidades indigenas
con ancianos indigenas de distintos mundos
fisicos y espirituales. Esta realidad me permite
interactuar con respeto y honor con una
variedad de pacientes —hombres y mujeres,
personas agénero—, con diferencias de edad,
cultura, religion, opciones de vida y tradiciones.
Esta realidad me permite compartir una
experiencia vital anica, desde la reivindicacion
de la propia identidad hasta la vivencia de
la propia naturaleza. Al compartir, existe
la esperanza de que, como seres humanos,
podamos aprender unos de otros para
enriquecernos mutuamente, mejorar la atenciéon
médica para todos y, en el proceso, optimizar

los programas de integracion clinica.

FOURTH WORLD JOURNAL



20

SANDI LOYTOMAKI

REFERENCES

Ancestral knowledge, provided by Ancestors, Elders and Ancient Ones, later verified in documentation by others
or through scientific validation.

Adams, Tony E., Stacy Holman Jones, and Carolyn Ellis, eds. 2022. Handbook of Autoethnography. 2nd ed.
London: Routledge.

Adelson, Naomi. 2000. “Being Alive Well”: Health and the Politics of Cree Well-Being. Toronto: University of
Toronto Press.

Andrews, S. n.d. “Women in Saami Society.” Sami Culture website.

ASCO. 2022. “How to Make Evidence-Based Integrative Medicine Part of Oncology Care.” ASCO Educational
Book (and/or Journal of Oncology Practice). https://ascopubs.org.

Bailey, S. 2024. “Murray Sinclair: A Legal Giant Who Almost Wasn'’t.” CBC / National Magazine. https://
nationalmagazine.ca/en-ca/articles/people/profiles/2024/murray-sinclair,-a-legal-giant-who-almost-wasn-t.

Bourque Bearskin, M. L., et al. 2025. “Indigenous Research Methodology.” Journal of Indigenous Health
Research. SAGE Journals.

Brattland, et al. n.d. “Secrecy in Simi Traditional Healing.” De Gruyter / Brill.
Cajete, Gregory. 2006. Native Science: Natural Law of Interdependence. Santa Fe, NM: Clear Light Books.

Caxaj, C., K. Schill, and R. Janke. 2017. “Priorities and Challenges for a Palliative Approach to Care for Rural
Indigenous Populations: A Scoping Review.” Health & Social Care in the Community 26 (3): e329—e336.
https://doi.org/10.1111/hsc.12469.

Cohen, Kenneth. 2013. Honoring the Medicine. New York: Ballantine Books.

Cook, Katsi, ed. 2016. Tekatsi:tsia’kwa Katsi Cook: Health. Akwesasne First Nation, Quebec. https://indspire.
ca/laureate/sherrill-katsi-cook-barreiro/.

Commonwealth Fund. 2024. “Health Care for Women: How the U.S. Compares Internationally.” Issue brief.
https://www.commonwealthfund.org/publications/issue-briefs/2024/aug/health-care-women-how-us-
compares-internationally.

CWIS Editor. 2025. “Healing in the Face of Violence: Indigenous Women, Traditional Medicine, and Resistance.”
Center for World Indigenous Studies, April 9.

Davy, C., S. Harfield, A. McArthur, Z. Munn, and A. Brown. 2016. “Access to Primary Health Care Services for
Indigenous Peoples: A Framework Synthesis.” International Journal for Equity in Health 15 (1). https://doi.
0rg/10.1186/s12939-016-0450-5.

Drost, J. 2019. “Developing the Alliances to Expand Traditional Indigenous Healing Practices within Alberta
Health Services.” Journal of Alternative and Complementary Medicine 25 (suppl. 1): S69—S77. https://doi.
org/10.1089/acm.2018.0387.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



21

BRIDGING WORLDVIEWS: INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

Dubois, R. A., and J. F. Lang. 2013. “Johan Turi’s Animal, Mineral, Vegetables Cures and Healing Practices:
An In-Depth Analysis of Sami (Saami) Folk Healing One Hundred Years Ago.” Journal of Ethnobiology and
Ethnomedicine 9:57. http://www.ethnoboimed.com/content/9/1/57.

Durey, A., and S. Thompson. 2012. “Reducing the Health Disparities of Indigenous Australians: Time to Change
Focus.” BMC Health Services Research 12 (1). https://doi.org/10.1186/1472-6963-12-151.

Espey, D. K., M. A. Jim, N. Cobb, M. Bartholomew, and J. Goodwin. 2014. “Cancer Mortality in American
Indian and Alaska Native Women.” American Journal of Public Health 104 (suppl. 3): S316—S322. https://doi.
org/10.2105/AJPH.2013.301755.

Finbog, L.-R. 2023. It Speaks to You: Making Kin of People, Duodji and Stories in Sami Museums. DIO Press
Inc.

Gaski, H. 2000. “In Sami Culture in a New Era: The Norwegian Sami Experience; In the Shadow of the
Midnight Sun: Contemporary Sami Prose and Poetry; The Sun My Father.” Ethnohistory 47. https://doi.
0rg/10.1215/00141801-47-1-275.

Grossinger, Richard. 1995a. Planet Medicine: Origins. Berkeley, CA: North Atlantic Books.
Grossinger, Richard. 1995b. Planet Medicine: Modalities. Berkeley, CA: North Atlantic Books.

Hamaliinen, S., F. Musial, A. Salamonsen, O. Graff, and T. A. Olsen. 2018. “Sami Yoik, Sami History, Sami
Health: A Narrative Review.” International Journal of Circumpolar Health 77 (1): 1454784. https://doi.org/10.1
080/22423982.2018.1454784.

Helander-Renvall, E. n.d. Silde: Sami Mythic Texts and Stories. Kalevaprint Oy.

Helander-Renvall, E., and I. Markkula. 2017. “On Transfer of SAmi Traditional Knowledge.” In On
Transfer of Sami Traditional Knowledge, 1—20. Leiden: Brill. https://brill.com/downloadpdf/book/
edcoll/9789004342194/BP000006.pdf.

Hildreth, A. G. 1938. The Lengthening Shadow of Dr. Andrew Taylor Still. Kirksville, MO: Simpson Printing
Company.

Huria, T., S. Palmer, L. Beckert, C. Lacey, and S. Pitama. 2017. “Indigenous Health: Designing a Clinical
Orientation Program Valued by Learners.” BMC Medical Education 17 (1). https://doi.org/10.1186/s12909-017-
1019-8.

Indian Health Service. 2020. “Addressing Maternal Health Disparities in AIAN Communities.” https://www.
commonwealthfund.org/blog/2025/addressing-maternal-health-disparities-american-indian-alaska-native-
communities.

Jacobsson, L., A. Ouma, and J. Liu-Helmersson. 2021. “Sami Traditional Healing in Sweden—An Interview
Study.” Socialmedicinsk tidskrift 5 (6): 813—820. https://www.diva-portal.org/smash/get/divac%3A1622152/
FULLTEXTo1.pdf.

Katz, J. 2012. Teaching to Diversity: The Three-Block Model of Universal Design for Learning. Winnipeg:
Portage and Main Press.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



22

SANDI LOYTOMAKI

Katz, Richard. 2017. Indigenous Healing Psychology: Honoring the Wisdom of the First Peoples. Rochester, VT:
Healing Arts Press.

Kailo, K. 1993. “Sami Identity—Who Has the Right to Define It?” https://www.researchgate.net/
publication/350609599.

Kailo, K. 1998. “Indigenous Women, Ecopolitics and Healing—‘Women Who Marry Bears.”” In Minorities and
Women, edited by Jansson, R., 85—121. Mariehamn: Aland Peace Institute.

Kirmayer, L. J., C. Simpson, and M. Cargo. 2003. “Healing Traditions: Culture, Community and Mental Health
Promotion with Canadian Aboriginal Peoples.” Australasian Psychiatry 11 (suppl. 1): S15—S23. https://doi.
0rg/10.1046/j.1039-8562.2003.02010.X.

Koskimies, A. V., and T. I. Itkonen. 2019. Inari Sami Folklore: Stories from Aanaar. Madison: University of
Wisconsin Press.

Kovach, M. 2021. Indigenous Methodologies: Characteristics, Conversations and Contexts. 2nd ed. Toronto:
University of Toronto Press.

Krippner, S. 2002. “Conflicting Perspectives on Shamans and Shamanism: Points and Counterpoints.” American
Psychologist 57 (11): 962—977.

Kuokkanen, R. 2000. “Towards an ‘Indigenous Paradigm’ from a Sami Perspective.” Canadian Journal of Native
Studies 20 (2): 411—436.

Kuokkanen, R. 2007. “Myths and Realities of Sami Women: A Post-colonial Feminist Analysis for the
Decolonization and Transformation of Sami Society.” In Making Space for Indigenous Feminism, 2nd ed., edited
by Green, J. Halifax: Fernwood Press.

Laureano-Eugenio, L., and T. Smith. 2024. “Evidence-Based Traditional Medicine for Transforming Global
Health.” Global Health Journal (review).

Lewis, J. 2012. A. T. Still: From the Dry Bone to the Living Man. Kirksville, MO: Dry Bone Press. https://www.
atstill.com.

Liu-Helmersson, J., and A. Ouma. 2021. “Sami Traditional Medicine: A Scoping Review.” International Journal
of Circumpolar Health.

Lonngren, A. S. n.d. Reclaiming a Repressed World: Decolonizing the Human—Animal Relationship in Three
Stories by Contemporary Sami Author Kirsti Paltto. DiVA portal.

Loytomaki, S. 2005. “Taking an Edgewalker’s View.” Fourth World Journal 6 (1): 94—103.

Mendoza, N. S., F. A. Moreno, G. A. Hishaw, A. C. Gaw, L. R. Fortuna, A. Skubel, M. V. Porche, M. H. Roessel, J.
Shore, and A. Gallegos. 2020. “Affirmative Care Across Cultures: Broadening Application.” Focus 18 (1): 31—39.
https://doi.org/10.1176 /appi.focus.20190030.

Miller, B. H., ed. 2015. Idioms of Sami Health and Healing. Edmonton: University of Alberta Press.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



23

BRIDGING WORLDVIEWS: INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

Moffitt, P., and S. Browne. 2022. “Integrating Indigenous Healing Practices within Collaborative Care: A Rapid
Scoping Review.” BMJ Open / PLOS.

National Aboriginal Health Organization (NAHO). 2007. Culture and Tradition in Health. Ottawa, ON: NAHO.

National Collaborating Centre for Indigenous Health. 2022. “Disparities in Primary and Emergency Health Care
Among ‘Off-Reserve’ Indigenous Women in Canada.” Canadian Medical Association Journal 195 (33): E1097—
E1103. https://doi.org/10.1503/cmaj.220212.

Pan American Health Organization. 2004. Gender, Equity, and Indigenous Women’s Health in the Americas.
https://www3s.paho.org/hq/dmdocuments/2011/gdr-gender-equity-and-indigenous-women-health-americas.
pdf.

Pilarinos, A., S. Field, K. Vasarhelyi, D. Hall, E. Fox, E. Price, and B. Bingham. 2023. “A Qualitative Exploration
of Indigenous Patients’ Experiences of Racism and Perspectives on Improving Cultural Safety within Health
Care.” CMAJ Open 11 (3): E404—E410. https://doi.org/10.9778/cmajo.20220135.

Rautio. n.d. People—Plant Interrelationships (SLU thesis). pub.epsilon.slu.se.

Roach, P., and F. McMillan. 2022. “Reconciliation and Indigenous Self-Determination in Health Research.”
PLOS Global Public Health. (Full publication details not provided; “NCBI” noted.)

Roher, S., P. Andrew, S. Chatwood, K. Fairman, T. Galloway, A. Mashford-Pringle, and J. Gibson. 2023.
“Envisioning Indigenous and Biomedical Healthcare Collaboration at Stanton Territorial Hospital, Northwest
Territories.” International Journal of Circumpolar Health 82 (1). https://doi.org/10.1080/22423982.2023.225
3603.

Sami Learning and Education. n.d. Sami Culture website.

SAMINOR 1 Survey. 2006. “Prevalence and Associations for Use of Traditional Medicine.” BMC Complementary
Medicine and Therapies 17 (1): 37. https://bmccomplementmedtherapies.biomedcentral.com/articles/10.1186/
$12906-017-2037-0.

Schill, K., and C. Caxaj. 2019. “Cultural Safety Strategies for Rural Indigenous Palliative Care: A Scoping
Review.” BMC Palliative Care 18 (1). https://doi.org/10.1186/s12904-019-0404-y.

Sexton, R., and E. A. Buljo Stabbursvik. 2010. “Healing in the Sami North.” Culture, Medicine, and Psychiatry
34 (4): 571—589. https://doi.org/10.1007/s11013-010-9191-X.

Shahid, S., S. Ekberg, M. Holloway, C. Jacka, P. Yates, G. Garvey, and S. Thompson. 2018. “Experiential Learning
to Increase Palliative Care Competence among the Indigenous Workforce: An Australian Experience.” BMJ
Supportive & Palliative Care 9 (2): 158—163. https://doi.org/10.1136/bmjspcare-2016-001296.

Smylie, J., M. Firestone, and E. Cameron. 2024. “Incorporating First Nations, Inuit and Métis Traditional
Healing in Canadian Hospitals: Program Descriptions and Policy Implications.” Canadian Journal of Public
Health / Revue Canadienne de Santé Publique.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



24

SANDI LOYTOMAKI

Stanford Lane Guides. 2023. “Indigenous Health—Multicultural Health.” https://laneguides.stanford.edu/
multicultural-health/indigenous-health.

Still, A. T. 1908. Autobiography of Andrew T. Still: With a History of the Discovery and Development of the
Science of Osteopathy. 7th reprint. Kirksville, MO: American Academy of Osteopathy, 2011.

Stroud, M. n.d. “The Origin and Genetic Background of the Sami.” Sami Culture website.

Struthers, R. 2003. “The Lived Experience of Ojibwa and Cree Women Healers.” Health Care for Women
International 24 (10): 903—922. https://doi.org/10.1080/07399330390249266.

Subba, N. R. 2025. Sam-Upma Mundhum: An Indigenous Philosophy of Soul, Healing and Decolonial Thought.

Tannenbaum, R. 2021. “Women and Medicine in Early America.” Oxford Research Encyclopedia of American
History. Oxford Academic.

Taiaiake, A. 2009. Peace, Power, Righteousness: An Indigenous Manifesto. 2nd ed. Oxford: Oxford University
Press.

Taylor, E., M. Lyford, L. Parsons, T. Mason, S. Sabesan, and S. Thompson. 2020. “We’re Very Much Part of the
Team Here’: A Culture of Respect for Indigenous Health Workforce Transforms Indigenous Health Care.” PLOS
ONE 15 (9): €0239207. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0239207.

Thornton, Russell. 1996. “Tribal Membership Requirements and the Demography of ‘Old’ and ‘New’ Native
Americans.” In Changing Numbers, Changing Needs: American Indian Demography and Public Health, edited
by G. D. Sandefur, R. R. Rindfuss, and B. Cohen. Washington, DC: National Academies Press. http://www.nap.
edu/catalog/5355.html.

Tunoén, et al. 2013. “Johan Turi’s Animal, Mineral, Vegetable Cures...” Journal of Ethnobiology and
Ethnomedicine. BioMed Central.

Tuhiwai Smith, Linda. 2022. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. 3rd ed. London:
Bloomsbury Academic.

Turi, Johan. 1965. Mui’talus samiid birra. Uppsala: Almqvist & Wiksells Boktryckeri AB.

Waldram, James B., D. Ann Herring, and T. Kue Young. 2006. Aboriginal Health in Canada: Historical,
Cultural, and Epidemiological Perspectives. Toronto: University of Toronto Press.

Warrington, L. 2021. “Comparing Residential Schooling Systems in Northern Spaces during the Mid-Twentieth
Century.” The Mirror: Undergraduate History Journal 41 (1): 10—28. https://ojs.lib.uwo.ca/index.php/
westernumirror/article/view/15734.

Waziyatawin, and Michael Yellow Bird, eds. 2012. For Indigenous Minds Only: A Decolonization Handbook.
Santa Fe, NM: School for Advanced Research Press.

Wilson, Shawn. 2008. Research Is Ceremony: Indigenous Research Methods. Halifax: Fernwood Publishing.

Woolf, Virginia. 1938. Three Guineas. London: Hogarth Press.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



25

BRIDGING WORLDVIEWS: INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

World Health Organization. 2013. WHO Traditional Medicine Strategy 2014—2023. Geneva: World Health
Organization. https://www.who.int/publications/i/item/9789241506096.

World Health Organization. 2025. WHO Global Traditional Medicine Strategy 2025-2035. Geneva: World
Health Organization. https://www.who.int/news/item/02-06-2025-whay8--traditional-medicine-takes-centre-
stage.

Wright, A. L., C. Gabel, M. Ballantyne, S. M. Jack, and O. Wahoush. n.d. “Using Two-Eyed Seeing in Research
with Indigenous People: An Integrative Review.” International Journal of Qualitative Methods 18: 1—19.

Este articulo puede citarse como:
Loytomaki, Sandi. 2026. “Uniendo cosmovisiones: integrando la medicina indigena en la perspectiva
clinica.” Fourth World Journal 25 (2): 01—25.

ACERCA DE LA AUTORA

H Sandi Loytoméki, MOMSc
Sandi es profesional en medicina indigena e integrativa y en terapia manual
osteopatica, con mas de 40 afnos de experiencia acompanando a las personas
en la restauracion del equilibrio entre cuerpo, mente y espiritu. Cuenta con
,,r'f / una licenciatura conjunta en Kinesiologia y Psicologia, con especializacion
r" en estudios neuroconductuales, por la University of Waterloo (Canada);
un certificado en Medicina Tradicional por el Center for Traditional Medicine (Washington);
y una maestria en Ciencias de la Manipulaciéon Osteopatica por la Canadian Academy of
Osteopathy. Se desempené como investigadora asociada en un estudio financiado por los
National Institutes of Health que examino la terapia de polaridad en personas cuidadoras

indigenas de familiares con demencia.

Con raices en su linaje indigena sadmi y en su ascendencia italiana, Sandi tiende puentes entre
los sistemas de conocimiento indigena y el pensamiento cientifico occidental. Su herencia
cultural diversa sustenta un enfoque intercultural de la sanacién que integra practicas
alopaticas, indigenas, tradicionales y complementarias.

Tras una falla organica multisistémica relacionada con la malaria, Sandi experiment6

una muerte clinica y posteriormente logr6é una recuperacion completa. Esta experiencia
transformadora continda informando su labor como sanadora y cientifica en los campos de la
medicina integrativa y la medicina indigena.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



