
W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Por Sandi Löytömäki, MOMSc 
Traducción de Yesenia Cortés

RESUMEN

En el contexto de la nueva Estrategia Mundial de la Organización Mundial de la Salud sobre 
Medicina Tradicional (2025–2034), este artículo emplea Metodologías de Investigación Indígenas 
para examinar la integración de la medicina indígena en la práctica clínica contemporánea. A partir 
de una etnografía reflexiva personal, la autora propone trascender la visión dual1 y la “segunda visión” 
hacia una perspectiva multifocal que entrelaza narrativa, enseñanzas indígenas y discurso científico. 
Esta aproximación surge de una identidad diversa y multicultural que articula prácticas de medicina 
indígena, medicina integrativa y ciencia biomédica occidental. El análisis incluye una revisión crítica 
de la medicina tradicional, integrativa y complementaria, la biomedicina, las disparidades de género 
en la atención sanitaria y el papel histórico de las mujeres, con énfasis en la medicina tradicional sami. 
Finalmente, se discuten experiencias clínicas que dialogan con los cuatro objetivos de la estrategia 
de la OMS: evidencia, seguridad y eficacia, integración en los sistemas de salud y empoderamiento 
comunitario. 

Palabras clave: medicina indígena (MI), integración clínica, metodologías de investigación 
indígena, identidad multicultural, pensamiento multifocal, medicina tradicional (MT), conocimiento 
tradicional (CT), mujeres indígenas, medicina tradicional sami (MTS)

Declaración ética y agradecimientos

Rectitud             

Cuando narro historias del pasado, al 
compartir mis recuerdos o al compartir mis 
enseñanzas indígenas, si ofendo a alguien —su 

conocimiento, cultura o tradición—, expreso 
mis disculpas y solicito su comprensión. Porque 
solo puedo expresarme con sinceridad, con mi 
experiencia y las verdades universales que me 
inculcan y por las que vivo, con y a través de la 
guía y la brillantez de mis Ancestros, Ancianos y 
Antiguos.

Uniendo cosmovisiones 
Integrando la medicina indígena en la 
perspectiva clínica 
Una perspectiva multicultural y multifocal  

1 Nota de la traductora: No existe un consenso oficial sobre un término para traducir este concepto. Para los propósitos de este artículo, se traduce 
como “visión dual”, y se brinda el siguiente contexto: originalmente del inglés “2-eyed seeing”, este concepto fue acuñado por el anciano 
Mi’kmaq Albert Marshall para referirse a la habilidad de poder observar desde dos perspectivas distintas, a saber, la del conocimiento indígena, y 
la del conocimiento occidental, de ahí la idea de mirar con dos ojos, de tal manera que se puedan conjuntar los saberes en sus fortalezas.



2

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Gratitud

Mis Ancestros, Ancianos y Antiguos me han 
enseñado que la gratitud nutre el universo, 
completando o dando la bienvenida al ciclo 
de lo recibido. Llego a ustedes con muchas 
generaciones anteriores y muchas generaciones 
posteriores. No habría superado el desafío y 
la lucha de la vida, manteniéndome firme en 
mi fuerza, si no fuera por todos mis maestros, 
mentores y Ancianos del mundo físico; mis hijos 
y mi nieto; y por todos mis Ancestros, Ancianos y 
Antiguos espirituales. Humildemente, doy gracias 
por la red de amor y vida que emana a través de 
mí gracias a su apoyo. Gracias. 

Introducción  

La integración sistemática de la medicina 
indígena (MI) en el contexto clínico occidental 
requiere marcos estructurados que incluyan el 
respeto de todos los sistemas de conocimiento, el 
apoyo a la identidad propia, la seguridad cultural, 
el empoderamiento del profesional y del paciente, 
y la garantía de la seguridad y la eficacia clínicas. 
Idealmente, esto ocurre en un espacio sagrado, 
honrando los principios universales y científicos, 
el profesionalismo, la integridad y la conducta 
ética.			 

Este discurso es el resultado de toda una vida 
(cuatro décadas de servicio). Reflexiono sobre la 
integración ética de las enseñanzas de la medicina 
indígena en el ámbito clínico. Reflexiono 
sobre la experiencia vital, la identidad diversa, 
los sistemas de conocimiento, la comunidad 
y los sistemas de sanación, los desafíos y 
las oportunidades que he experimentado. 

Acompáñame en este camino, eliminando la 
romantización, compartiendo la complejidad 
relacional de la vida: el descubrimiento de uno 
mismo, de las historias familiares propias, de las 
raíces del árbol personal. Viviendo con un diseño 
único, me mantengo firme ante cualquier viento, 
cultivando nuevas ramas para el sustento de las 
futuras generaciones.

En este discurso, las palabras en cursiva 
provienen directamente de mis Ancestros, 
Ancianos y Antiguos (AAA), mis ayudantes. Hacer 
esto denota respeto y honor, permitiendo una 
transmisión directa de su mensaje, recordando a 
todos que me apoyo en los hombros de muchos 
gigantes. No soy quien soy hoy sin todos los que 
me precedieron.

Declaración reflexiva personal, 
reconocimiento del linaje

Como mujer no tengo patria. Como mujer 
no quiero patria.

“Como mujer, mi país es el mundo entero.” 
(Woolf 1938)

Mi nombre es Sandi Ayahwehwah, Portadora 
de la Luz Divina, Abdal Sami Japdev Kaur Atl 
Chuatl Löytömäki. Soy la ayudadora de las 
personas, una que es una con el viento, llevando 
la luz a través de la oscuridad, amiga generosa 
que siempre escucha, una que susurra el nombre 
de dios haciéndose una con dios, guardiana de 
las aguas sagradas, que encontró una colina. Mi 
tribu es humana: una mujer de todo el mundo, 
esencia y linaje, una persona indígena global 
de ascendencia diversa. Mi linaje genético 
representa todos los colores del arcoíris humano, 



3

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

muchas tierras. Mi linaje espiritual representa 
las tradiciones multifacéticas de la humanidad. 
Mi linaje ambiental nace en la roca más antigua 
del lomo de la Tortuga, el escudo canadiense, 
mezclado con intrusiones universales, la tierra 
del bosque boreal. Ahora vivo donde los árboles 
se yerguen en el agua, en la región forestal de los 
Grandes Lagos.

Mi ascendencia paterna desciende del 
pueblo Sami a través del territorio finlandés, 
un pueblo reasentado, que vive la vida física, 
experimenta la muerte de la vida cultural, 
anterior migración desde los montes Urales 
y el Himalaya. Mi ascendencia materna es de 
ascendencia diversa a través del territorio del 
norte de Italia, anteriormente la vasta extensión 
del territorio de la “ruta de la seda”. Soy producto 
de la migración humana: antepasados ​​en busca 
de paz, desplazados, agresores, oprimidos, en 
busca de una vida mejor en el “Nuevo Mundo”. 
Soy descendiente, producto del trauma cultural, 
la conversión religiosa, el condicionamiento, 
el trauma intergeneracional, el rechazo social 
y la colonización. Soy sobreviviente de abuso 
sexual, físico, mental y emocional. Soy sisu2. 
Prospero. Soy resiliencia. Nací en Canadá, como 
inmigrante de primera generación, soy una colona 
en Canadá. Mi corazón es nómada, mi manada, 
renos en espíritu (que me acompañaron después 
de que el gobierno canadiense sacrificara una 
manada en los territorios del norte). Camino, 
deambulo y viajo, estudiando nuestra naturaleza 
humana. Vivo en un centro urbano culturalmente 
diverso, presenciando a diario la depravación y 
la belleza de la humanidad. Como “caminante 
al límite”, mi espíritu reside en el bosque o las 

montañas, mientras que mis antepasados ​​me han 
encomendado servir en la jungla urbana, donde la 
naturaleza, plenamente conectada, se impone en 
las grietas de la acera.

Soy Mama, madre soltera de dos hermosos 
hijos (y muchos más en nuestra casa). Ahora, 
Ahku-Mummu, abuela. Conocida por diversos 
títulos en las diversas tradiciones, en mi práctica 
clínica utilizo los de profesional en medicina 
indígena e integrativa y profesional en terapia 
manual osteopática (PTMO). Mis bases no están 
reconocidas por ningún gobierno canadiense 
ni sistema de seguros. Mis manos osteopáticas 
están sujetas al sistema médico canadiense, 
ya que “poseen legalmente” los términos 
Osteópata y Osteopatía. Rechazo rotundamente 
la aplicación del título de chamán: un término 
histórico, antropológico y patriarcal, una 
abstracción de una palabra indígena para un tipo 
de persona que practica la medicina, aplicado 
a muchos sin contexto, en los primeros días de 
su creación excluyendo a las mujeres indígenas 
que practicaban la medicina (Krippner 2002; 
Löytömäki 2005). Me encuentro en la plenitud 
de las enseñanzas que pertenecen a mis orígenes 
ancestrales, que pertenecen a la humanidad.

Hubo una vez en que todos caminábamos 
juntos: hombres, mujeres y niños. Entonces, 
los hombres se adelantaron, dejando atrás a 
las mujeres y los niños. Luego, las mujeres se 
adelantaron, dejando atrás a los niños: los 

1 Nota de la traductora: “sisu” es una palabra de origen finlandés que 
no tiene una traducción directa a otros idiomas. Este concepto refiere 
a una extrema determinación, firmeza de carácter, fuerza de voluntad 
y capacidad de actuar ante adversidades muy fuertes. Los finlandeses 
usan esta palabra para describir el espíritu de su gente. 



4

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

hombres caminaban al frente, detrás estaban 
las mujeres y detrás de ellas estaban los niños, 
solos, criándose a sí mismos. En algún momento 
del viaje, algunas mujeres recordaron. Se 
adelantaron a los hombres y comenzaron a 
recordarnos que camináramos juntos. Trajeron 
a algunos niños con ellas, algunos se negaron a 
moverse. Trajeron a algunos hombres con ellas, 
algunos se negaron a moverse. Ahora, como 
humanos, tenemos hombres, mujeres y niños 
caminando solos. Tenemos mujeres y niños 
caminando juntos. Tenemos hombres y niños 
caminando juntos. Tenemos hombres, mujeres 
y niños caminando juntos. Un día, volveremos a 
caminar juntos.

Revisión de literatura 
 
Integración de los sistemas de medicina 
indígena en entornos clínicos

Los sistemas de medicina indígena han 
existido desde tiempos inmemoriales, nutriendo 
las prácticas terapéuticas y médicas actuales. 
El lenguaje de la medicina tradicional, tanto en 
el lenguaje coloquial como en la investigación, 
utiliza una terminología diversa en referencia 
a las formas de conocimiento de la medicina 
indígena.  Reconociendo las limitaciones y 
la evolución del idioma, elijo usar el término 
medicina indígena (MI) siguiendo la guía de mi 
AAA y mi formación en el Center for Traditional 
Medicine/Center for World Indigenous Studies 
(CTM/CWIS). Lo hago en reconocimiento a: 
el apoyo que tengo detrás, mi vasta influencia 
cultural, mi linaje y ascendencia, y los procesos 
y principios que permiten que los sistemas de 
conocimiento se adapten a medida que el mundo 
y sus pueblos cambian, crecen y evolucionan..

La historia humana de opresión incluye 
el impacto sobre las prácticas de la medicina 
indígena. Los curanderos fueron torturados, 
asesinados, el conocimiento se ocultó o 
se protegió “secretamente”, las escuelas 
residenciales (Waldram, Herring, and Young 
2006) e instituciones similares convirtieron 
a las personas al estado nacional opresor. 
Las prácticas indígenas fueron oscurecidas 
o desacreditadas por acciones patriarcales, 
religiosas y científicas lineales. Con el tiempo, 
muchas prácticas de la medicina indígena 
cayeron en el silencio, cambiaron, recibieron 
otros nombres, por ejemplo, Osteopatía de 
“arreglo de huesos relámpago” (Hildreth 1938; 
Lewis 2012; Still 1908) o se integraron en otras 
terapias, modalidades (Grossinger 1995a, 1995b) 
o religiones, por ejemplo, la cristianización de 
las tradiciones Sami (Kuokkanen 2000, 2007; 
Helander-Renvall and Markkula 2017; Jacobsson, 
Ouma, and Liu-Helmersson 2021). Por lo tanto, 
los protocolos y procesos a veces desaparecieron, 
se adaptaron y cambiaron. Cualquier evidencia 
de variaciones o remanentes, históricamente 
desacreditada a través de la historia sociopolítica 
de la biomedicina, su búsqueda por dominar 
otras formas de medicina, relegándolas a los 
enfoques complementarios y alternativos actuales 
(Grossinger 1995a, 1995b). Esto se traduce en 
una exclusión sistemática de las tradiciones 
de la medicina indígena de la atención médica 
convencional. El uso de las formas de la medicina 
indígena (MT, MTC, MTCI) impulsado por la 
población, está facilitando un resurgimiento y 
reconocimiento global de las mismas. Si bien los 
opresores de las culturas indígenas se esforzaron 
por extinguirlas, lo que no comprendieron es 



5

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

que el conocimiento de estas culturas pertenece 
al conocimiento universal humano y nunca 
se pierde. Por lo tanto, siempre regresará, 
eventualmente.

La integración de las formas de medicina 
indígena en los entornos clínicos se ha convertido 
en una prioridad global de salud.  La colaboración 
con raíces culturales en las comunidades 
indígenas y de medicina tradicional es esencial, 
especialmente cuando la sanación tradicional se 
considera relacional, espiritual, física, mental, 
emocional, basada en la tierra e integrada en 
la práctica individual y comunitaria. Están 
surgiendo programas exitosos en diversos 
países y en naciones circumpolares, tanto a 
nivel privado como dentro de organizaciones e 
instituciones, que fomentan el respeto por las 
diferencias epistémicas y proporcionan datos 
útiles para profesionales clínicos y responsables 
políticos. Los modelos de atención colaborativa 
reconocen la importancia de incluir a las 
comunidades indígenas (curanderos) junto 
con los profesionales de la salud regulados 
para mejorar el acceso, la aceptabilidad y los 
resultados de salud de los pacientes. Esto también 
requiere protocolos explícitos para abordar la 
confidencialidad, el consentimiento y el alcance 
de la práctica.  

Estrategia mundial sobre medicina 
tradicional (MT) de la Organización 
Mundial de la Salud (OMS)

La OMS compiló dos estrategias mundiales 
sobre medicina tradicional a partir de 2014. La 
visión de cada estrategia se desarrolló mediante 
amplias consultas globales y regionales con 

estados miembros, socios y representantes de los 
Pueblos Indígenas. La estrategia inicial (2014-
2023) sentó las bases para la exploración y el 
debate sobre la MT; la estrategia actual (2025-
2035) reemplaza y amplía la primera.	

Las estrategias para 2019-2023 y 2025-2035 
comparten objetivos comunes:

• Mejorar la regulación en materia de 
seguridad, eficacia y calidad 
• Integración de la MT en los sistemas de 
salud para avanzar hacia una atención médica 
equitativa en todo el mundo 
• Desarrollar una investigación científica 
rigurosa, reduciendo la brecha entre la MT y la 
metodología biomédica. 
• Desarrollo de competencias en los sectores de 
la biomedicina y la salud mental

Cada estrategia refleja la evolución de las 
necesidades globales de atención a la salud, 
la evolución de las actitudes hacia la MT y los 
avances en la investigación científica. Un análisis 
más detallado de ambas estrategias revela 
diferencias en cuanto a sus áreas de enfoque y 
sus aproximaciones (World Health Organization 
2013, 2025).

La primera estrategia (2019-2023) se diseñó 
como un marco a corto plazo, mientras que la 
segunda (2025-2035) amplía el marco temporal 
y centra su atención en objetivos a largo plazo, 
como garantizar la sostenibilidad, fomentar 
la colaboración internacional y fortalecer la 
infraestructura de investigación, con un enfoque 
mejorado en la MT como componente legítimo 
de los sistemas de salud globales. Se reconoce 



6

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

la necesidad de colaboración transfronteriza, 
como el intercambio de conocimientos entre 
gobiernos, expertos de la MT, instituciones 
académicas y organizaciones internacionales. 
Si bien la estrategia inicial exigía la 
cooperación internacional, la estrategia actual 
la enmarca como un tema central.

Una de las innovaciones clave de la 
estrategia actual es el reconocimiento de las 
preocupaciones territoriales y ecológicas 
en la MT, lo que demuestra una creciente 
comprensión de la MT. Se centra más en la 
sostenibilidad, especialmente en relación 
con la conservación de plantas medicinales y 
el abastecimiento responsable de productos 
de medicina tradicional. Esto reconoce la 
preocupación por la pérdida de biodiversidad y 
la sobreexplotación de plantas medicinales.

La gobernanza de la tecnología y los datos 
es un fenómeno en constante crecimiento 
con un gran potencial de uso y abuso. La 
estrategia actual se centra en el papel de las 
tecnologías de salud digital en la promoción, 
el seguimiento y la integración de múltiples 
modalidades de medicina, a medida que las 
plataformas digitales están en auge y ofrecen 
un mejor acceso. El marco de políticas también 
se amplía para abordar desafíos sanitarios 
globales más amplios, incluyendo la necesidad 
de que la MT contribuya a la atención primaria 
de salud, la cobertura sanitaria universal y la 
preparación ante emergencias.

Una adición bienvenida a la estrategia 
2025-2035 es la conceptualización más amplia 
de la salud.

Esta estrategia actual reconoce que la MT suele 
estar arraigada en sistemas de salud integrales 
que consideran la salud en contextos preventivos, 
promocionales e integradores. Consultar 
el apéndice 1 para obtener las definiciones 
completas.

Otro beneficio de la estrategia 2025-2035 
es que defiende los derechos de los pueblos 
indígenas y promueve sus conocimientos y 
prácticas relacionados con la MT. Esto con la mira 
puesta en el logro del más alto nivel posible de 
salud y bienestar para todos mediante el acceso 
a medicina tradicional y complementaria segura, 
eficaz y centrada en las personas.

La importancia de las mujeres en la 
medicina indígena

“La mujer es el primer entorno. Durante 
el embarazo, nuestro cuerpo sustenta la 
vida. En el seno de la mujer, se nutren 
las generaciones. De su cuerpo emana la 
relación de esas generaciones, tanto con 
la sociedad como con la naturaleza. Así, la 
tierra es nuestra madre, decían los antiguos. 
Así, nosotras, como mujeres, somos tierra”. 
(Cook 2016) 

Durante milenios, las mujeres indígenas han 
desempeñado un papel central en las tradiciones 
medicinales, sirviendo en diversas formas de 
medicina, incluyendo (entre otras): sanadoras, 
parteras (en el nacimiento y la muerte), 
guardianas de la sabiduría herbolaria, sabiduría 
espiritual, cuidadoras principales, consejeras, 
ritualistas y ceremonialistas. La resistencia a la 
supresión colonial es una realidad histórica y 



7

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

actual. Los pueblos indígenas que practican la 
medicina se adaptan a la vida, manteniendo la 
medicina cultural en medio de presiones globales 
y biomédicas. Una publicación de 2025 del CWIS 
destaca cómo las mujeres indígenas, a pesar de 
la violencia sistémica, continúan resistiendo 
la supresión al continuar con tradiciones de 
sanación arraigadas en la tierra y la comunidad 
(CWIS Editor 2025).  Las abuelas y las mujeres 
mayores sirven como puentes profundos entre 
el pasado y el presente, salvaguardando el 
conocimiento ecológico y medicinal, fomentando 
mundos relacionales y orientando a las 
generaciones más jóvenes en el parentesco y la 
administración de la tierra (Helander-Renvall 
and Markkula 2017; Jacobsson, Ouma, and Liu-
Helmersson 2021; Struthers 2003).

Medicina tradicional sami (MTS)

Tenía 10 años, estaba sentada en la cama 
jugando con mi prima Helena, una década 
mayor que yo. Estaba de visita desde 
Finlandia. Recuerdo que todos decían 
que estaba loca, que la etiquetaban de 
«esquizofrénica», la primera pero no 
última vez que oí esa palabra. Me parecía 
normal: triste y normal. Tras años de cartas, 
los cambios en su caligrafía revelaban 
una hospitalización inminente. Helena 
me contaba historias. Historias de cómo 
éramos gente de ‘renos’, de cómo tuvimos 
que mudarnos, de cómo los renos todavía 
vienen a veces a visitar la granja familiar 
original. Muchos años después, relacionaría 
el reasentamiento geopolítico con nuestro 
cambio de nombre. Años después, ‘saldría 

del armario’, honraría nuestro linaje 
noaidi, recuperaría nuestro nombre de 
reasentamiento finlandés (el gobierno 
canadiense lo había reducido a la mitad tras 
la llegada de mi abuelo). Y aun así, pasaron 
muchos años antes de que tuviera la prueba 
física de lo que ya sabía y sentía en mi 
interior. Las pruebas genéticas demostraron 
ser reales y verdaderas. Mi lado espiritual 
me llevó a conocer mis raíces físicas 
completas.

La medicina tradicional sami (MTS) abarca 
una cosmovisión integradora que combina las 
dimensiones espiritual, física, mental, emocional 
y ambiental de la salud, arraigada en las prácticas 
culturales del pueblo sami en el vasto territorio 
Sápmi (Noruega, Suecia, Finlandia y Rusia). 
La expresión cultural se arraiga en la relación 
de las personas con su tierra; por lo tanto, así 
como existen variaciones en la tierra, existen 
similitudes y diferencias en el idioma, la cultura y 
la tradición en las distintas regiones sami. Esto se 
amplifica con la influencia estatal y religiosa. 

Los sistemas de sanación sami finlandeses 
(noaidi vuohta) están arraigados en el 
parentesco, la subsistencia basada en la tierra, 
los encuentros entre cristianos luteranos e 
indígenas y el reasentamiento. Antes y durante 
la cristianización, las prácticas de sanación eran 
mediadas por especialistas en rituales (noaiddit), 
cuidadores domésticos y parteras. Las prácticas a 
menudo combinaban la oración, el canto/sonido 
(por ejemplo, yoik, tambores), el tacto y una vasta 
materia médica oral de renos, plantas y minerales. 
Si bien las fuentes misioneras, antropológicas 



8

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

y legales enfatizaron durante mucho tiempo a 
los curanderos masculinos («chamanes»), los 
registros históricos y las historias orales también 
dan fe de las mujeres ritualistas y del papel 
esencial de las mujeres como cuidadoras, parteras 
y transmisoras del arbediehtu (conocimiento 
ancestral) (Helander-Renvall 2005; Sexton and 
Buljo Stabbursvik 2010).

La medicina tradicional saami ha sido 
históricamente marginada por las instituciones 
coloniales y estatales. En Finlandia, los 
internados garantizaron la homogeneización 
de los niños samis al Estado finlandés, al igual 
que en otros estados circumpolares (Waldram, 
Herring, and Young 2006). La asimilación 
colonial y las misiones luteranas criminalizaron 
o estigmatizaron a los especialistas en rituales 
samis. Esto contribuyó al secretismo, la 
transmisión selectiva y la masculinización 
parcial del registro histórico. A medida que 
las mujeres samis se hacen oír y defienden su 
identidad, lideran una nueva forma de identificar 
y preservar los conocimientos tradicionales 
(CT), los conocimientos ecológicos tradicionales 
(CET) y las formas de medicina tradicional 
(Helander-Renvall and Markkula 2017). Estudios 
contemporáneos indican que la sanación 
persiste como una práctica adaptativa viva, a 
menudo negociada por las mujeres dentro de las 
familias y entre sistemas paralelos (parroquia, 
clínica, curandera). Históricamente, las mujeres 
han desempeñado un papel fundamental en 
la transmisión y la práctica de la medicina 
tradicional sami, a pesar de enfrentarse a desafíos 
y prejuicios de género. Las mujeres samis han 

mantenido y adaptado sus prácticas curativas, 
asegurando su supervivencia y relevancia en la 
sociedad contemporánea (Helander-Renvall and 
Markkula 2017; Kailo 1993, 1998).

Elina Helander-Renvall, mujer sami, 
curandera y destacada académica, ha estudiado 
extensamente la transmisión del conocimiento 
tradicional sami (CTS). Enfatiza la importancia de 
reconocer y respetar las dimensiones de género 
de la transferencia de conocimiento dentro de las 
comunidades sami. Su trabajo indica la necesidad 
de metodologías de investigación inclusivas que 
honren las contribuciones de las mujeres a la 
preservación y revitalización del CTS y la MTS 
(Helander-Renvall 2005; Helander-Renvall 
and Markkula 2017). Las encuestas SAMINOR 
(Kristoffersen et al. 2017) indican una mayor 
prevalencia del uso de la medicina tradicional 
entre las poblaciones sami en comparación con 
sus contrapartes noruegas, lo que destaca el 
valor perdurable de las prácticas de la MTS. La 
marginación de la MTS por parte de los sistemas 
de salud convencionales, sumada a la migración 
forzada y la erosión de las lenguas y prácticas 
culturales indígenas, amenaza la continuidad de 
estas tradiciones de sanación. Los esfuerzos por 
integrar la ciencia, la tecnología y la medicina 
en los entornos de salud formales se enfrentan a 
obstáculos relacionados con la estandarización, 
la validación y la sensibilidad cultural. El fuego 
no se ha extinguido. La ciencia, la tecnología 
y la medicina representan un rico entramado 
de conocimientos y prácticas que reflejan la 
profunda conexión del pueblo sami con su 
entorno.   



9

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Disparidades en la atención médica

Las disparidades en salud entre las mujeres 
a nivel mundial y en América del Norte 
constituyen un importante problema de salud 
pública, caracterizado por diferencias en los 
resultados de salud y el acceso a la atención 
médica, influenciadas por factores como la 
raza, el nivel socioeconómico, la accesibilidad 
a la atención regular, la geografía y el sesgo 
sistémico. Las mujeres indígenas se enfrentan 
a una intersección singular de discriminación 
de género, racial y marginación dentro de los 
sistemas de salud. 

Las mujeres indígenas de Canadá y de 
toda Norteamérica enfrentan disparidades en 
materia de salud arraigadas en el legado del 
genocidio, la colonización, el racismo sistémico, 
la dislocación cultural y la asignación controlada 
de recursos. La imposición de normas y valores 
europeos mediante la conversión sistemática 
alteró significativamente las estructuras sociales 
indígenas, en particular las que empoderaban 
a las mujeres. Los determinantes estructurales, 
como la pobreza, la vivienda inadecuada y el 
acceso limitado a la educación y el empleo, 
agravan aún más los problemas de salud. Las 
mujeres indígenas son más propensas a sufrir 
racismo y sexismo por parte de los profesionales 
de la salud, lo que genera desconfianza y 
reticencia a buscar atención. La salud mental 
de las mujeres indígenas se ve afectada 
negativamente por traumas históricos, como la 
discriminación continua. Esta discriminación no 
solo afecta su acceso a la atención a la salud, sino 
también la calidad de la misma.

Identidad indígena multicultural y 
metodologías de investigación indígena

La identidad indígena multicultural se 
cruza de maneras complejas dentro de la 
investigación y la práctica de la atención 
médica, lo que exige enfoques y metodologías 
culturalmente adaptados, compromiso ético y 
justicia epistémica.  Los paradigmas lineales 
occidentales imponen definiciones externas de 
salud, gobernanza de datos y el ‘porcentaje indio’: 
cuánta sangre india hace a un indio (Thornton 
1996). Este tipo de enfoque lineal a menudo 
ignora las ricas epistemologías, las diversas 
identidades y la soberanía sobre el conocimiento. 
Existe la necesidad ética de permitir que una 
cultura específica exprese cómo define su 
identidad (Kailo 1993; Kovach 2021; Tuhiwai 
Smith 2022; Waziyatawin and Yellow Bird 2012). 
¿Y qué hay de las personas desplazadas o de 
sus futuras generaciones? ¿Las ignoramos y las 
negamos porque son producto de la opresión 
humana, por haber  tenido que o haber elegido 
vivir o pertenecer a otra cultura? Si nosotros, 
como humanos, como investigadores, aplicamos 
inadvertidamente conceptos coloniales lineales a 
culturas singulares, ¿cómo abordamos entonces 
la identidad multicultural dentro de una persona, 
una familia, múltiples comunidades? Los 
humanos han estado migrando y casándose entre 
culturas durante siglos, a menudo en beneficio de 
la salud y la evolución.

Las metodologías de investigación indígena 
(MII) integran valores culturales como el 
respeto, la responsabilidad, la reciprocidad, 
la relevancia y la relacionalidad en cada 



10

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

etapa de la investigación, impulsadas por 
la autodeterminación (Alfred 2009; Cajete 
2006; Kovach 2021; Tuhiwai Smith 2022). 
En la práctica, estas metodologías priorizan la 
responsabilidad relacional, la integración de 
las cosmovisiones indígenas y los protocolos 
comunitarios. La cosmovisión indígena, 
fundamental para la ciencia nativa, debe 
considerarse durante la investigación (Cajete 
2006; Kovach 2021; Tuhiwai Smith 2022). La 
investigación y la práctica en temas de salud 
deben reflejar la identidad integral de los 
profesionales y los pacientes para valorar la 
competencia cultural y evitar sesgos culturales.

La definición de salud y servicios de atención 
médica puede variar según la biomedicina, la 
medicina indígena, los modelos complementarios 
e integrativos, así como entre culturas y según 
la alfabetización y la fluidez lingüística. A 
menudo, la salud se equipara a “sentirse mejor” 
(experiencia clínica personal). Garantizar 
un lenguaje exhaustivo y comprensible 
es fundamental para obtener resultados 
beneficiosos. Reconocer las identidades indígenas 
multiculturales también requiere atención a 
la gobernanza de datos, incluyendo cómo se 
recopila, utiliza y comparte la información 
sanitaria y cultural.

Método

Siendo portadora de múltiples linajes 
indígenas y con formación académica, abordo 
esta investigación no como una observadora 
externa, sino como alguien que ha navegado por 
las complejidades de la identidad multicultural 
global indígena y de los colonos eurocéntricos, 

combinando prácticas de medicina indígena 
en diversos entornos clínicos occidentales 
contemporáneos.

He optado por adherirme a las mejores 
prácticas actuales en metodologías de 
investigación indígena (MII). El uso de una 
perspectiva etnográfica reflexiva feminista, en 
este contexto, ofrece numerosos beneficios, 
permitiendo:

• Discusión completa de temas 
interrelacionados, manteniendo el respeto 
cultural 
• Mantenimiento de mi responsabilidad 
personal, practicando según lo dictado por los 
Ancestros, Ancianos y Antiguos, y hacia todos 
los demás 
• Compartir quién soy, cómo vivo, mi 
experiencia en el mundo (mis adaptaciones 
culturales y tradicionales únicas) – sin 
apropiación cultural ni de tradiciones 
• Reconocimiento de la similitud existente 
en la experiencia humana, que da lugar a 
una adaptación multicultural; reconociendo 
también las diferencias y la singularidad 
• Un puente para demostrar un ejemplo vivo 
del pensamiento indígena espiralista que 
coexiste dentro de un marco lineal dominante. 

Junto con este enfoque, practico la 
Etuaptmumk (visión dual), la capacidad de ver 
con un ojo la perspectiva occidental y con el otro 
la perspectiva indígena. Kailo también se refiere a 
una experiencia similar, la segunda vista sami:

  “…las mujeres sami tienen una especie de 
segunda vista que las distingue. lucha contra 
la opresión de las feministas no indígenas 



11

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

dominantes. Se les obliga a “ver doble”: su 
propia cultura y la de los colonizadores como 
dos círculos que se entrecruzan y se separan de 
formas distintas y segregadas dependiendo del 
observador”. (Kailo 1998) 	

Al combinar estos conceptos, también siento 
la necesidad de llevar este enfoque desde lo lineal 
(dos) a lo cuántico. Hacia la geometría sagrada, 
la creación, múltiples círculos que se intersectan, 
múltiples círculos en movimiento (espirales) 
y aplicar una perspectiva multifocal. De esta 
manera, puedo comprender plenamente todos 
mis linajes, la realidad física y espiritual que 
vivo a diario, mis métodos de medicina indígena 
y medicina integrativa, junto con mi ideología 
occidental eurocéntrica y mi enfoque científico, 
terapéutico y biomédico. Cada vez que añado 
una nueva modalidad o aprendo de una nueva 
tradición cultural, añado otro círculo. Agradezco 
que, como seres humanos, estemos programados 
para esto.

También implemento una práctica afirmativa 
en todas mis actividades de investigación, tal 
como la sostengo en mi práctica clínica y en mi 
vida diaria. Con esto me refiero a la aplicación 
de la atención afirmativa (Mendoza et al. 2020). 
A través de la atención afirmativa, valido y 
apoyo la identidad propia de quienes atiendo. 
Honro y celebro la identidad propia y, al mismo 
tiempo, valido la opresión experimentada y 
sentida, pasada y presente. Mantener esta 
perspectiva me permite compartir mi historia, 
contexto cultural y experiencias vividas, a la vez 
que comparto la investigación de la historia, el 
contexto cultural y la experiencia vivida de otros; 
sabiendo que quienes leen este discurso también 

tienen una historia, un contexto cultural y una 
experiencia vivida que resonarán. Esto me ayuda 
a mantener el espacio sagrado y la ceremonia de 
la investigación.

Con este fin, a lo largo de este trabajo 
mantengo la ética y las enseñanzas de mis 
ancestros, ancianos y antiguos. Me esfuerzo por 
aplicar las mejores prácticas actuales para una 
investigación informada al elegir la metodología 
y crear una revisión bibliográfica exhaustiva 
(aunque limitada). A lo largo de la narrativa, 
mantengo la confidencialidad de todas las 
personas involucradas, compartiendo detalles 
específicos solo con permiso expreso. Asimismo, 
comparto los principios universales de la 
medicina indígena, sin compartir conocimientos 
que requieran instrucción, capacitación y la 
demostración de un cierto nivel de dominio antes 
de su aplicación en beneficio propio o de los 
demás.	 

Marco teórico

Las preguntas que comencé a hacerme, fueron 
tomadas con inspiración en Murray Sinclair 
(Bailey 2024):

• ¿De dónde vengo? 
• ¿A dónde voy? 
• ¿Por qué estoy aquí? 
• ¿Quién soy?

Luego, primero sin palabras, las siguientes 
palabras surgieron del viento:   

¿Cómo una mujer que se identifica como 
indígena global multicultural, con una 
herencia de colono eurocéntrica y centrada en 
la tierra navega por la integración de múltiples 



12

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

linajes de medicina indígena, enseñanzas 
tradicionales, integridad y ética, formación 
académica científica occidental, múltiples 
modalidades complementarias dentro de 
todos los entornos de atención médica 
clínica experimentados, con el mejor nivel de 
práctica?

Estas preguntas informan toda la 
investigación, todas las afirmaciones sobre 
el posicionamiento y la reflexividad de la 
investigadora.

Resultados

El debate incluye el posicionamiento de la 
investigadora y la reflexividad, atendiendo a los 
cuatro objetivos de la estrategia mundial sobre 
la medicina tradicional de la OMS 2025-2035. 
Estos cuatro objetivos son: fortalecer la base de 
evidencia de la medicina tradicional, integrativa 
y complementaria (MTIC); apoyar las formas de 
MTIC seguras y eficaces mediante mecanismos de 
regulación; integrarlas en los sistemas de salud; 
y empoderar a las comunidades, optimizando el 
poder intersectorial de las MTIC. 

Posicionamiento y reflexividad de la 
investigadora I

Al comenzar este proceso, emergí del capullo 
en el que me había envuelto durante los últimos 
14 años. Ese capullo fue mi “sabático espiritual” 
y mi aprendizaje avanzado en forma humana. 
Es decir, la recuperación de mi esencia original 
tras una insuficiencia orgánica multisistémica 
completa, que requirió la regeneración de tejidos, 
el reaprendizaje de habilidades y el retorno al 
servicio activo completo. Este viaje a la muerte 

(luchar por la supervivencia, rendirse a la muerte, 
regresar a un cuerpo gravemente dañado, 
regenerar todos los tejidos), a cada momento 
de cada día, puso a prueba y aplicó todas las 
enseñanzas que había recibido previamente y, 
según fue necesario, añadió nuevas enseñanzas de 
los AAA. Esta es otra historia. Estoy al borde del 
precipicio, en las etapas finales de la resolución 
total de un dolor crónico, a veces intratable, 
punzante: la polilla quemándose en el fuego, la 
mariposa emergiendo de la savia primordial del 
capullo, secando sus alas en plena vulnerabilidad. 
Mis días de descanso en el espacio sagrado de mi 
sabático espiritual, llegando a su momento cíclico 
de fin, consecuente con este comienzo, la acción 
en el siguiente nivel.

Mi postura ética se basa plenamente en mis 
relaciones con: los AAA, el CTM/CWIS, mentores, 
docentes y ancianos indígenas; diversas 
comunidades indígenas rurales y urbanas, y 
múltiples comunidades religiosas, espirituales 
y culturales. En el ámbito académico (lineal 
occidental), mi postura ética se basa plenamente 
en los estándares internacionales de la OMS y 
los National Institutes of Health (NIH, Institutos 
Nacionales de Salud)  para la investigación 
clínica y con sujetos humanos, así como en el 
cumplimiento de las leyes de los territorios donde 
vivo y sirvo.

No facilito ceremonias ni rituales que no me 
pertenezcan ni que sean una tradición cultural 
particular. Más bien, mi especialidad es ayudar a 
otros a crear rituales y ceremonias multiculturales 
y multiespirituales, y asistir a quienes me 
lo piden. Por lo tanto, mis obligaciones y 



13

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

responsabilidades constantes son con toda la 
vida y todas las etapas de la vida. Tengo un 
compromiso y una responsabilidad personal con 
la reciprocidad en todas las culturas y en todas 
las formas de vida. Me dedico a la perseverancia 
y protección de los conocimientos tradicionales 
sagrados. Entiendo que los ancianos indígenas 
tradicionales comparten sus conocimientos 
cuando uno ha demostrado competencia para 
aprender y actuar según las instrucciones previas. 
La ‘secrecía’ o la retención de información 
reconoce que, cuando los humanos, en general, 
poseen conocimientos que superan su ‘capacidad 
de respuesta’ (responsabilidad) actual, tienen el 
potencial de utilizarlos indebidamente, lo cual 
puede causar daño. Soy testigo de esta realidad a 
diario en mi práctica clínica y en mi vida. Por lo 
tanto, me dirijo a los principios universales que 
puedo utilizar para crear, mantener y sostener el 
equilibrio. 				  

Recorriendo el camino multifocal: la 
identidad multicultural como fortaleza 
en la integración de la atención a la 
saludn

	 La identidad multicultural es un camino 
multifocal que fusiona diversas culturas, 
tradiciones y formas de ser. Esto puede servir 
de puente entre comunidades. Se pueden 
obtener perspectivas únicas al explorar todos 
los ámbitos, ver la vida desde diferentes 
perspectivas e implementar una perspectiva 
multifocal. La fluidez lingüística es necesaria 
para este camino multifocal. Sin varias lenguas, 
adaptando el idioma según sea necesario para 
conectar con ‘mi gente’ donde se encuentra. 
La flexibilidad y la fluidez permiten conversar 

con científicos y médicos líderes mundiales, 
con la misma facilidad con la que le digo a la 
persona sin hogar que me detiene en la calle: 
“pareces alguien a quien puedo hacerle esta 
pregunta”. Esta fluidez se desarrolló a medida 
que necesitaba sintetizar muchos sistemas 
de conocimiento, abordar temas complejos 
y hacerlos comprensibles para involucrar 
a la gente. Elijo educar, explicar por qué es 
importante que consideren y actúen según 
las sugerencias. Relatar directamente su 
experiencia es una forma de desarrollar la 
comprensión, la autoconciencia y la motivación. 
Después de todo, mis ancestros ​​me enseñaron: 
el conocimiento por el conocimiento mismo no 
tiene sentido. Se convierte en sabiduría cuando 
se pone en práctica a diario. Si quiero ayudar 
a las personas a lograr un cambio permanente 
(la directiva que me corresponde), entonces 
debo hacer lo que sea necesario para ayudarlas 
a lograr su cambio.

Portar múltiples medicinas:  
la complejidad de la práctica de  
la medicina indígena e integrativa 
multicultural

Mis antepasados ​​me describen como una 
persona multidisciplinaria de la medicina 
indígena, lo que significa que, a lo largo de 
mi vida, debo aprender todas las formas de la 
medicina. Debo dominar el arte de los estados 
alterados de conciencia (EAC) para recibir la 
información necesaria para ayudar a quienes 
sirvo. Viajar por todos los reinos, sirviendo a 
todas las personas, también significa dominar 
el arte de la comunicación interna y externa (en 
términos occidentales, la intuición).



14

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Portar varias medicinas implica que tengo 
una responsabilidad con el servicio: dominar 
cada servicio, responder y brindar el servicio 
adecuado en el momento oportuno. Es decir,  
practicar y demostrar mi eficiencia y eficacia a 
mi AAA, mentores y profesores. Cuando aprendo 
un nuevo servicio, creo estudios de caso, con 
pleno consentimiento informado, y los sigo con 
un autoanálisis. Esto combina los estándares 
occidentales de estudios de caso e investigación 
con sujetos humanos con el aprendizaje 
tradicional.

En esta responsabilidad de servicio y seguridad 
para los pacientes, con décadas de experiencia y 
reconociendo todos los ciclos de la vida, utilizo 
herramientas especializadas cuando la persona 
puede integrar plenamente el servicio. Algunos 
ejemplos que suelo encontrar en mi consulta 
incluyen: no administrar plantas medicinales ni 
terapia corporal hasta que la persona se hidrate 
de forma constante, lo que garantiza que pueda 
procesar la desintoxicación que se producirá; no 
realizar ejercicios de respiración avanzados si no 
utiliza los pulmones correctamente al respirar, 
lo que garantiza que no se produzca una cascada 
de problemas fisiológicos. Es mi responsabilidad 
conocer toda la anatomía funcional (física y 
energética) y ser capaz de rastrear todo lo que 
sucede dentro y alrededor de la persona mientras 
trabajo con ella. No se sabe rastrear energías 
hasta que se puede rastrear a un zorro rojo 
cruzando el escudo canadiense.

Ser portadora de múltiples medicinas, que 
abarcan la Tierra y todos sus ciclos, significa 
que tengo una responsabilidad con ella en todo 

servicio. Para ello, mi capacidad de respuesta 
incluye ayudar a las personas a reconocer que 
su cuerpo es su tierra, las relaciones entre su 
cuerpo y la Tierra, y a conectar su mente y cuerpo 
de una manera nueva. De esta manera, soy una 
“ecoguerrera silenciosa”. Es decir, una de mis 
contribuciones para restaurar el equilibrio de la 
Tierra a partir de las acciones humanas es ayudar 
a las personas a comprender cómo funciona 
su tierra, para que puedan comprender mejor 
cómo funciona la Tierra misma. De esta manera, 
al cuidar mejor de su tierra, naturalmente 
comienzan a cuidar mejor de la Tierra que los 
rodea.

Atravesando muchos mundos: más allá 
de la segunda visión y la visión dual

Para mí, la segunda vista, o la visión dual, es 
definitivamente un paso hacia adelante. Se mueve 
de lo lineal a un diagrama de Venn, utilizando dos 
círculos que se intersectan. En la realidad de un 
universo interconectado, hay más de dos círculos 
que se cruzan. Por lo tanto, sugiero el movimiento 
multifocal hacia muchos diagramas de Venn que 
se entrelazan.

Al involucrarnos en la espiral móvil (en 
expansión o contracción) y añadir otro factor 
más allá de los dos círculos, pasamos de lo lineal 
a lo exponencial. A medida que continuamos 
esto, la exponencial crece, lo que se conoce 
como la espiral de Fibonacci. ¿Quizás por eso el 
número 3 se considera un número de creación 
en muchas culturas y tradiciones? Al añadir otro 
factor, las ganancias exponenciales comienzan 
a aumentar. Utilizaré estas enseñanzas para 
ayudar a las personas a comprender el poder 



15

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

que tienen al actuar con firmeza y constancia. 
Dependiendo de su orientación, puedo recorrer 
el mundo matemático o geométrico, el mundo 
visual o el mundo sagrado de las disciplinas de las 
tradiciones de mi linaje ancestral.

Los principios universales unen todos mis 
sistemas de conocimiento. Descubro la belleza 
de los principios universales a diario. Primero, 
que pueden aplicarse en todos los niveles de 
la existencia y siguen siendo válidos. Segundo, 
la comprensión inicial se mantiene constante, 
mientras que con el tiempo la profundidad 
crece y evoluciona. Tercero, a menudo están 
presentes mucho antes de que la ciencia los haya 
comprobado.

La perspectiva y la percepción son 
fundamentales en nuestra forma de ver el 
mundo y de interactuar con él. También son 
fundamentales para ser mera observadora o 
para no dejarme llevar por prejuicios y juicios. 
El poder desenvolverme en diferentes mundos 
simultáneamente me ayuda a desenvolverme en 
diversos ámbitos del entorno clínico, incluyendo: 
las diferentes expectativas de los pacientes, 
sus diferentes edades y géneros, sus diferentes 
sistemas de creencias, culturas y tradiciones, 
tanto de los pacientes como de sus familias, las 
expectativas de la clínica, las expectativas de la 
comunidad, las expectativas interprofesionales 
y las causas únicas de enfermedades con 
diagnósticos médicos similares. También puedo 
adaptarme a diferentes entornos clínicos para 
prestar mis servicios, como clínicas urbanas, 
hogares, hospicios, clínicas rurales, reuniones 
comunitarias, tanto en interiores como en 

exteriores. Los hospitales en Canadá han sido 
un desafío; sin embargo, he sido bien recibida 
en hospitales internacionales que reconocen 
la medicina tradicional indígena. Toda mi 
experiencia me ayuda a desarrollar las habilidades 
y competencia necesarias para mantenerme 
fiel a mi integridad, ética y responsabilidades 
multiculturales.				  

Espacio sagrado – entorno físico y 
espiritual

Desde una perspectiva occidental, eurocéntrica 
y lineal, el espacio seguro se considera 
principalmente físico. En las últimas décadas, se 
ha reconocido que esto se extiende a los ámbitos 
mental y emocional. Dentro de las múltiples 
enseñanzas indígenas que sigo, el espacio seguro 
es un espacio sagrado, considerado en todos 
los aspectos internos y externos de la propia 
existencia. Es decir, el espacio sagrado debe 
crearse y mantenerse en cuerpo, mente, espíritu 
y emoción (CMEE) en las realidades físicas, 
sociales, ambientales, financieras y energéticas.

Las diferentes modalidades terapéuticas y 
médicas cuentan con organismos reguladores 
que dictan la conducta y el protocolo para los 
profesionales, incluyendo consideraciones 
éticas. A medida que los países se vuelven 
más conscientes de la competencia cultural 
y las situaciones de abuso, también se están 
implementando medidas en algunas clínicas y 
hospitales para garantizar que todos los pacientes, 
profesionales y personal se encuentren en un 
entorno seguro, a menudo descrito como atención 
centrada en el paciente o en la familia. En 



16

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

ocasiones, el exceso de regulación puede generar 
una sensación de arbitrariedad e interacciones 
estresantes. Muchas terapias y modalidades 
complementarias y alternativas carecen de 
organismos reguladores. A veces se incluyen 
enseñanzas éticas, a veces no. Los programas 
de coaching, rápidos, de soluciones prontas y 
biohack, están ganando popularidad a medida 
que se generaliza la aceptación del aprendizaje 
rápido. A menudo recuerdo el proceso de 
maestría y cómo se alinea perfectamente 
con los descubrimientos científicos sobre la 
neuroplasticidad. Los programas de educación 
continua son beneficiosos para promover el 
aprendizaje continuo en una cultura que lucha 
por comprender su valor. Además, pueden surgir 
desafíos cuando se imparten temas complejos 
en un plazo reducido, se limita la capacidad 
relacional o los profesionales no son plenamente 
conscientes de la responsabilidad ética del 
consentimiento informado, lo que permite a los 
pacientes comprender sus nuevas habilidades. 
Idealmente, la regulación y la formación continua 
pueden facilitar el crecimiento, la evolución y un 
espacio de confianza en todos los niveles para las 
personas.

El espacio sagrado también es importante 
en relación con el espacio físico. En todas mis 
tradiciones de medicina indígena, existen 
procesos para la creación y el mantenimiento 
de espacios físicos de sanación apropiados, 
incluyendo la energía adecuada en dichos 
espacios. Esto se cumple independientemente 
del tipo de espacio en el que me encuentre. Hay 
momentos en hospitales, en entornos clínicos 
contemporáneos, en “edificios cerrados”, donde 

resulta difícil expresar las herramientas y rituales 
curativos tradicionales. Debo entonces adaptarme 
al entorno, crear maneras en que la energía 
pueda fluir, como lo haría si utilizara las mismas 
herramientas directamente. Como practicante de 
medicina indígena, no me corresponde restringir 
lo necesario para el beneficio de alguien. Más 
bien, debo adaptarme y brindar el mejor servicio 
para obtener el mejor resultado para la persona. 
Abordar cada sesión con un paciente como un 
acto sagrado y solemne, lleno de honor y respeto, 
es una forma de mantener el espacio sagrado 
en todos los niveles. Asegurarse de que tanto el 
espacio físico como el espiritual o energético se 
limpien física y energéticamente entre pacientes 
crea un espacio sagrado seguro para el siguiente 
paciente. A nivel biomédico, esto incluye seguir 
las mejores prácticas de salud pública.

Si por alguna razón no puedo crear y mantener 
un espacio sagrado para quienes sirvo, debo, por 
orden de los Ancestros, retirarme del servicio. 
Esto puede significar tomarme un tiempo libre 
si necesito recuperarme. O bien, dejar la oficina 
donde trabajo y buscar un nuevo espacio, o 
adaptarlo a mis necesidades. Por lo tanto, siempre 
se negocian consideraciones físicas y espirituales 
para crear, mantener y sostener un espacio 
sagrado.

Tejiendo protocolos sagrados: 
navegando por múltiples éticas 
indígenas 

Me siento a orar cada pocas semanas durante 
muchas horas, entrelazando tres oraciones 
diferentes en mis trenzas. Requiere una semana 



17

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

entera, varias horas cada noche, peinar todas 
las trenzas que se extienden desde mi cuero 
cabelludo. Al hacerlo, recuerdo que cada hebra 
individual es más fuerte al entrelazarse con las 
demás. Siendo multicultural, para reconocer 
todos los aspectos de mí misma, he tenido 
que crear rituales individuales inclusivos que 
se traducen en hábitos diarios y prácticas 
ceremoniales inclusivas, lo que facilita mi 
equilibrio y desarrollo, marcando eventos, 
transiciones o pasajes significativos de la 
vida. Esto me ayuda a ser mi yo auténtico, 
manteniendo la autenticidad de mi linaje 
completo. A través de esto, creo continuamente 
una nueva perspectiva de mí misma, junto con 
procesos y protocolos estables y bien practicados, 
una forma de vida. La repetición y la práctica me 
permiten una total adaptabilidad.

Tener que tejer múltiples formas de 
conocimiento, al principio, requirió desaprender 
(igual que desenredar una trenza): necesitaba 
liberarme de los condicionamientos que 
aprisionaban mi mente inconsciente y consciente. 
Para sentirme cómoda conmigo misma, con 
mi forma de ver y experimentar el mundo, en 
el estado actual de depravación humana y en 
el verdadero estado del potencial humano, fue 
fundamental para mí comprender múltiples 
perspectivas, asumir múltiples responsabilidades 
y mantenerme fiel a mi estilo de pensamiento 
indígena espiralista. Las enseñanzas universales 
son mi fundamento. A medida que la vida 
continúa, mi comprensión y capacidad para 
actuar de acuerdo a estas, se expanden. Soy capaz 
de mantener el equilibrio entre mis enseñanzas de 
medicina indígena y todas las demás prácticas.

Al aprender nuevas formas e integrar lo mejor 
de cada una, puedo observar un punto único, 
una línea entre dos puntos, la relación con toda 
la interconexión, dentro y fuera. La maestría 
que me orientaron a alcanzar en mis enseñanzas 
indígenas se trasladó como una forma de ser 
hacia toda la formación científica, a menudo 
para consternación de otros. A pesar de sus 
reacciones, sigo aplicando lo que sé a cualquier 
nuevo aprendizaje y situación. Cuando llevo 
mis medicinas a las personas en un entorno 
clínico, soy la trenza apretada de muchas hebras 
complejas, viviendo la ética y la integridad de mis 
ancestros. Aporto todo mi ser y luego expreso 
externamente lo que se necesita en ese momento 
para que su naturaleza única florezca.

Sanadora, sanación - Sanando 
divisiones históricas

La cosmología con la que vivo incluye la 
comprensión de que toda vida está viva, es 
sensible y capaz de comunicarse entre sí. 
Los humanos, al ser el reino más joven de la 
Tierra, aún están en proceso de aprender y 
vivir esta realidad. Actualmente son el único 
reino que se destruye sistemáticamente a sí 
mismo, a toda otra vida y a la Tierra que 
habitan, la cual los provee, nutre y sustenta.

No tenemos que ir muy lejos para ver 
esto como una verdad. El pensamiento lineal 
occidental es endémico con el pensamiento 
a corto plazo, exclusión y sesgo cultural y 
jerárquico. Esto ha mantenido divisiones en 
todos los aspectos de la vida durante milenios, 
reflejándose en las divisiones internas que 



18

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

muchos humanos experimentan. Esto crea un 
desequilibrio en el individuo y en el mundo. El 
pensamiento indígena con el que vivo es inclusivo, 
incluyendo el pensamiento a largo plazo, con el 
concepto de las muchas generaciones anteriores, 
el tiempo actual y las muchas generaciones que 
siguen. Para mí, esta es una ideología basada 
en el concepto de crear, mantener y sostenir el 
equilibrio, necesario para sostener la vida.

La palabra sanar deriva de un uso del siglo 
XIII que aludía a la restauración de la plenitud. 
Cuando el cuerpo y el ser humano se encuentran 
en plenitud, se convierten en una unidad 
dinámica e interconectada en todos los niveles, 
plenamente resiliente, con la capacidad de 
regularse, adaptarse y reequilibrarse. Por lo tanto, 
el uso coloquial de la palabra sanador se refiere 
a alguien que ayuda a reequilibrar. La sanación, 
fundamental en las tradiciones de la medicina 
indígena y en todas las tradiciones mundiales de 
salud, es un acto individual de reequilibrio en 
un mundo dinámicamente integrado que influye 
en el reequilibrio del mundo. Nuevamente, se 
enfatiza que el individuo y el mundo no están 
separados. Al poner en práctica mi capacidad de 
crear, restaurar, mantener y sostener el equilibrio 
interior, soy más capaz de ayudar a otros a crear, 
restaurar, mantener y sostener su equilibrio 
interior. Cada acto individual de equilibrio 
contribuye al equilibrio de la red vital en la que 
todos existimos.

De esta manera, las divisiones históricas que 
los humanos han experimentado en su interior, 
entre ellos y sus semejantes, entre ellos y otros 
seres vivos de la Tierra, entre ellos y su relación 

con la Tierra, entre ellos y su relación con las 
realidades universales, también retornan al 
equilibrio, restaurando la plenitud de todos. 
Cuando actúo en consecuencia en mi camino de 
vida, facilito el camino a todos los que vienen, 
habiendo ya abierto un camino.	

Relaciones sagradas: confianza, 
relación, asociaciones cocreativas

Al hablar de relaciones sagradas, utilizo la 
palabra sagrado en su sentido más antiguo: el 
de merecer respeto o reverencia. Al comprender 
que todo está vivo e interconectado, el paso 
consecuente es que todo ser vivo merece respeto. 
En esto se basa la relación sagrada en mi vida y en 
mi práctica clínica.

Llego a la práctica con la convicción de que 
no curo ni sano a nadie. Más bien, cuento con 
formación y habilidades que, traducidas a mi 
experiencia actual, me permiten ser una guía y 
compartir la sabiduría adquirida con otros. Ayudo 
a mis pacientes a activar su capacidad interna de 
autocuración.

La confianza, la relación y la colaboración 
cocreativa son fundamentales en el paradigma 
de la medicina indígena a la que me apego. 
Comienzan dentro de quien practica: confianza, 
relación y cocreación con sus maestros, mentores, 
ancestros, ancianos y antiguos. También es 
fundamental la confianza, la relación y la 
cocreación con respecto a todos los aspectos 
del ser. Al demostrar competencia en estos dos 
niveles, solo entonces, el practicante puede 
comenzar su camino de servicio a los demás, 



19

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

ejercitando la relación y la confianza con quienes 
sirve, sabiendo que el proceso de sanación 
(reequilibrio) es un esfuerzo cocreativo.

Construir una relación sagrada requiere 
proceso, tiempo y conectar con la persona como 
un ser integral (interno y externo). Es difícil 
crear una relación sagrada en sesiones de 5 a 
15 minutos que abordan un solo problema, con 
la indicación de reservar una segunda cita para 
otro problema, y ​​con una perspectiva médica y 
terapéutica lineal común. Si se desea abordar las 
causas fundamentales en lugar de los síntomas, 
las sesiones deben ser inclusivas. Construir 
relaciones es fundamental para un resultado 
exitoso. Así, en el proceso de cocreación, la 
persona construye una mejor relación con todos 
los aspectos de su ser. La relación sagrada, como 
principio universal, existe en todos los niveles, 
replicando la verdadera realidad universal 
funcional e integrada. En relación con todos, 
reconozco que es un honor y un privilegio servir.

Conclusión

A lo largo de esta investigación, me encontré 
en constante transición entre diferentes 
cosmovisiones indígenas, cada una con 
similitudes en principios universales y protocolos 
culturales distintivos para la práctica de la 
medicina indígena. También me encontré en 
constante transición entre el pensamiento 
indígena (espiralista), la investigación indígena 
occidental y la investigación indígena escrita 
por indígenas, el pensamiento y los protocolos 
científicos lineales occidentales, la realidad 

cuántica y un discurso integrador. Me mantuve 
fiel a todas las preguntas dentro del marco 
teórico, asegurándome de que se respondieran 
mediante la narrativa, las enseñanzas y el 
discurso. Todos los temas emergentes también 
se alinean con los objetivos de la estrategia 
mundial sobre medicina tradicional de la OMS 
(2025-2034).

En mi búsqueda de identidad propia, 
al aplicar los principios universales de las 
enseñanzas de los ancestros a mi vida diaria, 
cumpliendo con la tarea que me encomendaron 
a mi regreso a este mundo, restableciendo 
mi práctica tras mi descanso espiritual, 
retomando la investigación y compartiendo 
información fuera de la práctica clínica, me 
baso en mi multiculturalidad. Esta realidad 
multifocal me permite interactuar con respeto 
y honor en diferentes comunidades indígenas 
con ancianos indígenas de distintos mundos 
físicos y espirituales. Esta realidad me permite 
interactuar con respeto y honor con una 
variedad de pacientes —hombres y mujeres, 
personas agénero—, con diferencias de edad, 
cultura, religión, opciones de vida y tradiciones. 
Esta realidad me permite compartir una 
experiencia vital única, desde la reivindicación 
de la propia identidad hasta la vivencia de 
la propia naturaleza. Al compartir, existe 
la esperanza de que, como seres humanos, 
podamos aprender unos de otros para 
enriquecernos mutuamente, mejorar la atención 
médica para todos y, en el proceso, optimizar 
los programas de integración clínica.



20

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

R E F E R E N C E S

Ancestral knowledge, provided by Ancestors, Elders and Ancient Ones, later verified in documentation by others 
or through scientific validation.

Adams, Tony E., Stacy Holman Jones, and Carolyn Ellis, eds. 2022. Handbook of Autoethnography. 2nd ed. 
London: Routledge.

Adelson, Naomi. 2000. “Being Alive Well”: Health and the Politics of Cree Well-Being. Toronto: University of 
Toronto Press.

Andrews, S. n.d. “Women in Saami Society.” Sami Culture website.

ASCO. 2022. “How to Make Evidence-Based Integrative Medicine Part of Oncology Care.” ASCO Educational 
Book (and/or Journal of Oncology Practice). https://ascopubs.org.

Bailey, S. 2024. “Murray Sinclair: A Legal Giant Who Almost Wasn’t.” CBC / National Magazine. https://
nationalmagazine.ca/en-ca/articles/people/profiles/2024/murray-sinclair,-a-legal-giant-who-almost-wasn-t.

Bourque Bearskin, M. L., et al. 2025. “Indigenous Research Methodology.” Journal of Indigenous Health 
Research. SAGE Journals.

Brattland, et al. n.d. “Secrecy in Sámi Traditional Healing.” De Gruyter / Brill. 

Cajete, Gregory. 2006. Native Science: Natural Law of Interdependence. Santa Fe, NM: Clear Light Books.

Caxaj, C., K. Schill, and R. Janke. 2017. “Priorities and Challenges for a Palliative Approach to Care for Rural 
Indigenous Populations: A Scoping Review.” Health & Social Care in the Community 26 (3): e329–e336. 
https://doi.org/10.1111/hsc.12469.

Cohen, Kenneth. 2013. Honoring the Medicine. New York: Ballantine Books.

Cook, Katsi, ed. 2016. Tekatsi:tsia’kwa Katsi Cook: Health. Akwesasne First Nation, Quebec. https://indspire.
ca/laureate/sherrill-katsi-cook-barreiro/.

Commonwealth Fund. 2024. “Health Care for Women: How the U.S. Compares Internationally.” Issue brief. 
https://www.commonwealthfund.org/publications/issue-briefs/2024/aug/health-care-women-how-us-
compares-internationally.

CWIS Editor. 2025. “Healing in the Face of Violence: Indigenous Women, Traditional Medicine, and Resistance.” 
Center for World Indigenous Studies, April 9.

Davy, C., S. Harfield, A. McArthur, Z. Munn, and A. Brown. 2016. “Access to Primary Health Care Services for 
Indigenous Peoples: A Framework Synthesis.” International Journal for Equity in Health 15 (1). https://doi.
org/10.1186/s12939-016-0450-5.

Drost, J. 2019. “Developing the Alliances to Expand Traditional Indigenous Healing Practices within Alberta 
Health Services.” Journal of Alternative and Complementary Medicine 25 (suppl. 1): S69–S77. https://doi.
org/10.1089/acm.2018.0387.



21

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Dubois, R. A., and J. F. Lang. 2013. “Johan Turi’s Animal, Mineral, Vegetables Cures and Healing Practices: 
An In-Depth Analysis of Sami (Saami) Folk Healing One Hundred Years Ago.” Journal of Ethnobiology and 
Ethnomedicine 9:57. http://www.ethnoboimed.com/content/9/1/57.

Durey, A., and S. Thompson. 2012. “Reducing the Health Disparities of Indigenous Australians: Time to Change 
Focus.” BMC Health Services Research 12 (1). https://doi.org/10.1186/1472-6963-12-151.

Espey, D. K., M. A. Jim, N. Cobb, M. Bartholomew, and J. Goodwin. 2014. “Cancer Mortality in American 
Indian and Alaska Native Women.” American Journal of Public Health 104 (suppl. 3): S316–S322. https://doi.
org/10.2105/AJPH.2013.301755.

Finbog, L.-R. 2023. It Speaks to You: Making Kin of People, Duodji and Stories in Sami Museums. DIO Press 
Inc.

Gaski, H. 2000. “In Sami Culture in a New Era: The Norwegian Sami Experience; In the Shadow of the 
Midnight Sun: Contemporary Sami Prose and Poetry; The Sun My Father.” Ethnohistory 47. https://doi.
org/10.1215/00141801-47-1-275.

Grossinger, Richard. 1995a. Planet Medicine: Origins. Berkeley, CA: North Atlantic Books.

Grossinger, Richard. 1995b. Planet Medicine: Modalities. Berkeley, CA: North Atlantic Books.

Hämäläinen, S., F. Musial, A. Salamonsen, O. Graff, and T. A. Olsen. 2018. “Sami Yoik, Sami History, Sami 
Health: A Narrative Review.” International Journal of Circumpolar Health 77 (1): 1454784. https://doi.org/10.1
080/22423982.2018.1454784.

Helander-Renvall, E. n.d. Silde: Sami Mythic Texts and Stories. Kalevaprint Oy.

Helander-Renvall, E., and I. Markkula. 2017. “On Transfer of Sámi Traditional Knowledge.” In On 
Transfer of Sámi Traditional Knowledge, 1–20. Leiden: Brill. https://brill.com/downloadpdf/book/
edcoll/9789004342194/BP000006.pdf.

Hildreth, A. G. 1938. The Lengthening Shadow of Dr. Andrew Taylor Still. Kirksville, MO: Simpson Printing 
Company.

Huria, T., S. Palmer, L. Beckert, C. Lacey, and S. Pitama. 2017. “Indigenous Health: Designing a Clinical 
Orientation Program Valued by Learners.” BMC Medical Education 17 (1). https://doi.org/10.1186/s12909-017-
1019-8.

Indian Health Service. 2020. “Addressing Maternal Health Disparities in AIAN Communities.” https://www.
commonwealthfund.org/blog/2025/addressing-maternal-health-disparities-american-indian-alaska-native-
communities.

Jacobsson, L., A. Ouma, and J. Liu-Helmersson. 2021. “Sámi Traditional Healing in Sweden—An Interview 
Study.” Socialmedicinsk tidskrift 5 (6): 813–820. https://www.diva-portal.org/smash/get/diva2%3A1622152/
FULLTEXT01.pdf.

Katz, J. 2012. Teaching to Diversity: The Three-Block Model of Universal Design for Learning. Winnipeg: 
Portage and Main Press.



22

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Katz, Richard. 2017. Indigenous Healing Psychology: Honoring the Wisdom of the First Peoples. Rochester, VT: 
Healing Arts Press.

Kailo, K. 1993. “Sami Identity—Who Has the Right to Define It?” https://www.researchgate.net/
publication/350609599.

Kailo, K. 1998. “Indigenous Women, Ecopolitics and Healing—‘Women Who Marry Bears.’” In Minorities and 
Women, edited by Jansson, R., 85–121. Mariehamn: Åland Peace Institute.

Kirmayer, L. J., C. Simpson, and M. Cargo. 2003. “Healing Traditions: Culture, Community and Mental Health 
Promotion with Canadian Aboriginal Peoples.” Australasian Psychiatry 11 (suppl. 1): S15–S23. https://doi.
org/10.1046/j.1039-8562.2003.02010.x.

Koskimies, A. V., and T. I. Itkonen. 2019. Inari Sami Folklore: Stories from Aanaar. Madison: University of 
Wisconsin Press.

Kovach, M. 2021. Indigenous Methodologies: Characteristics, Conversations and Contexts. 2nd ed. Toronto: 
University of Toronto Press.

Krippner, S. 2002. “Conflicting Perspectives on Shamans and Shamanism: Points and Counterpoints.” American 
Psychologist 57 (11): 962–977.

Kuokkanen, R. 2000. “Towards an ‘Indigenous Paradigm’ from a Sami Perspective.” Canadian Journal of Native 
Studies 20 (2): 411–436.

Kuokkanen, R. 2007. “Myths and Realities of Sami Women: A Post-colonial Feminist Analysis for the 
Decolonization and Transformation of Sami Society.” In Making Space for Indigenous Feminism, 2nd ed., edited 
by Green, J. Halifax: Fernwood Press.

Laureano-Eugenio, L., and T. Smith. 2024. “Evidence-Based Traditional Medicine for Transforming Global 
Health.” Global Health Journal (review).

Lewis, J. 2012. A. T. Still: From the Dry Bone to the Living Man. Kirksville, MO: Dry Bone Press. https://www.
atstill.com.

Liu-Helmersson, J., and A. Ouma. 2021. “Sámi Traditional Medicine: A Scoping Review.” International Journal 
of Circumpolar Health. 

Lönngren, A. S. n.d. Reclaiming a Repressed World: Decolonizing the Human–Animal Relationship in Three 
Stories by Contemporary Sami Author Kirsti Paltto. DiVA portal. 

Löytömäki, S. 2005. “Taking an Edgewalker’s View.” Fourth World Journal 6 (1): 94–103.

Mendoza, N. S., F. A. Moreno, G. A. Hishaw, A. C. Gaw, L. R. Fortuna, A. Skubel, M. V. Porche, M. H. Roessel, J. 
Shore, and A. Gallegos. 2020. “Affirmative Care Across Cultures: Broadening Application.” Focus 18 (1): 31–39. 
https://doi.org/10.1176/appi.focus.20190030.

Miller, B. H., ed. 2015. Idioms of Sámi Health and Healing. Edmonton: University of Alberta Press.



23

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Moffitt, P., and S. Browne. 2022. “Integrating Indigenous Healing Practices within Collaborative Care: A Rapid 
Scoping Review.” BMJ Open / PLOS.

National Aboriginal Health Organization (NAHO). 2007. Culture and Tradition in Health. Ottawa, ON: NAHO.

National Collaborating Centre for Indigenous Health. 2022. “Disparities in Primary and Emergency Health Care 
Among ‘Off-Reserve’ Indigenous Women in Canada.” Canadian Medical Association Journal 195 (33): E1097–
E1103. https://doi.org/10.1503/cmaj.220212.

Pan American Health Organization. 2004. Gender, Equity, and Indigenous Women’s Health in the Americas. 
https://www3.paho.org/hq/dmdocuments/2011/gdr-gender-equity-and-indigenous-women-health-americas.
pdf.

Pilarinos, A., S. Field, K. Vàsàrhelyi, D. Hall, E. Fox, E. Price, and B. Bingham. 2023. “A Qualitative Exploration 
of Indigenous Patients’ Experiences of Racism and Perspectives on Improving Cultural Safety within Health 
Care.” CMAJ Open 11 (3): E404–E410. https://doi.org/10.9778/cmajo.20220135.

Rautio. n.d. People–Plant Interrelationships (SLU thesis). pub.epsilon.slu.se. 

Roach, P., and F. McMillan. 2022. “Reconciliation and Indigenous Self-Determination in Health Research.” 
PLOS Global Public Health. (Full publication details not provided; “NCBI” noted.)

Roher, S., P. Andrew, S. Chatwood, K. Fairman, T. Galloway, A. Mashford‐Pringle, and J. Gibson. 2023. 
“Envisioning Indigenous and Biomedical Healthcare Collaboration at Stanton Territorial Hospital, Northwest 
Territories.” International Journal of Circumpolar Health 82 (1). https://doi.org/10.1080/22423982.2023.225
3603.

Sami Learning and Education. n.d. Sami Culture website.

SAMINOR 1 Survey. 2006. “Prevalence and Associations for Use of Traditional Medicine.” BMC Complementary 
Medicine and Therapies 17 (1): 37. https://bmccomplementmedtherapies.biomedcentral.com/articles/10.1186/
s12906-017-2037-0.

Schill, K., and C. Caxaj. 2019. “Cultural Safety Strategies for Rural Indigenous Palliative Care: A Scoping 
Review.” BMC Palliative Care 18 (1). https://doi.org/10.1186/s12904-019-0404-y.

Sexton, R., and E. A. Buljo Stabbursvik. 2010. “Healing in the Sami North.” Culture, Medicine, and Psychiatry 
34 (4): 571–589. https://doi.org/10.1007/s11013-010-9191-x.

Shahid, S., S. Ekberg, M. Holloway, C. Jacka, P. Yates, G. Garvey, and S. Thompson. 2018. “Experiential Learning 
to Increase Palliative Care Competence among the Indigenous Workforce: An Australian Experience.” BMJ 
Supportive & Palliative Care 9 (2): 158–163. https://doi.org/10.1136/bmjspcare-2016-001296.

Smylie, J., M. Firestone, and E. Cameron. 2024. “Incorporating First Nations, Inuit and Métis Traditional 
Healing in Canadian Hospitals: Program Descriptions and Policy Implications.” Canadian Journal of Public 
Health / Revue Canadienne de Santé Publique.



24

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Stanford Lane Guides. 2023. “Indigenous Health—Multicultural Health.” https://laneguides.stanford.edu/
multicultural-health/indigenous-health.

Still, A. T. 1908. Autobiography of Andrew T. Still: With a History of the Discovery and Development of the 
Science of Osteopathy. 7th reprint. Kirksville, MO: American Academy of Osteopathy, 2011.

Stroud, M. n.d. “The Origin and Genetic Background of the Sami.” Sami Culture website.

Struthers, R. 2003. “The Lived Experience of Ojibwa and Cree Women Healers.” Health Care for Women 
International 24 (10): 903–922. https://doi.org/10.1080/07399330390249266.

Subba, N. R. 2025. Sam-Upma Mundhum: An Indigenous Philosophy of Soul, Healing and Decolonial Thought. 

Tannenbaum, R. 2021. “Women and Medicine in Early America.” Oxford Research Encyclopedia of American 
History. Oxford Academic.

Taiaiake, A. 2009. Peace, Power, Righteousness: An Indigenous Manifesto. 2nd ed. Oxford: Oxford University 
Press.

Taylor, E., M. Lyford, L. Parsons, T. Mason, S. Sabesan, and S. Thompson. 2020. “‘We’re Very Much Part of the 
Team Here’: A Culture of Respect for Indigenous Health Workforce Transforms Indigenous Health Care.” PLOS 
ONE 15 (9): e0239207. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0239207.

Thornton, Russell. 1996. “Tribal Membership Requirements and the Demography of ‘Old’ and ‘New’ Native 
Americans.” In Changing Numbers, Changing Needs: American Indian Demography and Public Health, edited 
by G. D. Sandefur, R. R. Rindfuss, and B. Cohen. Washington, DC: National Academies Press. http://www.nap.
edu/catalog/5355.html.

Tunón, et al. 2013. “Johan Turi’s Animal, Mineral, Vegetable Cures…” Journal of Ethnobiology and 
Ethnomedicine. BioMed Central.

Tuhiwai Smith, Linda. 2022. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. 3rd ed. London: 
Bloomsbury Academic.

Turi, Johan. 1965. Mui’talus samiid birra. Uppsala: Almqvist & Wiksells Boktryckeri AB.

Waldram, James B., D. Ann Herring, and T. Kue Young. 2006. Aboriginal Health in Canada: Historical, 
Cultural, and Epidemiological Perspectives. Toronto: University of Toronto Press.

Warrington, L. 2021. “Comparing Residential Schooling Systems in Northern Spaces during the Mid-Twentieth 
Century.” The Mirror: Undergraduate History Journal 41 (1): 10–28. https://ojs.lib.uwo.ca/index.php/
westernumirror/article/view/15734.

Waziyatawin, and Michael Yellow Bird, eds. 2012. For Indigenous Minds Only: A Decolonization Handbook. 
Santa Fe, NM: School for Advanced Research Press.

Wilson, Shawn. 2008. Research Is Ceremony: Indigenous Research Methods. Halifax: Fernwood Publishing.

Woolf, Virginia. 1938. Three Guineas. London: Hogarth Press.



25

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

World Health Organization. 2013. WHO Traditional Medicine Strategy 2014–2023. Geneva: World Health 
Organization. https://www.who.int/publications/i/item/9789241506096.

World Health Organization. 2025. WHO Global Traditional Medicine Strategy 2025–2035. Geneva: World 
Health Organization. https://www.who.int/news/item/02-06-2025-wha78--traditional-medicine-takes-centre-
stage.

Wright, A. L., C. Gabel, M. Ballantyne, S. M. Jack, and O. Wahoush. n.d. “Using Two-Eyed Seeing in Research 
with Indigenous People: An Integrative Review.” International Journal of Qualitative Methods 18: 1–19.

Este artículo puede citarse como:

Löytömäki, Sandi. 2026. “Uniendo cosmovisiones: integrando la medicina indígena en la perspectiva  
clínica.” Fourth World Journal 25 (2): 01–25.

A C E R C A  D E  L A  A U T O R A

Sandi es profesional en medicina indígena e integrativa y en terapia manual 
osteopática, con más de 40 años de experiencia acompañando a las personas 
en la restauración del equilibrio entre cuerpo, mente y espíritu. Cuenta con 
una licenciatura conjunta en Kinesiología y Psicología, con especialización 
en estudios neuroconductuales, por la University of Waterloo (Canadá); 

Sandi Löytömäki, MOMSc 

un certificado en Medicina Tradicional por el Center for Traditional Medicine (Washington); 
y una maestría en Ciencias de la Manipulación Osteopática por la Canadian Academy of 
Osteopathy. Se desempeñó como investigadora asociada en un estudio financiado por los 
National Institutes of Health que examinó la terapia de polaridad en personas cuidadoras 
indígenas de familiares con demencia.

Con raíces en su linaje indígena sámi y en su ascendencia italiana, Sandi tiende puentes entre 
los sistemas de conocimiento indígena y el pensamiento científico occidental. Su herencia 
cultural diversa sustenta un enfoque intercultural de la sanación que integra prácticas 
alopáticas, indígenas, tradicionales y complementarias.

Tras una falla orgánica multisistémica relacionada con la malaria, Sandi experimentó 
una muerte clínica y posteriormente logró una recuperación completa. Esta experiencia 
transformadora continúa informando su labor como sanadora y científica en los campos de la 
medicina integrativa y la medicina indígena.


