
W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Por Hailey Allen 
Traducción de Yesenia Cortés

RESUMEN

En este artículo, Hailey Allen (Yakama) explora el papel de la medicina tradicional entre las mujeres 
Yakama como una expresión vital del conocimiento indígena y un componente fundamental de la 
continuidad cultural de la casa comunal (Washat). Conocida como la Religión de los Siete Tambores, 
o Waashat y Washani, la religión de la casa comunal en la Meseta de Columbia—incluida la nación 
Yakama—se comprende mejor como una forma de vida espiritual que como una religión formal. Este 
estudio emplea un enfoque inmersivo y participativo que integra entrevistas con personas mayores, 
ceremonias de la casa comunal, carreras ceremoniales y conocimientos comunitarios, junto con la 
recolección de los sagrados First Foods: salmón, raíces, bayas, venado y agua. Estos elementos son 
centrales en la práctica de la casa comunal. Anclada en la metáfora de Huli, el término sahaptin para 
“viento”, Allen muestra cómo las mujeres Yakama encarnan la transmisión cíclica y relacional del 
conocimiento, fomentando así la continuidad cultural y el cuidado ecológico a lo largo de generaciones.

Introducción

Sitúo este trabajo en el contexto de mi 
experiencia como mujer Yakama, reconociendo 
que mi perspectiva representa solo una voz 
entre muchas y no retrata a la tribu Yakama, ni 
a ningún otro grupo indígena, en su totalidad. 
Mi comprensión se nutre de la guía de mis 
mayores y de mi propia trayectoria. Me siento 
profundamente agradecida por desempeñar el 
rol, siempre cambiante y en constante evolución, 
de estudiante, con diversas oportunidades para 
aprender de la tierra, de la sabiduría de mis 
mayores, de la guía e inspiración de los niños 

para quienes escribo, así como de las futuras 
generaciones.

Al emprender este trabajo, me propongo 
expresar mi perspectiva como mujer indígena 
con respeto y humildad, a la vez que apoyo la 
participación de mujeres indígenas jóvenes, 
adultas y ancianas dentro de nuestra comunidad. 
Aspiro a fomentar la investigación y el activismo 
guiados por los valores culturales Yakama y 
arraigados en los saberes indígenas, apoyando 
una práctica de investigación centrada en 
la comunidad que genere conocimiento 
culturalmente relevante.

Mujeres Yakama en la casa comunal  
Medicinas transmitidas por el Hulí y ceremonias 
tradicionales de los Primeros Alimentos
Parte 1



27

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Abordo esta investigación desde mi perspectiva 
como mujer de ascendencia indígena mixta, 
descendiente de las tribus Yakama y Umatilla, 
con raíces judías y afroamericanas. Mi trabajo 
examina los roles y las contribuciones de las 
mujeres dentro de la tradición de la casa comunal 
de la comunidad Yakama, una comunidad con la 
que tengo una profunda conexión y en la que he 
participado activamente y aprendido a lo largo de 
mi vida.

A lo largo de mi trabajo, y al definir mi enfoque 
y métodos de investigación, me he basado en la 
notable obra de la académica Yakama, la Dra. 
Michelle M. Jacob, cuyo libro Yakama Rising 
(El ascenso de los Yakama) nutre continuamente 
mi trabajo a través de su perspectiva feminista 
decolonial indígena Yakama.

Además, inspirada por la obra de Leanne 
Simpson, “Water as theory” (El agua como 
teoría), he adoptado una forma de pensar que 
fundamenta el viento como mi ancla teórica para 
descubrir y comprender la transmisión relacional 
del conocimiento y las tradiciones Yakama. La 
palabra Sahaptin para viento es Hulí, y utilizo 
esto como mi marco conceptual para ver y 
adoptar los principios del viento como una fuerza 
viva que nutre la continuidad y la resiliencia 
de la transmisión relacional del conocimiento 
incorporado, teniendo en cuenta también los 
impactos a veces severos e impredecibles de su 
fuerza.

Este proyecto explora etnográficamente la 
medicina tradicional de las mujeres Yakama a 
través de la religión de la casa comunal (Washat), 
enfatizando la interconexión, las relaciones y la 
dinámica espiritual entre el agua, la tierra, las 

Ceremonias de los Primeros Alimentos y el papel 
de la mujer como portadora y guardiana del 
conocimiento cultural. Analizo cómo las mujeres 
y ancianas Yakama han preservado y adaptado el 
conocimiento y las prácticas tradicionales frente a 
numerosos obstáculos.

Historias en movimiento: Leyendas 
Yakama, ancianas y reuniones

La leyenda de Winaawayáy  
(Viento del Sur)

En la colección de tradición oral Yakama 
Anakú Iwachá (El Camino Era), la historia de 
Winaawayáy (Viento del Sur) transmite temas 
de degradación y restauración ambiental, poder 
espiritual, la resiliencia de la cultura a través de 
la transmisión del conocimiento matriarcal, los 
orígenes de los accidentes geográficos naturales 
y las fuerzas del viento, los patrones cíclicos 
del viento y el clima, y ​​la importancia de la 
preparación mental y física.

La leyenda describe la batalla entre el Viento 
del Norte (Atyayáaya) y el Viento del Sur 
(Winaawayáy), ambos seres divinos. Winaawayáy 
es descendiente de Tick y Louse, guardianes 
de Chawnápamípa (Hanford y White Bluffs, 
condado de Benton, Washington), una tierra 
fértil y abundante, rica en animales, raíces, 
bayas y plantas medicinales. La historia narra los 
esfuerzos de Winaawayáy por defender la tierra 
de Chawnápamípa del implacable Atyayáaya, 
quien, junto con sus hermanos y hermana 
del Viento Frío, busca congelar, devastar y, 
finalmente, conquistar la tierra y sus habitantes 
para su propio dominio.



28

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Winaawayáy emerge como puente entre dos 
regiones y dos mundos: la Meseta y la Costa, 
la Tierra y el Mar. Desciende tanto del pueblo 
Chawnápamípa como de la Costa Norte, nacido 
de las poderosas criaturas marinas del océano 
sagrado y de las fértiles tierras de la Meseta, 
fuente de vida. Heredó los poderes especiales de 
ambos linajes. La importancia de ambos lugares 
radica en su perdurable presencia ancestral y su 
profundo significado espiritual, lo que resalta la 
vital importancia de las tradiciones y prácticas 
arraigadas al lugar. La tierra es venerada como 
parte de su ascendencia, y todos los seres que la 
habitan son considerados parientes.

Me propongo destacar un aspecto de la 
historia que, si bien no se aborda en profundidad 
en el texto, posee una gran importancia: el 
papel de la abuela. Sin su sabiduría, paciencia 
y determinación, su historia habría tenido un 
desenlace muy distinto. Fundamentalmente, 
gracias al vínculo matrilineal con su abuela, 
Pityachíishya (Mujer del Océano), Winaawayáy 
recibe formación y preparación. La abuela es la 
guardiana del conocimiento medicinal y de las 
recetas sagradas del océano. Prepara medicinas 
a partir de los seres más formidables del mar: 
orcas, tiburones, anguilas y morsas. Esta 
medicina tiene una doble naturaleza: es, a la vez, 
un arma y una fuerza vital.

Winaawayáy se prepara durante años bajo 
la tutela de sus abuelos, lo que demuestra la 
naturaleza innata, aunque cultivada, de la guía 
intergeneracional a través de años de ceremonias, 
disciplina y tareas repetitivas. El conocimiento 
corporal no se genera instantáneamente; en 

cambio, se cultiva y nutre a través de años de 
relación con todos los parientes: la tierra, el agua, 
el aire, los animales y el linaje humano.

Llega el momento en que Winaawayáy 
finalmente se enfrenta a Atyayáaya. Con la guía 
y la medicina de su abuela, logra mantenerse 
firme donde sus tíos y padres antes que él habían 
caído. El triunfo se extiende por toda la región, 
restableciendo el equilibrio del mundo natural y 
asegurando que los vientos soplen en su estación, 
que los ríos se descongelen y que la vida se 
reproduzca y se sostenga.

La batalla misma se refleja en las huellas 
de la tierra: cañones, crestas, manantiales, 
todos testigos de estos eventos ancestrales, 
que inscriben el conocimiento Yakama en la 
propia tierra. La historia también contiene una 
advertencia: si la tierra vuelve a sufrir daño, 
Winaawayáy jura regresar. Esto ejemplifica la 
responsabilidad y el compromiso inquebrantable 
con la protección del medio ambiente que el 
pueblo Yakama honra y defiende. En su libro The 
Gift of Knowledge: Reflections on Sahaptin Ways 
(El don del conocimiento: Reflexiones sobre los 
caminos de los Sahaptin), la difunta anciana 
Virginia Beavert, erudita y lingüista yakama, 
describe las leyendas que rodean los lugares 
emblemáticos, transmitidas de generación en 
generación por su abuela: “La mujer de la leyenda 
es una mujer sagrada que concede deseos. En este 
lugar, junto al Sendero de la Anguila, yace boca 
arriba cerca de la cima de una montaña, con los 
brazos extendidos, y se dice que te abraza con 
amor. Debes acercarte a ella con respeto y amor” 
(Beavert 2019). 



29

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

En esta leyenda, presenciamos la dualidad 
de Hulí (el viento), con su transformación 
inherentemente ambivalente, es capaz tanto 
de sanar como de dañar, de renovar como de 
destruir, de ser medicina y veneno. Esta narrativa 
ilustra múltiples lecciones, paralelas a las 
decisiones que enfrentamos al cuidar nuestros 
entornos, enfatizando también la lucha entre 
las fuerzas de la creación y las de la destrucción. 
Demuestra que, mediante la reverencia por 
la sabiduría matriarcal, el compromiso con 
el cuidado ecológico y la transmisión del 
conocimiento entre generaciones, la resiliencia 
cultural y ambiental puede perdurar.

La perspectiva de una anciana Yakama: 
Reflexiones de Martina en la casa 
comunal

Me senté a conversar con mi madrastra, quien 
ha formado parte de mi vida durante casi treinta 
años. Ella es una anciana Yakama cuyo linaje 
abarca varias comunidades de casas comunales, 
incluyendo Satus, Toppenish Creek, Rock Creek 
y Wapato. Realicé la entrevista en persona y, 
aunque no se grabó en audio, documenté sus 
palabras textualmente durante la conversación 
para asegurar una representación fiel de sus 
reflexiones.

Cuando se le pidió rememorar algún recuerdo 
de su infancia que reflejara su crianza según las 
tradiciones de la casa comunal o del Washat, 
Martina compartió: “Tener que quedarme quieta 
y no hablar. Creo que en aquel entonces, solo 
hablabas cuando te hablaban. Tenías que ser 
disciplinada”.

Su temprana conexión con la casa comunal 
se vio interrumpida por el internado. “Es muy 
difícil recordar la primera vez que fui a la casa 
comunal. Nos enviaron a un internado cuando 
tenía diez años”. Aunque su madre desempeñaba 
un papel en el espacio ceremonial: “Mi madre 
era cocinera en la casa comunal. Siempre 
estaba en la cocina”, señaló, “probablemente a 
nosotros, los niños, no nos dejaban ir”.

Esa ausencia continuó tras el grave accidente 
automovilístico de su madre. “Mi padre venía 
a buscarnos de vez en cuando, pero mi abuela 
cuidaba de mi madre”. Martina explicó que 
no volvieron enseguida: “No fuimos hasta 
que regresamos del internado”. No fue hasta 
la muerte de su padre que volvió a asistir: 
“Cuando mi padre falleció, yo tenía 14 años, 
probablemente fue cuando tuve que ir”.

Aunque al principio no participaba en las 
ceremonias de la casa comunal, sus primeras 
enseñanzas se basaban en la transmisión 
intergeneracional de conocimientos que tenía 
lugar en el hogar. Se describía a sí misma como 
“la niña mimada de su abuela”, y solía sentarse 
junto a ella para absorber sus enseñanzas a 
través de la observación y la instrucción gentil. 
“Solo tenía que sentarme a su lado y verme 
bonita”, explicaba.

Describió cómo su abuela fue su primera 
maestra tanto en el idioma como en las 
prácticas cotidianas. Recordó haber aprendido 
expresiones comunes en yakama, incluyendo 
frases como “hora de comer”, que se usaban en 
la conversación diaria.



30

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Desde muy joven, le enseñaron el significado 
cultural y la técnica de la preparación de 
alimentos. “Tenía unos siete u ocho años 
cuando aprendí a hervir papas”, recuerda. 
Estas enseñanzas se ampliaron con el tiempo; 
a los dieciséis, ya sabía preparar comida para 
ceremonias. “Aprendí a hacer pasteles, y la 
primera vez hice dieciséis”, cuenta. Estos pasteles 
se prepararon especialmente para una danza 
medicinal que organizaba una vecina. “Tuve que 
llevarlos en coche hasta su casa... Los dejé allí y 
listo, ya había terminado por esa noche”.

Las primeras enseñanzas reflejan los aspectos 
de género de la responsabilidad cultural y 
demuestran la doble naturaleza de la cocina como 
habilidad y como tradición sagrada transmitida 
de abuela a nieta.

Al preguntarle sobre las primeras enseñanzas 
acerca de cómo comportarse en la casa comunal, 
Martina reflexionó sobre los protocolos 
fundamentales que aprendió desde pequeña. 
Explicó: “Nos enseñaron a rodear el arroyo. Esto 
se considera sagrado. No todos saben hacerlo. Se 
cuelan por las puertas laterales. O simplemente 
no saben cómo hacerlo”.

Incluso recientemente, presenció estas 
enseñanzas en la práctica. En un servicio 
conmemorativo celebrado en la casa comunal 
de Satus, notó que su prima estaba a punto de 
sentarse antes de tiempo. “Le dije que tenía que 
volver al frente y darse la vuelta para que los 
demás asistentes pudieran acercarse a saludarla”. 
Estas responsabilidades, explicó Martina, se 

transmiten de generación en generación: 
“Cuando mis primos eran pequeños, me decían: 
“Ve y quédate con  Martina, ella sabe qué 
hacer”. Y yo pensaba: “No, no lo sé””.

Respecto al Washat en sí, Martina lo 
describió como una ceremonia sagrada que 
puede resultar extraña para quienes aún están 
aprendiendo. Comentó: “Si sabes lo que está 
pasando, es sagrado. Si estás aprendiendo y no 
sabes qué hacer, te sientes raro”. Aunque ella 
“más o menos entiende lo que dicen en nuestro 
idioma”, comprenderlo completamente sigue 
siendo un reto. Aun así, enfatizó el espíritu de la 
ceremonia: “Siempre es como dar la bienvenida 
a mis familiares y amigos. Lo considero 
sagrado”.

Martina describió el Washat como una 
experiencia de liberación espiritual: “Cuando 
estás en el Wash, es como si al hablar te 
liberaras”. Añadió que durante la fiesta, 
el silencio es costumbre: “En realidad no 
hablábamos... simplemente caminábamos”.

Al describir el papel de las mujeres 
en la casa comunal, Martina enfatizó sus 
responsabilidades fundamentales: “Lo hacen 
todo. Son las que cavan, recolectan, cocinan, 
sirven y preparan los platos al final”. Esta 
descripción del papel de las mujeres revela 
la profundidad de sus contribuciones, que 
abarcan desde la recolección de la tierra hasta 
la preparación de alimentos ceremoniales, con 
responsabilidades que perduran mucho después 
de la finalización de los servicios formales.



31

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

La preparación para reuniones ceremoniales, 
como la ceremonia de los Primeros Alimentos, 
implica la adecuación tanto espiritual como física 
del espacio. Martina explicó que “regaban el suelo 
para que no se llenara de polvo”, refiriéndose 
al pasillo central de tierra de la casa comunal. 
Las mujeres también se aseguran de que los 
pisos estén limpios y se mantengan con respeto: 
“Si usas la casa comunal, asegúrate de dejarla 
como la encontraste”. Este respeto por el espacio 
ceremonial compartido no es solo logístico, sino 
también espiritual, y exige responsabilidad hacia 
el lugar y las personas.

Las ceremonias requieren un liderazgo 
experto. Martina comentó: “Se puede celebrar 
una ceremonia allí, pero se necesita un líder o 
alguien con conocimientos sobre la ceremonia 
para prepararla”. Recordó la experiencia de 
nuestra familia: “Cuando les pusimos nombre a 
todos los niños [mis hijos, sobrinos y sobrinas], 
nuestro amigo Deland Olney fue quien ofició la 
ceremonia para la familia”. Si bien los hombres 
son los encargados de tocar los tambores, cantar y 
dirigir la ceremonia, las mujeres también cantan, 
aunque no con la misma función.

Las mujeres respetadas lideran la preparación 
de los alimentos en la comunidad. “La jefa de la 
línea —Bobbi o tu kathlah [mi abuela]— más o 
menos Bobbi”, explicó Martina. En otras casas 
comunales, como las de Wapato, mencionó a 
Winna o Bernice como líderes en la preparación 
de alimentos. Sin embargo, también señaló que 
este rol suele cambiar debido a la salud o la 
capacidad: “Bernice tiene que retirarse porque 

tiene cáncer de mama. Entonces se le pasa a la 
persona mayor si está dispuesta a asumir esa 
responsabilidad, pero muchas veces no funciona 
así”.

El liderazgo en la casa comunal sigue una 
estructura de género arraigada en la tradición. 
Martina describió cómo “los hombres son los 
tamborileros y cantores, realizan ceremonias 
y tocan la campana en la sección de tambores. 
La campana suena en la transición entre cada 
canción y al final del servicio”. El liderazgo 
femenino se manifiesta de otras maneras: como 
cocineras, recolectoras, cavadoras y también 
como quienes tocan la campana al guiar a las 
mujeres. “Generalmente es la cabeza de la fila”, 
enfatizó, revelando el papel de las mujeres 
mayores en la guía del ritmo y la estructura 
ceremonial.

Al hablar de los roles ceremoniales de las 
mujeres durante los cantos y bailes, Martina 
explicó que “las mujeres van segundas en la 
fila cuando se baila y se reza”, situando sus 
movimientos dentro de un orden sagrado más 
amplio de la casa comunal.

Al preguntarle sobre las ceremonias de los 
Primeros Alimentos y el homenaje al salmón, las 
raíces, las bayas y la carne, Martina describió los 
elementos relacionales: “El salmón representa el 
agua. La carne representa la tierra, o algo similar, 
mientras que las raíces también representan 
la tierra. Las bayas también son la tierra”. Los 
alimentos no son solo sustento, sino también 
nuestros parientes; son familia, a quienes 



32

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

recibimos con gratitud por “estar presentes” 
y reconocemos en la ceremonia como dones 
sagrados de la tierra y las aguas. Como dijo 
Martina: “Estamos agradecidos de que hayan 
aparecido y expresamos nuestra gratitud”.

La época de recolección estacional es 
inseparable de la vida ceremonial. Martina 
explicó cómo los ritmos naturales y la variación 
climática determinan cuándo se pueden cosechar 
ciertos alimentos. “El clima, la estación y la 
rapidez con que brotan las raíces —si brotan 
temprano o tarde— dificultan saberlo”, señaló. 
Las bayas pueden ser impredecibles: “A veces 
brotan temprano, a veces casi no hay, y a veces 
hay muchísimas”. Estas fluctuaciones requieren 
atención y adaptabilidad. También compartió 
una enseñanza sobre la muerte y el protocolo 

ceremonial: “Miren, ahora mismo no debería 
estar desenterrando raíces ni recogiendo bayas 
porque ha habido una muerte en mi familia... a 
menos que me libere”. Añadió que “una vez que te 
liberas, haces una pequeña ofrenda y se considera 
un acto de liberación y reencuentro. Esperas un 
año”.

Es fundamental que quienes puedan ir 
a buscar raíces lo hagan en nombre de los 
familiares que están de luto, enfermos o que, 
por motivos económicos o de salud, no pueden 
acceder físicamente a las montañas. Martina tuvo 
la fortuna de recibir una generosa donación de 
raíces de sus sobrinas, quienes fueron a buscarlas. 
Hemos estado almacenando estas raíces para 
el funeral de su hermana, el próximo abril. Se 
requiere mucha preparación para los funerales.

Figura 1
Algunas de las raíces que las sobrinas de Martina le regalaron, secadas para su almacenamiento y conservación para el 
monumento conmemorativo. De izquierda a derecha, Pank’ú (raíz de pan botón), Piyaxí (raíz amarga), Sicáwya (raíz). 
Fotografías de Hailey Allen.



33

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 2
Almacenamiento de raíces secas (De izquierda a derecha: Piyaxí, Pank’ú, Sicáwya), maíz y salmón enlatado para el 
monumento conmemorativo. Fotografías de Hailey Allen.

La transmisión intergeneracional es parte 
esencial de las reuniones estacionales. “…mira, 
intento compartir con Tashina [su nieta] y con 
quien quiera escuchar”, dijo Martina, refiriéndose 
también a mi hermana y a mí: “con ustedes, 
chicas”. El acto de compartir el conocimiento 
es intencional y se basa en la conexión con los 
demás, ofreciéndose a quienes se presentan con 
apertura y respeto.

Al describir las relaciones de género con 
los Primeros Alimentos, Martina afirmó que 

“los hombres pescan y cazan, y las mujeres 
recolectan y cavan”. Sin embargo, también 
reconoció que estos roles son flexibles y 
adaptables: “Las mujeres también cazan a 
veces”, explicó. “Bobbi [mi tía abuela] salió 
a cazar su propio venado cuando no tenían 
ninguno para la casa comunal”. Estas historias 
desafían los rígidos estereotipos de género y 
resaltan las maneras en que las mujeres asumen 
roles de liderazgo y provisión, asegurando que 
nuestras ceremonias continúen incluso en 
ausencia del apoyo masculino.



34

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Cuando se le preguntó si su familia alguna vez 
había experimentado una época en la que la vida 
ceremonial se viera interrumpida o restringida 
por leyes o políticas externas, Martina reflexionó 
sobre las consecuencias persistentes de las 
políticas lingüísticas asimilacionistas. “Ehh, algo 
así”, comenzó, “como cuando intentaron que los 
nativos solo habláramos inglés”. Explicó que estas 
presiones influyeron incluso en las decisiones 
de su abuela: “Mi abuela no me enseñó nada del 
idioma porque decía que yo vivía en el mundo de 
los blancos y que tenía que trabajar en el mundo 
de los blancos”. El impacto de estas restricciones 
lingüísticas sigue siendo un recuerdo doloroso. 
“El idioma era el único tema delicado que siempre 
recuerdo”, dijo. Aunque su abuela no le dio 
instrucción formal, sí compartía algunas palabras 
en casa, sobre todo cuando estaba molesta. “Me 
enseñó un poco en casa, especialmente cuando se 
enojaba conmigo”, recordó Martina, señalando 
que rara vez necesitaba que se lo repitieran: 
“Cuando me enseñaba algo, lo aprendía 
enseguida. Se esperaba que aprendieras algo de 
inmediato”.

Respecto al Tratado de 1855 y sus 
implicaciones más amplias, Martina dejó claro 
su distanciamiento del gobierno tribal formal. 
“No participé en el tratado”, dijo. “Pensé que si 
llegaba a formar parte del consejo, lo leería. Pero 
nunca llegué a formar parte del consejo y nunca 
me interesó la política, no me ha interesado, 
ni me interesará”. Si bien muchos de sus 
familiares, incluidos tíos, su abuelo y amigos de 
la familia, formaron parte del consejo, expresó 
su incomodidad con los sistemas de gobierno 

contemporáneos. “Simplemente no me gusta que 
piensen que su código de ética o sus vigilantes 
tienen derecho a entrometerse en la vida de todos. 
Sobre todo si bebes alcohol; creen que pueden 
meterse en todo”. Para Martina, estas actitudes 
prejuiciosas no se alinean con nuestros valores 
tradicionales. “No se supone que uno deba juzgar 
a los demás. No somos así”. Ella señaló que en 
tiempos anteriores, durante los mandatos de mi 
difunto abuelo Russell [mi tío abuelo, también 
conocido como abuelo] en el consejo, existía 
una expectativa de cuidado y protección de la 
comunidad en lugar de vigilancia.

Al reflexionar sobre el impacto del trauma 
histórico y las políticas de los internados, Martina 
reconoció que las recientes revelaciones sobre las 
fosas comunes sin nombre atrajeron la atención 
que tanto se necesitaba. “Sí, sabes, cuando por fin 
—cómo decirlo— encontraron todos esos cuerpos 
en los internados, por fin se les abrieron los ojos a 
todos los blancos”. Aunque su propia experiencia 
en un internado cristiano no fue tan grave 
como la de otros, el sistema aún imponía cargas 
significativas. “Teníamos todas esas tareas, y no 
era solo una [de nosotras], éramos todas”.

Relató cómo amigos y familiares, incluyendo 
un amigo arqueólogo, habían visitado 
cementerios, entre ellos el de White Swan. “Que 
yo sepa, no encontraron nada”, dijo. Su madre y 
su abuela también habían asistido a la escuela de 
White Swan, que describió más como una escuela 
diurna que como un internado.

Al preguntarle sobre las enseñanzas 
tradicionales relacionadas con los elementos, 



35

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

como el viento, el agua y la tierra, Martina 
reflexionó sobre la importancia de prestar 
atención al mundo natural. “El viento”, dijo, 
“dicen que el viento puede susurrarte cosas, y tú 
decides si escuchar o no. Siempre debes escuchar 
lo que te dice tu entorno”. Para Martina, escuchar 
a la tierra no es solo una metáfora; es, más bien, 
una práctica de responsabilidad y conexión con 
ella.

Al hablar del papel del canto y la oración en 
los espacios de la casa comunal, Martina enfatizó 
las múltiples capas de significado inherentes al 
lenguaje y a las propias canciones. “Si entiendes el 
idioma, entonces entiendes lo que dicen”, explicó, 
señalando que este conocimiento se adquiere 
con el tiempo: “Eso requiere tiempo para 
comprenderlo”. Las canciones cumplen funciones 
específicas. “Hay una canción de guerra, una 
canción de mujer, una canción para cuando sales 
a cavar, una canción para cuando tomas lo que la 
tierra te da. Apuesto a que también hay canciones 
de pesca”. Las canciones son contextuales y 
ofrecen orientación para la acción y la ceremonia. 
Martina reconoció la labor de mi tío abuelo, 
el atwai Russell Jim, y de otros miembros de 
la comunidad, como Jerry Meninick, quienes 
transmitieron los significados más profundos de 
estas canciones. “Russell era bueno explicando”, 
dijo, “porque no siempre hablaba el idioma, 
también hablaba inglés. Decía: ‘Para ustedes, los 
jóvenes que no entienden el idioma y quieren 
aprender’”. Añadió que Jerry también honraba la 
tradición familiar de enseñar diciendo: “Esto es lo 
que me enseñó mi mayor”.

Martina habló con profundo respeto sobre 
la perseverancia de las mujeres Yakama en 
el cumplimiento de sus responsabilidades 
ceremoniales. “Simplemente seguían trabajando 
duro y cumpliendo con su deber”, dijo. Su abuela 
era una líder en las prácticas de recolección: 
“recolectaba y cavaba durante mucho tiempo”. 
Martina compartió que, si bien su abuela no 
siempre fue estricta con ella, las enseñanzas 
permanecieron presentes. “No sé por qué no 
fue tan estricta conmigo. Yo era como una de 
sus niñas blancas”, bromeó. Aún así, Martina 
encontró maneras de aprender por sí misma 
habilidades tradicionales como la costura: 
“Pensaba: “Abuela, vas a vivir para siempre y 
siempre me coserás vestidos”.

Expresó su orgullo de que su nieta, Tashina, 
haya heredado esa habilidad: “La aprendió 
rapidísimo. No creo que mi hija quisiera 
aprenderla en absoluto, pero Tashina sí”.

Cuando le preguntaron qué enseñanzas 
esperaba que las generaciones más jóvenes 
conservaran, Martina combinó humor y 
sinceridad. “Solo hagan lo que se les dice y no 
pregunten. ¡Pónganse en la fila!”, rió, y añadió: 
“No, Bobbi es una buena maestra, una maestra 
excelente. Y siento que les enseñé algunas cosas 
a ustedes [mi hermana y a mí] cuando eran 
pequeñas”. Sus enseñanzas iban más allá de 
las ceremonias, abarcando actos cotidianos de 
cariño y continuidad cultural. “Cuando hago 
mermelada, la puedo usar todo el año, para 
tartas o cumpleaños”. Recordó cuando le enseñó 
a Tashina a coser una enagua: “Le dije: ‘¡Pan 



36

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

comido!’, y ella me respondió: ‘Sí, claro’. Luego lo 
hizo, y exclamó: ‘¡Ah, sí, es pan comido!’”.

Martina describió las numerosas comunidades 
de casas comunales con las que su familia tiene 
vínculos: sus tíos estaban en la casa comunal 
de Satus, la familia de su abuela en Toppenish 
Creek y su abuelo paterno (su tila) estaba en 
la casa comunal de Rock Creek, junto al río. 
“Tienen un banquete de salmón y raíces, un 
powwow y un torneo de herraduras”, dijo. Por 
parte de su padre, la familia provenía de la casa 
comunal de Wapato. “¿Ves? Por eso Bobbi dice 
que vengo de una familia muy arraigada en las 
casas comunales”, dijo riendo. En conversaciones 
anteriores, a Martina la han llamado en broma 
“realeza de las casas comunales”, un título que 
acepta con humildad, humor y orgullo.

Excavaciones de Sawict en las 
montañas Yakama

Esta dualidad de Hulí también se manifiesta 
en el presente a través de las experiencias vividas 
en la tierra. Cuando estoy en el campo con mis 
mayores y la generación más joven de maestros y 
guardianes de la sabiduría, soy testigo de los roles 
cambiantes del maestro: a veces es el anciano, 
a veces la tierra misma, y a veces es mi primita 
de dos años. Con sus deditos llenos de tierra, 
señala con entusiasmo cada tallo de zanahoria 
india (Sawict) que asoma del suelo, exclamando: 
“¡Hay una pequeñita, hay una pequeñita!”, y 
con orgullo gritando: “¡Lo logré!”, mientras me 
ayuda a arrancar la raíz de la tierra donde la vio. 
Con delicadeza, arranca la Sawict de su tallo y 
luego, con ternura, dice: “Ay, qué pequeñita”, 
refiriéndose a cada raíz que cosechamos, sin 

importar su tamaño. Todas son sus pequeñitas; 
todas son preciosas para ella. Ella ama la tierra 
con una reverencia que me llena de un orgullo y 
una admiración inmensos: por su amor puro e 
instintivo hacia la madre que nos cuida a todos. 
Coloca cada raíz en mi cesta, luego levanta la 
vista y corretea, señalando la siguiente para que 
la conozca, la admire y reciba su medicina.

Mi tía abuela es una narradora nata, que 
encierra profundas enseñanzas en cada reflexión. 
Estas historias contienen lecciones que se van 
desvelando con el tiempo. Me abrazó y nos sentó 
en la mesa del comedor de su acogedora casa, que 
recuerda a la de mi bisabuela, su cuñada.

Mientras nos adentrábamos en las montañas, 
Bobbi recordaba que hacía muchos años, desde 
su infancia, que no había entrado en la ceremonia 
de la cabaña de sudar, hasta que un día, con 
mi abuela, finalmente retomó la práctica en un 
campamento en las colinas. Bobbi hablaba de su 
primera experiencia y de lo dulce, comprensiva y 
amable que fue mi abuela al enseñarle. La cabaña 
se construyó de forma tradicional, y la ceremonia 
siguió las enseñanzas sobre la separación y el 
respeto entre los roles de hombres y mujeres.

En su libro The Gift of Knowledge: Reflections 
on Sahaptin Ways, la difunta anciana Virginia 
Beavert, erudita y lingüista yakama, describe esta 
práctica.

Las mujeres sudan separadas de los 
hombres y usan sus propias hierbas 
femeninas. Además, no cantan en el baño 
de sudación, solo conversan. Cada una da 
gracias al Abuelo Sudor y le cuenta sus 



37

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

problemas… Las mujeres de nuestra tierra 
no sudan junto con los hombres. Hacen 
sus cosas por separado, sobre todo con sus 
medicinas y perfumes para distintos usos. 
Solo para limpiarse el cuerpo usan una 
medicina común, solo para perfumarse… 
pero el otro sudor, donde se usa la medicina 
sagrada, ese se mantiene en secreto. Se 
atesora para usos importantes, de maneras 
importantes. Pagan mucho por esta 
enseñanza [cómo identificar, recolectar, 
preparar y usar estas medicinas]. Eso es lo 
que les enseña el Anciano. (p. 96). 

Aquí, presenciamos la lección de continuidad 
a través de  Hulí.. El recuerdo de Bobbi ilustra 
cómo la ceremonia se desplaza por el espacio y 
cómo aquellos comprometidos con mantenerla 
viva reconstruyen continuamente lo sagrado.

Vine Deloria Jr. describe la profunda 
importancia del espacio para los pueblos 

indígenas: “Los indígenas estadounidenses 
consideran sus tierras —su lugar— como 
poseedoras del significado más elevado posible, 
y todas sus declaraciones se realizan teniendo 
en cuenta este punto de referencia” (Deloria, 
2023, p. 55). Además, aclara esta distinción 
entre las cosmovisiones occidentales e indígenas 
para destacar la centralidad de la tierra en el 
pensamiento indígena.

Él afirma: “Cuando un grupo se ocupa del 
problema filosófico del espacio y el otro del 
problema filosófico del tiempo, entonces las 
afirmaciones de cualquiera de los dos grupos no 
tienen mucho sentido cuando se transfieren de un 
contexto a otro sin la debida consideración de lo 
que está ocurriendo”. (Deloria, 2023, p.55).

 En estos recuerdos y experiencias, recuerdo 
que Hulí no es solo aliento o viento, sino una 
fuerza vital que se mueve a través del espacio 
y la ceremonia, nutriendo mi alma mediante 
el parentesco y transformando y refinando mi 
conocimiento con cada encuentro con la tierra. 
A través de la tierra, recuerdo cómo respirar de 
nuevo y cómo restaurar la relación con ella que 
el colonialismo intentó romper. A través de la 
risa de mi prima pequeña, las historias de mi tía 
abuela y el recuerdo de mi cariñosa y bondadosa 
abuela, recuerdo que la medicina reside en la 
tierra y dentro de nosotros, a través de nuestra 
respiración, en nuestras manos, en nuestros 
sueños y en nuestra memoria. Esta es la belleza y 
la ternura de regresar a la tierra y transmitir las 
enseñanzas a la próxima generación, para sanar, 
reparar y reconstruir lo que se rompió, y para 
mantener vivo lo sagrado a través de historias y 
tradiciones.

Figura 3
Excavando Sawict. Fotografía de Hailey Allen.



38

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 4
Ku’pin utilizado para desenterrar raíces. Fotografía de 
Hailey Allen

Figura 5
Preparativos para la excavación. Ku’pin y Waapas (cestas 
para excavar). Fotografía de Hailey Allen.

Figura 6
Camisetas de la Carrera Kiutus Jim de los últimos dos años 
(2024 y 2025). Fotografía de Hailey Allen.

La carrera anual de Kitus Jim es mucho 
más que una simple carrera. Es una ceremonia 
viva que encarna la resistencia, la memoria y 
la fortaleza del pueblo Yakama, transmitida a 
través de la presencia y el liderazgo de las mujeres 
Yakama, cuyo papel sigue siendo fundamental 
para preservar su dimensión ceremonial. 
Ubicada en la tierra ancestral de mi familia y 
continuada por la familia extendida, representa 
la interconexión, la medicina relacional y la 
resiliencia ceremonial, reflejando una práctica 
compleja que resiste las fuerzas coloniales y 
destructivas que amenazan la existencia del 
pueblo Yakama.

Como descendiente de Jim, mi participación 
es personal y etnográfica. El nombre conlleva 
un legado que abarca décadas, demostrando 
la resiliencia, la brillantez, la tenacidad y la 
resistencia que representa la carrera. Correr 
siempre ha sido una práctica ceremonial en mi 
familia; al igual que los Primeros Alimentos y 

Gestionando la memoria: Kiutus Jim y los 
vientos de resiliencia



39

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

otras prácticas tradicionales, la carrera simboliza 
la resistencia indígena y la fortaleza espiritual 
necesaria para contrarrestar la aniquilación 
colonial y la destrucción ecológica.

Mi tío abuelo, el atwai Russell Jim, me 
recuerda que la resistencia es más que 
supervivencia física; es una fuerza de espíritu 
milagrosa. En el documental “A Quiet Warrior” 
(Un guerrero silencioso), del fallecido cineasta 
Jeanne Givens, mi tío abuelo comenta sobre la 
extraordinaria fuerza de los caballos salvajes. 
Describe cómo pueden correr todo el día, y 
añade: “Los caballos eran magníficos… tenían 
la capacidad de correr todo el día… parecían 
llegar hasta lo más profundo de su ser”. Ahí es 
donde reside la verdadera salud, en todo sentido: 
espiritual, físico, emocional y relacional.

Aunque este año corrí una carrera difícil, llevé 
conmigo sus palabras, repitiéndome: “Busca en 
lo más profundo de tu corazón”. Pido valor y 
fuerza para explorar esa profundidad y abrazar 
esa fortaleza. Este acto de resiliencia me recuerda 
que la supervivencia es inseparable de la lucha, y 
que la resistencia no existe en el aislamiento; se 
despliega a través de la tierra, los espíritus que me 
rodean y la familia que corre a mi lado, tanto en 
cuerpo como en memoria.

Una ceremonia marca la finalización de la 
carrera Kiutus Jim. Después de la carrera, se 
realiza un sorteo para cada participante, una 
ceremonia del salmón y una enseñanza. Mi 
tía abuela Bobbi siempre está en la cocina, 
preparando el salmón y la comida para todos. La 
observo moverse con soltura; sabe exactamente 

lo que se necesita, casi sin hablar, y está 
completamente dedicada a su labor. Las mujeres 
de nuestra tribu siempre trabajan arduamente. 
Siempre en movimiento, siempre preparándose, 
siempre asegurándose de que todos estén bien 
atendidos.

Sin embargo, es más que solo cocinar. Pienso 
en la comida y en la medicina que se le añade. 
Es más que una comida. Los pensamientos 
y sentimientos que la tía Bobbi alberga al 
prepararla también forman parte de la medicina. 
El cariño, la intención, la energía que transmite se 
transfieren a la comida. Eso es lo que comemos, 
eso es lo que nos nutre.

Escuché a mi tío abuelo, Robert Jim (el otro 
Bobbi Jim), hablar sobre este lugar especial y 
las reuniones que aquí se celebraban. Habló de 
su abuelo, mi tatarabuelo Kiutus, y de lo buen 
corredor que era. Las historias de los juegos y 
las reuniones especiales que se llevaban a cabo 
aquí aún se sienten en el aire. El Hulí evoca estos 
recuerdos y los trae de vuelta a este espacio. La 
memoria regresa al lugar, y experimentamos 
la transmisión del conocimiento a través de su 
aliento. Sus enseñanzas ofrecen una renovación 
de nuestro espacio sagrado, un recuerdo. La 
narración y la memoria preservan la continuidad 
cultural, y el espacio funciona como un depósito 
vivo de epistemologías ancestrales, que sostiene la 
identidad y la capacidad de adaptación a través de 
las generaciones.

Durante la carrera, pasamos cerca del 
cementerio donde están enterrados muchos 
de mis familiares. Estuvimos aquí hace apenas 



40

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

un par de meses para limpiar y decorar sus 
tumbas. Cada Día de los Caídos, vamos a varios 
cementerios indígenas y limpiamos la tierra, 
retiramos las ofrendas antiguas que se han roto 
o deteriorado y las reemplazamos con objetos 
nuevos con significado (molinillos de viento, 
banderas estadounidenses para los veteranos, 
flores en jarrones de cristal y pequeños recuerdos 
como figuritas de animales, joyas u otros objetos 
personales).

La carrera tiene lugar el 4 de julio, una elección 
deliberada. La Nación Yakama solía disfrazar 
la festividad como una celebración patriótica 
del Día de la Independencia, usándola como 
pretexto para reunirse en ceremonias durante 
la época de asimilación indígena, cuando el 
gobierno estadounidense prohibió las reuniones 
ceremoniales y las grandes concentraciones. Esta 
demostración patriótica les servía de resquicio 
legal, permitiéndoles celebrar ceremonias 
mientras engañaban al gobierno estadounidense 
haciéndole creer que celebraban el Día de 
la Independencia. Jacob (2021) plasma esta 
resistencia estratégica en su libro Fox Doesn’t 
Wear a Watch: Lessons from Mother Nature’s 
Classroom (El zorro no usa reloj: Lecciones del 
aula de la Madre Naturaleza):

“Mis amigos Nez Percés me recuerdan 
la historia de la resistencia indígena a la 
opresión del estado colonizador que está 
vinculada al Cuatro de Julio. A medida que 
las danzas y reuniones indígenas fueron 
prohibidas como prácticas ‘salvajes’, 
los pueblos indígenas brillantemente 

comenzaron a ‘celebrar’ el Cuatro de 
Julio, y los agentes indios responsables 
de controlar a los nativos asumieron que 
tales celebraciones estaban motivadas 
por fervor patriótico, evidencia de 
que los nativos se estaban asimilando 
apropiadamente.” (p. 41).

De esta manera, la Carrera Kiutus Jim no es 
solo un acto de resistencia sino una expresión 
dinámica de Hulí, el viento, que lleva consigo la 
memoria, la resiliencia y el movimiento hacia 
adelante. Como Hulí, estas prácticas cambian 
y se adaptan, pero permanecen constantes en 
su presencia y fuerza. Las mujeres son parte 
integral de esta continuidad; su labor, a menudo 
invisible pero fundamental, las lleva consigo. 
Preparan las comidas, sostienen las ceremonias 
y portan la medicina implícita en cada acto de 
cuidado. De esta manera, sus esfuerzos son 
similares a Hulí en tanto que circulan silenciosa 
pero poderosamente para asegurar que las 
enseñanzas, los recuerdos y las ceremonias 
continúen. Sus manos y su aliento generan y 
nutren la comunidad, creando los vientos de 
resiliencia que siguen soplando.

Reflexiones de los ancianos: Rene 
Brown sobre las tradiciones de las 
casas comunales

Conversé con la anciana Rene Brown, 
una respetada miembro de la casa comunal 
Wapato, quien se crió en la casa comunal y 
posteriormente se convirtió en jefa de la línea 
femenina. Este extracto destaca sus reflexiones 



41

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

tras los servicios de la Fiesta del Huckleberry1 del 
27 de julio de 2025, centrándose en sus primeras 
experiencias, responsabilidades y enseñanzas 
dentro de la casa comunal.

Como parte de nuestra conversación, le pedí 
que reflexionara sobre sus primeras experiencias 
en la casa comunal y lo que significaba aprender 
siendo una niña. Le pregunté:”¿Puedes compartir 
algún recuerdo de cuando eras más joven, 
creciendo en la casa comunal... o lo que significó 
para ti cuando estabas aprendiendo?”

Ella compartió: “Un buen recuerdo sería 
cuando yo tenía probablemente la edad de Sugar, 
que tiene cinco años. Estábamos de pie en el 
suelo, y mi tía mayor, Amelia, salió y nos enseñó a 
bailar”.

Hizo una pausa por un momento, 
reflexionando sobre su infancia y su crecimiento 
en la casa comunal con nuestras tradiciones, y 
luego compartió: “Estar quietos, no hablar, no 
jugar... aprender a cavar y recoger por primera 
vez fue una experiencia increíble”.

Los niños no podían cavar ni recolectar hasta 
que fueran capaces de valerse por sí mismos. 
“No podías hacer nada de eso hasta que supieras 
peinarte… Una vez que un niño era capaz de 
peinarse y cepillarse los dientes solo, entonces 
podía empezar a aprender a cavar y recolectar”. 
Las familias aún intentan mantener esta 
tradición.

Al preguntarle sobre las responsabilidades 
que tenía durante la ceremonia cuando era joven, 

Rene reflexionó sobre cómo su participación 
comenzó a cambiar desde temprana edad. 
Explicó cómo pasó del salón ceremonial 
principal a la cocina. Este espacio se convertiría 
en fundamental para su contribución a la 
comunidad de la casa comunal.

“Me introdujeron al mundo de la cocina. Así 
que siempre he estado en la cocina desde que 
tenía unos diez años”, recordó.

A partir de ese momento, Rene comenzó 
a ayudar con la preparación de alimentos y 
otras tareas relacionadas con la cocina, lo que 
se convirtió en su principal responsabilidad 
durante la ceremonia.

“He estado en la cocina ayudando: 
preparando las raciones, limpiando los saleros 
y pimenteros... poniendo los platos para servir. 
Hay seis platos. Esa era una de mis principales 
responsabilidades.”

A medida que fue creciendo, el papel de Rene 
se volvió cada vez más central, y finalmente 
asumió el liderazgo en la cocina.

“Ahora que soy mayor, la cocina se volvió 
mía... era mía.”

1 Nota de la traductora: “Huckleberry” suele traducirse como 
“arándano”. Sin embargo, la palabra “huckleberry” se utiliza en inglés 
para referirse a una variedad de bayas, frutos de diferentes especies 
de la familia Ericaceae. En contraste, la palabra “arándano” suele 
referir únicamente a la variedad azul y roja. Históricamente, los frutos 
de huckleberry han sido un recurso importante de alimentación y 
nutrición para distintos grupos indígenas, y tienen también relevancia 
cultural. Se decide no traducir la palabra del inglés, al no contar con un 
equivalente al español que comunique la diversidad de estas plantas, su 
importancia histórica, nutricional y cultural para los pueblos indígenas. 



42

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Los problemas de salud han hecho que estas 
funciones pasen a otros.

“Ya no he podido hacerlo porque me han 
operado dos veces de la espalda. Así que se lo he 
pasado a otras personas, y ellas lo hacen.”

Cuando le pregunté a Rene qué le habían 
enseñado desde pequeña sobre cómo comportarse 
o comportarse en la casa comunal, hizo una pausa 
y reflexionó.

“Era más bien... se esperaba que lo hiciéramos. 
No es que nos lo enseñaran, era una mirada que 
te dirigían”, dijo.

En lugar de recibir instrucciones directas, 
el método tradicional de aprendizaje para los 
niños se basaba en la observación y las señales 
sutiles. Las miradas, la presencia y el ejemplo 
comunicaban las expectativas de disciplina. Rene 
explicó que las enseñanzas formales en la casa 
comunal estaban más dirigidas a los tamborileros, 
y se esperaba que los niños se mantuvieran 
respetuosos y en silencio.

“Cuando yo era niña, se suponía que los niños 
debían ser vistos, pero no oídos”, dijo. “Eso era 
algo muy importante”.

Señaló el cambio en las enseñanzas y 
expectativas culturales a lo largo del tiempo y 
reconoció que las generaciones más jóvenes, 
incluidos sus propios nietos, no necesariamente 
comprendían las costumbres tradicionales y las 
expectativas anteriores.

“Mi nieta y los demás de esta generación ya no 
saben lo que eso significaba”, observó.

Rene contó que, cuando era pequeña, a los 
niños no se les permitía asistir a los funerales 
hasta que alcanzaban cierto nivel de madurez y 
comprensión. Recordó el primer funeral al que 
le permitieron asistir, el de su tía Tila Henry, 
cuando tenía unos doce años.

“Creo que el primero que recuerdo fue 
cuando tenía unos diez… diez o doce años. Ese 
fue el primero al que pude ir.”

Rene describió la disciplina en la casa 
comunal como “bastante estricta”. Señaló 
que durante su infancia la gente consideraba 
inapropiado el comportamiento lúdico o 
informal que se ve hoy en día.

“Mis nietos allá afuera comportándose de 
forma kushúm [salvaje o indómita]—eso no se 
podía hacer. Los ancianos estaban sentados allí 
con su látigo.”

Señaló el espacio que nos rodeaba, 
recordando la forma en que los ancianos 
imponían la disciplina, a menudo sin necesidad 
de decir una palabra.

“Simplemente te miraban”, dijo, 
transmitiendo lo poderosa que podía ser esa 
enseñanza silenciosa.

Cuando le pregunté a Rene sobre el papel 
de la mujer en la casa comunal, hizo hincapié 
en los claros límites ceremoniales que definen 
las responsabilidades según el género. “A las 
mujeres no se les permite tocar el tambor 
en absoluto”, explica, describiéndolo como 
un objeto sagrado designado explícitamente 



43

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

para las responsabilidades ceremoniales de los 
hombres.

Continuó explicando la división de roles 
dentro de la casa comunal durante la ceremonia. 
La cocina, donde trabajan las mujeres, no está 
separada del espacio ceremonial; al contrario, es 
un aspecto vital y fundamental del mismo. Esta 
distinción refleja una estructura en la que los 
roles están diferenciados, pero profundamente 
interdependientes. Como explica Jacob (2013), 
citando el estudio de Ackerman sobre las normas 
de género en la Meseta, el orden social se basa 
en roles “complementarios pero iguales”. Rene 
reforzó esta visión del mundo cuando explicó: 
“Cuando estamos en la cocina, las mujeres no 
pueden ir de caza ni de pesca”. Estas actividades 
están reservadas para los hombres, cuyo rol es 
proveer y preparar comida como parte de su 
obligación ceremonial. “Los hombres proveen y 
nos la traen”, dijo.

Rene describió el protocolo ceremonial que 
se lleva a cabo cuando se trae la caza a la cocina 
de la casa comunal. “Cuando traen el venado, 
ya viene decapitado. No nos permiten comer 
ni ver la cabeza”, explicó. El animal se eviscera 
previamente, y solo el cuerpo del venado se lleva a 
las mujeres. “Eso es algo que se supone que hacen 
los hombres. Es un ritual para ellos, no para 
nosotras”.,”ella lo señaló.

Esto pone de relieve la importancia de la 
participación activa de los hombres en las 
ceremonias y tradiciones de la casa comunal. 
Para mantener un equilibrio armonioso entre los 
géneros, es necesario que los hombres también 

participen y aprendan estas prácticas culturales. 
De esta manera, el feminismo Yakama depende 
de que los hombres perpetúen, defiendan y 
promuevan las tradiciones, encarnando los roles 
complementarios esenciales para la integridad 
cultural colectiva de la comunidad.

Cuando pregunté si a las mujeres se les 
permite manipular el pescado, Rene aclaró que 
sí, pero solo después de que los hombres hayan 
completado su papel ceremonial.”Después de que 
nos lo traigan, sí, puedes”, dijo.

Al reflexionar sobre el protocolo de género 
en el espacio ceremonial, Rene describió cómo 
antiguamente se mantenían límites claros en las 
relaciones dentro de la casa comunal. “En mis 
tiempos”, explicó, “no se permitía tocar a los 
hombres”. Recordó la profunda convicción con la 
que se practicaba este respeto: “Tenía un tío, el tío 
Will. Nadie, absolutamente nadie, lo tocaba. Los 
hombres debían ser respetados de esa manera en 
todo momento”.

A pesar de las expectativas formales, Rene 
recordaba con cariño la relación especial que 
tenía con su tío, que, con delicadeza, flexibilizaba 
las normas ceremoniales. “Me dejaba abrazarlo”, 
dijo. “Todos preguntaban: “¿Qué haces? ¿Por qué 
lo abrazas?”. Pero me lo permitía. Y, la verdad, 
eso era muy especial para mí, de niña. Y él incluso 
me devolvía el abrazo en público”. Para ella, estos 
momentos eran significativos y reflejan tanto los 
lazos familiares como la cuidadosa negociación 
del respeto dentro de las estrictas expectativas 
culturales. “Mi difunto hermano y yo éramos muy 
unidos a él”, añadió. “Así que era bonito poder 
hacer eso con él, sentirnos parte de la familia”.



44

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Cuando se le preguntó si esos límites 
ceremoniales habían cambiado en los últimos 
años, Rene reconoció los cambios. “Sí, ahora... 
ahora los hombres se abrazan”, señaló. “Y ya 
no se sientan en el lado de los hombres. Incluso 
los hombres se sientan con las mujeres, y las 
mujeres con los hombres”. Este cambio en 
la etiqueta espacial y relacional marca una 
transición generacional. “Antes no se podía hacer 
eso”, enfatizó. Al preguntarle cuándo empezó a 
notar el cambio, reflexionó: “Empezó a cambiar, 
probablemente... uf, diría que hace unos veinte 
años. Hace unos veinte años, todo empezó a 
cambiar”.

“Ahora se oye a los percusionistas. Nuestra 
sección de percusión... porque muchos de ellos 
ya fallecieron. Así que la sección de percusión 
es diferente. Están intentando enseñar a la 
generación más joven cómo hacerlo.”

Cuando se le preguntó qué opinaba sobre el 
desempeño de la generación más joven con la 
batería, ella respondió:

“Es diferente. Es diferente.”

Continuó, comparando las prácticas actuales 
con las de su infancia:

“Es igual que con las mujeres... con las 
recolectoras y las excavadoras. Ahora es diferente. 
Los tiempos son muy distintos a como eran 
cuando yo era joven. Antes era muy estricto. 
Ahora es más permisivo.”

Rene describió algunos de los cambios en las 
expectativas:

“Pueden tener teléfonos. Pueden hablar con 
sus hijos. Pueden tener nietos.”

Cuando se le comentó que “simplemente se 
siente diferente”, Rene respondió:

“Sí, es diferente. Aunque es una experiencia de 
aprendizaje para todos. Todos están intentando 
aprender.”

Esta reflexión explora la flexibilidad y 
los cambios dinámicos que permiten la 
perdurabilidad de la tradición y la cultura. 
Estos cambios posibilitan modificaciones en los 
estándares sociales, creando una estructura y 
función flexibles. Este concepto se asemeja al 
viento, que puede transformar el entorno y las 
circunstancias, y cuya adaptabilidad le permite 
ajustar su función y seguir prosperando. De 
manera similar, las narraciones orales se emplean 
con frecuencia porque permiten flexibilidad y 
la coexistencia de múltiples comprensiones, 
enseñanzas y prácticas. Rechazan los ideales 
rígidos y compartimentados de las ideologías 
y epistemologías occidentales, dando cabida a 
la multiplicidad y la adaptación a lo largo del 
tiempo.

Le pregunté a Rene sobre el papel de la mujer 
durante los cantos y bailes en la casa comunal, 
sabiendo que las mujeres no tocan el tambor. 
Respondió sin dudar: “Sí, no nos permiten tocar 
el tambor. Las mujeres, para ser honesta, nos 
mantenemos al margen. Tenemos que apoyar a 
los hombres”. Añadió que el papel de la mujer en 
este contexto es “estar a su lado, más o menos, sin 
interrumpirlos”.



45

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Al preguntarle sobre la Ceremonia de los 
Primeros Alimentos, Rene habló con reverencia 
y claridad. “Los Primeros Alimentos son 
sumamente importantes para nosotros como 
pueblo indígena”, comenzó, “porque nos nutren”. 
La describió como un tiempo de renovación 
al “principio de la primavera”, que marca la 
llegada del “primer salmón, las primeras raíces 
que desenterramos, los venados, los alces”. 
Reflexionó: “Es nuestra primera salida, el ser 
vistos de nuevo... para estar abiertos y presentes”. 
Enfatizó no solo el significado ceremonial, sino 
también la importancia práctica de recolectar 
y conservar los alimentos: “Cuando vamos a 
excavar y cosechar, también es importante 
conservar los alimentos para que nos duren 
durante el invierno”.

Rene también señaló la división del trabajo 
por género en la preparación de alimentos, 
especialmente en el pasado: “Si se trata de secar la 
carne de venado y alce, los hombres se encargan 
de eso. Así que, normalmente, las mujeres no se 
ocupan de ello”. Pero observó un cambio en la 
práctica contemporánea y añadió: “Ahora se ven 
muchas más mujeres… En mi época, no había 
muchas que se dedicaran a eso”.

Este cambio ilustra la necesidad constante 
de preservar y mantener nuestras ceremonias, 
lo que a veces exige apartarse de las prácticas 
tradicionales. Durante nuestra entrevista, Martina 
describió ocasiones en las que la falta de venados 
para la ceremonia obligó a las mujeres a cazar. 
Nuestra comunidad tradicionalmente depende 
de los hombres para obtener la carne. Cuando 
esta responsabilidad no se cumple, nuestras 

prácticas ceremoniales se ven significativamente 
afectadas, lo que hace necesario que las mujeres 
asuman ocasionalmente este rol para asegurar la 
continuidad de la ceremonia. Un patrón similar 
se observa en la pesca, donde las mujeres han 
asumido cada vez más roles y responsabilidades 
que son cada vez más inclusivos en cuanto al 
género.

Pregunté sobre los protocolos para el duelo 
por la pérdida de un ser querido, haciendo 
referencia a lo que Martina había comentado 
sobre esperar antes de regresar a las montañas. 
Rene afirmó que, tradicionalmente, la expectativa 
es que las personas esperen un año entero antes 
de retomar ciertas prácticas y responsabilidades 
ceremoniales. “Hay que tomar distancia”, 
explicó. Durante este tiempo, no está permitido 
ir a las montañas ni a zonas de excavación, ya 
que hacerlo se consideraría un tabú. “Si vas allí 
y arrancas las raíces, si recoges las bayas, esas 
bayas y esas raíces no volverán jamás”.

En cambio, otros se hacen cargo de esas 
responsabilidades. Rene recordó cómo, tras el 
fallecimiento de su hermano en 2023, la gente le 
trajo raíces y bayas a su familia. “Iban a recoger 
las raíces y luego las traían en bolsas de basura 
para que pudiéramos abonarlas y cuidarlas, 
para que estuviéramos listos para el funeral”. 
Añadió que trajeron “cientos y cientos de bayas”, 
enfatizando el esfuerzo colectivo que implica 
honrar este momento de duelo.

Cuando le pregunté sobre el impacto de 
los tratados en las prácticas ceremoniales y la 
continuidad cultural, Rene fue sincera. “Voy a ser 



46

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

completamente honesta”, dijo. “Tengo 54 años 
y jamás he leído el tratado en mi vida”. Aunque 
recordó que su madre la instó a leerlo cuando 
se postuló para Miss Nación Yakama en 1989 
—”tienes que leer el tratado, tienes que entender 
de qué se trata”—, Rene admitió: “Solo le eché un 
vistazo por encima… No sé qué implica”.

Su comprensión de los derechos consagrados 
en los tratados se ha ampliado gracias a su trabajo 
en el sistema federal, donde ahora se enfrenta a 
las implicaciones prácticas de dichos derechos. 
“Ahora entiendo mejor cuáles son nuestros 
derechos consagrados en los tratados y qué se 
supone que podemos hacer”, señaló. Si bien estos 
derechos influyen en su vida actual, reconoció: 
“Me afectan en algunos casos, pero no en todos”.

Hablamos sobre las perturbaciones más 
amplias que políticas como la aplicación de 
tratados y los internados han tenido en las 
ceremonias, el idioma y el conocimiento 
intergeneracional. Rene reflexionó sobre los 
desafíos: “No creo que nos haya afectado tanto 
aquí en la reserva”, dijo al principio. Pero 
luego añadió: “Entiendo un poco de yakama... 
Puedo hablar un poco cuando hablo con mi 
nieta, pero fue mi decisión”. Reconoció que las 
interrupciones causadas por la supresión de 
las ceremonias y el idioma tuvieron un efecto 
generacional: “Una vez que eso terminó, ya no se 
permite hacerlo, y eso es muy difícil”.

Rene también reconoció la distancia que 
algunas personas sienten con respecto a la 
vida ceremonial, en particular aquellas cuyas 
familias se vieron directamente afectadas 

por los internados o el desplazamiento. “Hay 
quienes vienen porque dicen: “No sé qué estoy 
haciendo. ¿Alguien me puede ayudar, por favor?”, 
compartió. La vulnerabilidad de quienes buscan 
reconectarse refleja tanto una interrupción en la 
transmisión del conocimiento como la resiliencia 
de nuestra cultura y el deseo de quienes buscan 
reconectarse con lo que se perdió o se rompió en 
su linaje.

Rene señaló que algunos miembros de la 
comunidad, en particular aquellos cuyas familias 
fueron apartadas de las prácticas tradicionales, 
podrían no estar familiarizados con la casa 
comunal ni con sus ceremonias. Comentó: 
“Hay quienes vienen porque dicen: ‘No sé qué 
estoy haciendo. ¿Alguien me puede ayudar, por 
favor?’”. Describió a un hombre Yakama inscrito, 
de unos sesenta años, que “no tiene ni idea de qué 
es la casa comunal ni de qué se trata la iglesia” 
porque “no creció en un entorno así” y “estaba 
fuera de la reserva”. Rene expresó su disposición 
a apoyarlo en su aprendizaje, diciendo: “Él 
realmente quiere ser parte de esto, tener esa 
sensación tradicional. Así que estamos tratando 
de brindarle esa experiencia y ese conocimiento”.

Respecto a la reconexión cultural, Rene 
explicó: “Tenemos gente que viene y estamos 
intentando aprender y enseñar, y están 
dispuestos, ansiosos. Quieren saber de qué se 
trata”. Identificó el idioma como un desafío 
importante, afirmando: “La barrera del idioma… 
no muchos de nosotros lo hablamos”. Si bien ella 
“lo entiende”, “no lo habla con fluidez”, y “las 
personas que vienen tampoco lo entienden ni lo 
hablan”. Señaló que “muchas de las personas que 



47

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

están aquí no lo hablan, excepto Deland, el líder. 
Él sí lo habla, pero nadie más aquí”.

Rene describió la historia de Deland: “Deland 
llegó a nosotros sin haber hablado yakama 
nunca antes”, pero “quería recuperar su nombre 
indígena; su abuela había fallecido”. Quería 
recuperar el nombre indígena de su abuela. 
Y dijo: “Voy a aprender a hablar el idioma”. 
Y lo logró”. Añadió: “Fue a la universidad, se 
matriculó en la clase de idioma y lo aprendió en 
un año”.

Rene enfatizó que aprender la lengua yakama 
es sumamente valioso cuando se practica en 
interacción. “Es bueno tenerla a mano mientras 
se aprende, siempre y cuando se pueda conversar 
con alguien”, explicó. Reflexionando sobre su 
propia experiencia, compartió cómo su madre la 
animaba a hablarle solo en su lengua materna: 
“Le decía… no me hables en inglés. Solo quiero 
que me hables… en ichishkiin”. Este método, 
aunque significativo y expresado mediante 
acciones, no estaba exento de dificultades. “Era 
diferente porque no entendía, ya que tenía que 
repetírmelo todo”, recordó Rene, señalando 
que su dificultad con la pronunciación añadía 
otra complicación. “Era muy frustrante para 
ella porque yo no lograba dominar la lengua, los 
dialectos, ya que hay 14 dialectos diferentes”.

Rene explicó la diversidad lingüística de 
la Nación Yakama. “Hay 14 tribus y bandas 
diferentes en la reserva Yakama... aquí en la casa 
comunal Wapato, decimos chush, en Priest, dicen 
chush. En el río, dicen cheesh… cada uno tiene 
un dialecto diferente. Si bien algunos dialectos 

todavía se hablan, reconoció que otros ya no 
se hablan. Añadió: “Los ancianos del río... no 
quedan muchos. Y... hay uno en Priest Rapids, 
donde quedan bastantes, y los niños lo están 
aprendiendo. Así que sí, nuestros niños aquí están 
tratando de aprender y nosotros de comprender”.

Cuando le pregunté qué consideraba más 
importante para las generaciones más jóvenes, 
Rene respondió directamente: “Aprender 
las tradiciones, seguir nuestras tradiciones... 
simplemente tener la mente abierta”. 
Describió cómo se esfuerza por transmitir este 
conocimiento, en particular a su nieta. “Ella tiene 
ganas de aprender, y yo la ayudo, le enseño... hoy 
estábamos sentadas a la mesa y ella dijo: ‘¡Oh, 
piyaxi [raíz tradicional]’’.

Rene señaló que, si bien muchos jóvenes 
quieren aprender, las distracciones como los 
videojuegos a menudo interfieren. “La generación 
más joven sí quiere aprender más, pero al 
mismo tiempo, está el tema de los videojuegos”. 
Compartió la historia de uno de sus nietos, quien 
participa en la banda de percusión pero tiene 
dificultades para concentrarse. “Simplemente los 
hace atrasarse. Pero trato de animarlo y ayudarlo 
a mantenerse en la fila”. Otro nieto, comentó, 
“no quiere... se queda en su habitación jugando 
videojuegos. Todo el día. Es como, no puedes 
hacer eso”. Expresó su preocupación: “Debería 
haber estado aquí hoy para servir agua, porque le 
gusta servir agua, pero no asistió”. Reflexionando 
sobre el cambio generacional, compartió: “La 
tradición se les está escapando poco a poco”. 
Hizo hincapié en la importancia de la enseñanza 
temprana: “Pero si les enseñas a esta edad... 
entonces puede que lo aprendan”.



48

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Recolectar con cuidado: Tmáani 
(recolectar bayas, cosechar fruta)  
en la práctica

La siguiente sección reflexiona sobre mi 
experiencia personal al adentrarme en las 
montañas y participar con las mujeres en la fila 
para la casa comunal Yakama. Mi abuelo atwai 
(tío abuelo) Russell Jim fundó nuestra casa 
comunal, el White Swan Community Center 
(Centro Comunitario Cisne Blanco). Su esposa, 
mi tía abuela Barbara Jim, es ahora una de las 
líderes, junto con mi Kathlah (abuela) Carol 
Lucei, supervisando las prácticas ceremoniales 
y de recolección de alimentos, coordinando 
el montaje, la limpieza, la organización, 
la disposición de las mujeres en la fila y 
asegurándose de que todas tengan la vestimenta 
tradicional necesaria.

Al crecer y asistir a la casa comunal, siempre 
me sentí profundamente conectada con la tierra 
y la religión, rodeada del inmenso amor de mi 
familia en toda la comunidad. El año pasado 
tuve la oportunidad y el honor de unirme al 
grupo de mujeres que se dedican a la recolección 
y excavación de la tierra. Esto representa 
una oportunidad excepcional que conlleva 
importantes responsabilidades. Participar en este 
trabajo va más allá de la simple rutina; implica 
forjar una profunda conexión con la tierra.

Como expresó una de las líderes del grupo de 
mujeres, se trata de “abrir el alma a las bayas”, 
permitiendo que la tierra y tu ser se entrelacen. 
Requiere humildad para aceptar la sanación, 
la medicina, presente a lo largo de todo el 

proceso. Mis maestras enfatizaron que mantener 
un buen corazón —y cultivar pensamientos y 
sentimientos positivos y de gratitud— es esencial. 
Aprendimos que los sentimientos y pensamientos 
que experimentamos al conectar con la tierra y 
recolectar la medicina deben ser respetados y 
honrados. Esta energía que llevamos dentro se 
absorbe en la medicina. Si surgen pensamientos 
dañinos durante cualquier parte del proceso 
(recolección, limpieza, preparación o servicio), 
esa energía se adherirá a la medicina y la 
corromperá.

Figura 7
Chcháya (Arbusto de juneberry). Aún no está listo para la 
cosecha. Estos frutos maduran antes que el huckleberry y 
las cerezas de Virginia. Fotografía de Hailey Allen.



49

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Tmísh (cerezas de Virginia) del  
valle de Yakama

Me preparaba para ir a recolectar bayas con 
las hermanas Swan de la casa comunal cuando 
mi hija de 8 años se despertó temprano y me 
preguntó adónde íbamos. Le recordé, como antes 
de nuestra visita, que era una gran oportunidad: 
iba a reunirme con las mujeres para recolectar 
bayas. Se levantó de un salto, frotándose los ojos 
adormilados (habíamos viajado tarde la noche 
anterior a Yakima y habíamos dormido poco) y 
dijo emocionada: “¡Yo también quiero ir!”.

Nos vestimos, preparamos nuestro almuerzo 
y salimos a encontrarnos con las mujeres. 
Esperándolas en White Swan, en el Cougar Den, 
desayunamos y compartimos nuestra emoción. Le 
expresé mi gratitud por haber elegido asumir este 
rol, señalando que, al comenzar su participación 
en la práctica viva a una edad tan temprana, 
acumularía experiencia y conocimiento para 
compartir con las generaciones más jóvenes. Fue 
un hermoso momento de aprendizaje conjunto, el 
Hulí en acción.

Tras reunirnos con el grupo de mujeres, nos 
dirigimos al valle para pasar el día recolectando 
cerezas de Virginia. Los pájaros nos acompañaron 
durante el trayecto, volando, danzando, 
revoloteando y girando.

Hablamos con los pájaros mientras mi hija 
sonreía, intentando capturar en fotografías este 
encuentro, absorbiendo y tratando de preservar 
el momento y las cualidades medicinales del 
entorno: el lugar donde nuestros ancestros han 
estado durante siglos y más. Nos maravillamos 

con las ondulantes colinas que nos rodeaban. 
El día era hermoso e inusualmente fresco para 
principios de agosto en esta región semiárida. 
Experimenté una profunda respuesta somática, 
una conciencia de las células de mi cuerpo 
vibrando con la memoria ancestral, un despertar 
de nuestro ADN en relación con este lugar y 
un refuerzo de la profunda interconexión entre 
la tierra, el cuerpo y la herencia. Estábamos 
agradecidos por esta oportunidad de transmitir y 
participar en nuestras tradiciones.

Unos días antes de reunirme con las mujeres, 
pasé el día cosechando wisik (zarzamoras) en 
Ferndale y dediqué la tarde a hacer mermelada 
por primera vez, envasando los frascos para 
regalarlos. Este proceso de recolección y 
preparación de regalos estuvo impregnado de 
un cuidado intencional, reflejando una antigua 
práctica familiar arraigada en el principio 
indígena de reciprocidad: un ciclo continuo de dar 
y recibir que fortalece las relaciones.

Figura 8
Tmishaash (Arbusto de cerezo de Virginia), White Swan, 
Washington. Fotografía de Hailey Allen.



50

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Llevé la mermelada de zarzamora como 
muestra de gratitud y me presenté de nuevo 
a las mujeres, pues hacía muchos años que 
no las veía. Durante la última década, había 
frecuentado principalmente la casa comunal de 
Wapato, mientras que estas mujeres, parientes 
por matrimonio, pertenecían a la casa comunal 
del Cisne Blanco, que yo rara vez había visitado, 
salvo para el pawanikt (ceremonia de bautizo) 
de mis hijos el verano anterior. El acto de dar, 
aunque modesto, era importante, sobre todo 
porque mi hija observaba y asimilaba esta 
práctica. El obsequio reconocía la interconexión 
entre las personas, la tierra y nuestros ancestros. 
También reconoce que honramos el privilegio de 
recolectar de la tierra y asumimos con seriedad la 
responsabilidad de honrar estos dones mediante 
la generosidad.

Al reunirnos para recoger cerezas silvestres, 
formamos una fila a lo largo del camino de tierra, 
cada uno sosteniendo su primera cereza, una 
sola cereza de Virginia cuidadosamente sujeta 
entre el pulgar y el índice de la mano derecha, 
ordenados de mayor a menor edad y mirando 
hacia el este. Hicimos una pausa para orar, 
cantar y presentarnos en ichishkiin con nuestros 
nombres indígenas. Agradecimos la lluvia que 
nos cayó encima, un regalo que refrescó el día, 
nutrió la tierra y refrescó los primeros alimentos y 
medicinas.

Pasamos el día recolectando, compartiendo 
historias, y mi hija hizo nuevas amigas. Las 
mujeres tenían edades comprendidas entre poco 
más de un año y ancianas matriarcas, lo que 
refleja el conocimiento intergeneracional y la 
continuidad cultural.

Figura 9
Mi hija, Ava Lien, limpiando y secando su Tmish (cereza de 
Virginia) Fotografía de Hailey Allen.

Conclusión

En esencia, este proceso ha sido dinámico 
y libre, desarrollándose a ritmos cíclicos y a su 
propio compás. Guiada por mi intuición, este 
proceso cíclico e iterativo me ha permitido 
sumergirme en la experiencia de la investigación, 
dando forma a un enfoque que trasciende la 
observación y ofrece una ceremonia reflexiva 
y participativa. A través del trabajo de campo 
—recolectar bayas, excavar por raíces, realizar 
carreras ceremoniales y entrevistar a ancianos— 
adquirí un conocimiento inmenso, que sentó las 



51

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

R E F E R E N C I A S

Beavert, V. R., & Hargus, S. L. (2018). Ichishkíin Sínwit Yakama / Yakima Sahaptin dictionary (1st ed.). 
University of Washington Press.

Beavert, V. R., & Underriner, J. L. (Eds.). (2019). The Gift of Knowledge / Ttnúwit Átawish Nch’inch’imamí: 
Reflections on Sahaptin Ways. University of Washington Press.

Betasamosake Simpson, L. (2020). As we have always done. University of Minnesota Press.

bases para que la investigación experimental y 
participativa se convirtiera en erudición indígena.

Este marco fue comprendido y analizado 
desde la perspectiva de una mujer indígena, 
lo que contribuyó significativamente a la 
exploración académica de la cultura Yakama. 
Esta investigación evolucionó hacia un 
acto ceremonial, que floreció como un acto 
de resistencia que confrontó y rechazó los 
mecanismos coloniales de borrado y erradicación 
cultural. Al escribir desde nuestros marcos 
culturales, contribuimos al conocimiento 
académico, preservamos y transmitimos las 
enseñanzas indígenas y empoderamos a las 
mujeres de nuestras comunidades para que 
continúen con esta labor.

Estas lecciones enriquecieron mi comprensión 
e ilustraron la rica y sagrada medicina que la 
investigación ceremonial puede ofrecer. Todo 
esto fue posible gracias al apoyo y la guía de las 
mujeres de la casa comunal y de los ancianos, 
quienes tan generosamente me brindaron 
su apoyo y compartieron conmigo historias, 
reflexiones y experiencias enriquecedoras, por lo 
que siempre estaré profundamente agradecida.

Hulí encarna el conocimiento como vitalidad, 
sustentando la resiliencia cultural a través de 
enseñanzas intergeneracionales y la gestión 
ecológica. Mediante las leyendas, ceremonias 
e historia oral de los Yakama, he demostrado 
cómo Hulí impulsa el flujo de conocimiento y 
sanación como una forma de resistencia a la 
disrupción colonial, destacando a las mujeres 
Yakama como portadoras fundamentales de 
resiliencia. He descubierto que, a través de la 
reverente gestión de las mujeres Yakama como 
guardianas del conocimiento tradicional y 
posicionadas como el alimento generativo de la 
comunidad y la tierra, las historias, ceremonias 
y prácticas de reunión y enseñanza han creado 
un esfuerzo colectivo para sanar las heridas 
históricas y reafirmar nuestra sagrada relación 
con la tierra. Vi esperanza y vitalidad reflejadas 
en los ojos de las ancianas y las líderes del 
linaje femenino. Su gratitud, como Hulí,fluía 
por la casa comunal, llevando consigo la fuerza 
de sus corazones y su compromiso de honrar 
y preservar nuestras tradiciones, reforzando y 
nutriendo un futuro vibrante y esperanzador 
para las siete generaciones venideras.



52

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Betasamosake Simpson, L. (2025). Theory of Water: Nishnaabe Maps to the Times Ahead. Haymarket Books.

Brockie, T. N., Heinzelmann, M., & Gill, J. (2013). A framework to examine the role of epigenetics in 
health disparities among Native Americans. Nursing Research and Practice, 2013, 410395. https://doi.
org/10.1155/2013/410395

Cajete, G. A. (2020). Indigenous science, climate change, and indigenous community building: A framework of 
foundational perspectives for indigenous community resilience and revitalization. Sustainability, 12(22), 9569. 
https://doi.org/10.3390/su12229569

Consortium of Johnson-O’Malley Committees of Region IV, State of Washington, (Ed.), Beavert, V. R. (Project 
Director), & Walker Jr., D. E. (Technical Advisor). (1974). The way it was (Anaku Iwacha): Yakima legends (1st 
ed., Library of Congress Cat. No. 74-33971). Franklin Press.

Dashtdar, M., Dashtdar, M. R., Dashtdar, B., Kardi, K., & Shirazi, M. K. (2016). The concept of wind in 
traditional Chinese medicine. Journal of Pharmacopuncture, 19(4), 293–302. https://doi.org/10.3831/
KPI.2016.19.030

Deloria, V., Jr. (2023, June 20). God is red (4th ed.). Fulcrum Publishing.

Deloia, J., Barbiero, V. (2018). Essentials of Public Health Biology. United States: Jones & Bartlett Learning.

Jacob, M. M. (2014). Yakama Rising: Indigenous cultural revitalization, activism, and healing. University of 
Arizona Press.

Jacob, M. M. (2020). Huckleberries and Coyotes: Lessons from Our More Than Human Relations (illus. by C. 
Buck). Anahuy Mentoring, LLC.

Jacob, M. M. (2021, March 25). Fox Doesn’t Wear a Watch: Lessons from Mother Nature’s Classroom. Anahuy 
Mentoring, LLC.

Jacob, M. M. (2022, August 21). Birthday Gifts: Honoring People and Places We Love. Anahuy Mentoring, LLC.

Jacob, M. M., & RunningHawk Johnson, S. (Eds.). (2019). On Indian Ground: The Northwest (1st ed.). 
Information Age Publishing.

Korn, L. E. (2013). Rhythms of Recovery: Trauma, Nature, and the Body. (en itálicas, con punto al final)(1st 
ed.). Routledge.

Milliren, K. C. (2020). Resurrection flowers and Indigenous ecological knowledge: Sacred ecology, colonial 
capitalism, and Yakama feminism as preservation ethic (Master’s thesis). Purdue University Graduate School. 
https://doi.org/10.25394/PGS.12749612.v1

Rogers-LaVanne, M. P., Bader, A. C., de Flamingh, A., Saboowala, S., Smythe, C., Atchison, B., Moulton, N., 
Wilson, A., Wildman, D. E., Boraas, A., Uddin, M., & Worl, R., Malhi, R. S. (2023, September 8). Association 
between gene methylation and experiences of historical trauma in Alaska Native peoples. International Journal 
for Equity in Health, 22(1), 182. https://doi.org/10.1186/s12939-023-01967-7



53

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Este artículo puede citarse como:

Allen, Hailey. 2026. “Mujeres Yakama en la casa comunal: medicinas transmitidas por el Hulí y 
ceremonias tradicionales de los primeros alimentos: parte 1.” Fourth World Journal 25 (2): 26–53.

A C E R C A  D E  L A  A U T O R A

Hailey Allen (Thx̱) es Yakama y Umatilla y recientemente obtuvo una 
licenciatura en Salud Pública, con especializaciones en Ciencia Política y 
Estudios Indígenas Americanos. Exbecaria de verano de CWIS, actualmente 
se integra a la organización como Kiaux Russell Jim Public Health Research 
Fellow, donde su trabajo se centra en la medicina tradicional de las mujeres. 

Hailey Allen

Su trayectoria estuvo profundamente influenciada por su tío abuelo, el fallecido anciano 
yakama Russell Jim —líder del longhouse y protector ambiental—, cuyo compromiso con la 
comunidad marcó su enfoque hacia la investigación y la salud pública. Desde una perspectiva 
feminista indígena, su labor académica destaca los roles de las mujeres dentro del longhouse 
yakama. En “Mujeres Yakama en la casa comunal: Medicinas transmitidas por el Hulí y 
ceremonias tradicionales de los Primeros Alimentos”, explora cómo la medicina, la ceremonia 
y las enseñanzas de los Primeros Alimentos sostienen el conocimiento cultural a través de las 
generaciones. Allen es también madre de dos hijos, corredora de fondo, cofundadora de Hulí 
Boardshop en Ferndale, Washington, y artista visual profesional incluida en el ArtsWA Public 
Artist Roster, donde crea retratos abstractos audaces y de múltiples capas que centran a las 
mujeres indígenas.

Shiva, V. (2020). Reclaiming the commons: Biodiversity, traditional knowledge, and the rights of Mother 
Earth. Synergetic Press.

Smith, L. T. (2012). Decolonizing methodologies: Research and Indigenous peoples. Zed Books.

Thornton, R. J. (2017). Healing the exposed being: The Ngoma healing tradition in South Africa [e-book]. Wits 
University Press. https://doi.org/10.18772/22017075850


