Mujeres Yakama en la casa comunal
Medicinas transmitidas por el Huli y ceremonias
tradicionales de los Primeros Alimentos

Parte 1

Por Hailey Allen
Traduccion de Yesenia Cortés

RESUMEN

En este articulo, Hailey Allen (Yakama) explora el papel de la medicina tradicional entre las mujeres

Yakama como una expresion vital del conocimiento indigena y un componente fundamental de la
continuidad cultural de la casa comunal (Washat). Conocida como la Religion de los Siete Tambores,
o Waashat y Washani, la religion de la casa comunal en la Meseta de Columbia—incluida la naciéon

Yakama—se comprende mejor como una forma de vida espiritual que como una religion formal. Este

estudio emplea un enfoque inmersivo y participativo que integra entrevistas con personas mayores,

ceremonias de la casa comunal, carreras ceremoniales y conocimientos comunitarios, junto con la

recoleccion de los sagrados First Foods: salmon, raices, bayas, venado y agua. Estos elementos son

centrales en la practica de la casa comunal. Anclada en la metafora de Huli, el término sahaptin para

“viento”, Allen muestra como las mujeres Yakama encarnan la transmision ciclica y relacional del

conocimiento, fomentando asi la continuidad cultural y el cuidado ecologico a lo largo de generaciones.

Introduccion

Sittio este trabajo en el contexto de mi
experiencia como mujer Yakama, reconociendo
que mi perspectiva representa solo una voz
entre muchas y no retrata a la tribu Yakama, ni
a ningun otro grupo indigena, en su totalidad.
Mi comprension se nutre de la guia de mis
mayores y de mi propia trayectoria. Me siento
profundamente agradecida por desempenar el
rol, siempre cambiante y en constante evolucion,
de estudiante, con diversas oportunidades para
aprender de la tierra, de la sabiduria de mis
mayores, de la guia e inspiracion de los nifos

FOURTH WORLD JOURNAL

para quienes escribo, asi como de las futuras

generaciones.

Al emprender este trabajo, me propongo
expresar mi perspectiva como mujer indigena
con respeto y humildad, a la vez que apoyo la
participacion de mujeres indigenas jovenes,
adultas y ancianas dentro de nuestra comunidad.
Aspiro a fomentar la investigacion y el activismo
guiados por los valores culturales Yakama y
arraigados en los saberes indigenas, apoyando
una practica de investigacion centrada en
la comunidad que genere conocimiento
culturalmente relevante.

WINTER V25 N2 2026



27

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

Abordo esta investigacion desde mi perspectiva
como mujer de ascendencia indigena mixta,
descendiente de las tribus Yakama y Umatilla,
con raices judias y afroamericanas. Mi trabajo
examina los roles y las contribuciones de las
mujeres dentro de la tradicion de la casa comunal
de la comunidad Yakama, una comunidad con la
que tengo una profunda conexién y en la que he
participado activamente y aprendido a lo largo de
mi vida.

Alo largo de mi trabajo, y al definir mi enfoque
y métodos de investigacion, me he basado en la
notable obra de la académica Yakama, la Dra.
Michelle M. Jacob, cuyo libro Yakama Rising
(El ascenso de los Yakama) nutre continuamente
mi trabajo a través de su perspectiva feminista
decolonial indigena Yakama.

Ademas, inspirada por la obra de Leanne
Simpson, “Water as theory” (El agua como
teoria), he adoptado una forma de pensar que
fundamenta el viento como mi ancla teérica para
descubrir y comprender la transmision relacional
del conocimiento y las tradiciones Yakama. La
palabra Sahaptin para viento es Huli, y utilizo
esto como mi marco conceptual para ver y
adoptar los principios del viento como una fuerza
viva que nutre la continuidad y la resiliencia
de la transmision relacional del conocimiento
incorporado, teniendo en cuenta también los
impactos a veces severos e impredecibles de su
fuerza.

Este proyecto explora etnograficamente la
medicina tradicional de las mujeres Yakama a
través de la religion de la casa comunal (Washat),
enfatizando la interconexion, las relaciones y la

dinamica espiritual entre el agua, la tierra, las

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Ceremonias de los Primeros Alimentos y el papel
de la mujer como portadora y guardiana del
conocimiento cultural. Analizo como las mujeres
y ancianas Yakama han preservado y adaptado el
conocimiento y las practicas tradicionales frente a
numerosos obstaculos.

Historias en movimiento: Leyendas
Yakama, ancianas y reuniones

La leyenda de Winaawayay
(Viento del Sur)

En la coleccion de tradicion oral Yakama
Anakua Iwaché (El Camino Era), la historia de
Winaawayay (Viento del Sur) transmite temas
de degradacion y restauracion ambiental, poder
espiritual, la resiliencia de la cultura a través de
la transmision del conocimiento matriarcal, los
origenes de los accidentes geograficos naturales
y las fuerzas del viento, los patrones ciclicos
del viento y el clima, y la importancia de la

preparacion mental y fisica.

La leyenda describe la batalla entre el Viento
del Norte (Atyayaaya) y el Viento del Sur
(Winaawaydy), ambos seres divinos. Winaawayay
es descendiente de Tick y Louse, guardianes
de Chawnapamipa (Hanford y White Bluffs,
condado de Benton, Washington), una tierra
fértil y abundante, rica en animales, raices,
bayas y plantas medicinales. La historia narra los
esfuerzos de Winaawayay por defender la tierra
de Chawnapamipa del implacable Atyayaaya,
quien, junto con sus hermanos y hermana
del Viento Frio, busca congelar, devastar y,
finalmente, conquistar la tierra y sus habitantes

para su propio dominio.

FOURTH WORLD JOURNAL



28

HAILEY ALLEN

Winaawayay emerge como puente entre dos
regiones y dos mundos: la Meseta y la Costa,
la Tierra y el Mar. Desciende tanto del pueblo
Chawnépamipa como de la Costa Norte, nacido
de las poderosas criaturas marinas del océano
sagrado y de las fértiles tierras de la Meseta,
fuente de vida. Hered6 los poderes especiales de
ambos linajes. La importancia de ambos lugares
radica en su perdurable presencia ancestral y su
profundo significado espiritual, lo que resalta la
vital importancia de las tradiciones y practicas
arraigadas al lugar. La tierra es venerada como
parte de su ascendencia, y todos los seres que la
habitan son considerados parientes.

Me propongo destacar un aspecto de la
historia que, si bien no se aborda en profundidad
en el texto, posee una gran importancia: el
papel de la abuela. Sin su sabiduria, paciencia
y determinacion, su historia habria tenido un
desenlace muy distinto. Fundamentalmente,
gracias al vinculo matrilineal con su abuela,
Pityachiishya (Mujer del Océano), Winaawayay
recibe formacién y preparacion. La abuela es la
guardiana del conocimiento medicinal y de las
recetas sagradas del océano. Prepara medicinas
a partir de los seres mas formidables del mar:
orcas, tiburones, anguilas y morsas. Esta
medicina tiene una doble naturaleza: es, a la vez,

un arma y una fuerza vital.

Winaawayay se prepara durante afios bajo
la tutela de sus abuelos, lo que demuestra la
naturaleza innata, aunque cultivada, de la guia
intergeneracional a través de anos de ceremonias,
disciplina y tareas repetitivas. El conocimiento
corporal no se genera instantadneamente; en

FOURTH WORLD JOURNAL

cambio, se cultiva y nutre a través de afios de
relacion con todos los parientes: la tierra, el agua,
el aire, los animales y el linaje humano.

Llega el momento en que Winaawayay
finalmente se enfrenta a Atyayaaya. Con la guia
y la medicina de su abuela, logra mantenerse
firme donde sus tios y padres antes que él habian
caido. El triunfo se extiende por toda la region,
restableciendo el equilibrio del mundo natural y
asegurando que los vientos soplen en su estacion,
que los rios se descongelen y que la vida se
reproduzca y se sostenga.

La batalla misma se refleja en las huellas
de la tierra: cafiones, crestas, manantiales,
todos testigos de estos eventos ancestrales,
que inscriben el conocimiento Yakama en la
propia tierra. La historia también contiene una
advertencia: si la tierra vuelve a sufrir dano,
Winaawayay jura regresar. Esto ejemplifica la
responsabilidad y el compromiso inquebrantable
con la proteccidon del medio ambiente que el
pueblo Yakama honra y defiende. En su libro The
Gift of Knowledge: Reflections on Sahaptin Ways
(El don del conocimiento: Reflexiones sobre los
caminos de los Sahaptin), la difunta anciana
Virginia Beavert, erudita y lingliista yakama,
describe las leyendas que rodean los lugares
emblematicos, transmitidas de generaciéon en
generacion por su abuela: “La mujer de la leyenda
es una mujer sagrada que concede deseos. En este
lugar, junto al Sendero de la Anguila, yace boca
arriba cerca de la cima de una montana, con los
brazos extendidos, y se dice que te abraza con
amor. Debes acercarte a ella con respeto y amor”
(Beavert 2019).

WINTER V25 N2 2026



29

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

En esta leyenda, presenciamos la dualidad
de Huli (el viento), con su transformacion
inherentemente ambivalente, es capaz tanto
de sanar como de dafar, de renovar como de
destruir, de ser medicina y veneno. Esta narrativa
ilustra multiples lecciones, paralelas a las
decisiones que enfrentamos al cuidar nuestros
entornos, enfatizando también la lucha entre
las fuerzas de la creacion y las de la destruccion.
Demuestra que, mediante la reverencia por
la sabiduria matriarcal, el compromiso con
el cuidado ecologico y la transmision del
conocimiento entre generaciones, la resiliencia
cultural y ambiental puede perdurar.

La perspectiva de una anciana Yakama:
Reflexiones de Martina en la casa
comunal

Me senté a conversar con mi madrastra, quien
ha formado parte de mi vida durante casi treinta
afos. Ella es una anciana Yakama cuyo linaje
abarca varias comunidades de casas comunales,
incluyendo Satus, Toppenish Creek, Rock Creek
y Wapato. Realicé la entrevista en personay,
aunque no se grabo en audio, documenté sus
palabras textualmente durante la conversacién
para asegurar una representacion fiel de sus

reflexiones.

Cuando se le pidi6 rememorar algin recuerdo
de su infancia que reflejara su crianza segtn las
tradiciones de la casa comunal o del Washat,
Martina compartioé: “Tener que quedarme quieta
y no hablar. Creo que en aquel entonces, solo
hablabas cuando te hablaban. Tenias que ser
disciplinada”.

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Su temprana conexion con la casa comunal
se vio interrumpida por el internado. “Es muy
dificil recordar la primera vez que fui a la casa
comunal. Nos enviaron a un internado cuando
tenia diez afios”. Aunque su madre desempenaba
un papel en el espacio ceremonial: “Mi madre
era cocinera en la casa comunal. Siempre
estaba en la cocina”, sefial6, “probablemente a
nosotros, los ninos, no nos dejaban ir”.

Esa ausencia continuo tras el grave accidente
automovilistico de su madre. “Mi padre venia
a buscarnos de vez en cuando, pero mi abuela
cuidaba de mi madre”. Martina explico que
no volvieron enseguida: “No fuimos hasta
que regresamos del internado”. No fue hasta
la muerte de su padre que volvi6 a asistir:
“Cuando mi padre fallecio, yo tenia 14 afios,
probablemente fue cuando tuve que ir”.

Aunque al principio no participaba en las
ceremonias de la casa comunal, sus primeras
ensefanzas se basaban en la transmision
intergeneracional de conocimientos que tenia
lugar en el hogar. Se describia a si misma como
“la nina mimada de su abuela”, y solia sentarse
junto a ella para absorber sus ensefianzas a
través de la observacion y la instruccion gentil.
“Solo tenia que sentarme a su lado y verme
bonita”, explicaba.

Describi6 como su abuela fue su primera
maestra tanto en el idioma como en las
précticas cotidianas. Record6 haber aprendido
expresiones comunes en yakama, incluyendo
frases como “hora de comer”, que se usaban en
la conversacion diaria.

FOURTH WORLD JOURNAL



30

HAILEY ALLEN

Desde muy joven, le ensefaron el significado
cultural y la técnica de la preparacion de
alimentos. “Tenia unos siete u ocho afios
cuando aprendi a hervir papas”, recuerda.

Estas ensenanzas se ampliaron con el tiempo;

a los dieciséis, ya sabia preparar comida para
ceremonias. “Aprendi a hacer pasteles, y la
primera vez hice dieciséis”, cuenta. Estos pasteles
se prepararon especialmente para una danza
medicinal que organizaba una vecina. “Tuve que
llevarlos en coche hasta su casa... Los dejé alliy
listo, ya habia terminado por esa noche”.

Las primeras ensenanzas reflejan los aspectos

de género de la responsabilidad cultural y

demuestran la doble naturaleza de la cocina como

habilidad y como tradicion sagrada transmitida
de abuela a nieta.

Al preguntarle sobre las primeras ensefianzas
acerca de como comportarse en la casa comunal,
Martina reflexion6 sobre los protocolos
fundamentales que aprendi6 desde pequena.
Explico: “Nos ensenaron a rodear el arroyo. Esto
se considera sagrado. No todos saben hacerlo. Se
cuelan por las puertas laterales. O simplemente

no saben como hacerlo”.

Incluso recientemente, presencio estas
ensefianzas en la practica. En un servicio
conmemorativo celebrado en la casa comunal
de Satus, not6 que su prima estaba a punto de
sentarse antes de tiempo. “Le dije que tenia que
volver al frente y darse la vuelta para que los
demas asistentes pudieran acercarse a saludarla”.
Estas responsabilidades, explic6 Martina, se

FOURTH WORLD JOURNAL

transmiten de generacion en generacion:
“Cuando mis primos eran pequefios, me decian:
“Ve y quédate con Martina, ella sabe qué
hacer”. Y yo pensaba: “No, no lo sé””.

Respecto al Washat en si, Martina lo
describié como una ceremonia sagrada que
puede resultar extrafia para quienes atin estan
aprendiendo. Comentd: “Si sabes lo que esta
pasando, es sagrado. Si estas aprendiendo y no
sabes qué hacer, te sientes raro”. Aunque ella
“més o menos entiende lo que dicen en nuestro
idioma”, comprenderlo completamente sigue
siendo un reto. Aun asi, enfatizo el espiritu de la
ceremonia: “Siempre es como dar la bienvenida
a mis familiares y amigos. Lo considero

sagrado”.

Martina describi6 el Washat como una
experiencia de liberacion espiritual: “Cuando
estas en el Wash, es como si al hablar te
liberaras”. Afiadi6 que durante la fiesta,
el silencio es costumbre: “En realidad no

hablabamos... simplemente camindbamos”.

Al describir el papel de las mujeres
en la casa comunal, Martina enfatiz6 sus
responsabilidades fundamentales: “Lo hacen
todo. Son las que cavan, recolectan, cocinan,
sirven y preparan los platos al final”. Esta
descripcion del papel de las mujeres revela
la profundidad de sus contribuciones, que
abarcan desde la recoleccion de la tierra hasta
la preparacién de alimentos ceremoniales, con
responsabilidades que perduran mucho después

de la finalizacion de los servicios formales.

WINTER V25 N2 2026



31

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

La preparacién para reuniones ceremoniales,
como la ceremonia de los Primeros Alimentos,
implica la adecuaci6n tanto espiritual como fisica
del espacio. Martina explico que “regaban el suelo
para que no se llenara de polvo”, refiriéndose
al pasillo central de tierra de la casa comunal.
Las mujeres también se aseguran de que los
pisos estén limpios y se mantengan con respeto:
“Si usas la casa comunal, asegtrate de dejarla
como la encontraste”. Este respeto por el espacio
ceremonial compartido no es solo logistico, sino
también espiritual, y exige responsabilidad hacia
el lugar y las personas.

Las ceremonias requieren un liderazgo
experto. Martina comento: “Se puede celebrar
una ceremonia alli, pero se necesita un lider o
alguien con conocimientos sobre la ceremonia
para prepararla”. Recordo6 la experiencia de
nuestra familia: “Cuando les pusimos nombre a
todos los nifios [mis hijos, sobrinos y sobrinas],
nuestro amigo Deland Olney fue quien ofici6 la
ceremonia para la familia”. Si bien los hombres
son los encargados de tocar los tambores, cantar y
dirigir la ceremonia, las mujeres también cantan,

aunque no con la misma funcion.

Las mujeres respetadas lideran la preparacion
de los alimentos en la comunidad. “La jefa de la
linea —Bobbi o tu kathlah [mi abuela]— més o
menos Bobbi”, explic6 Martina. En otras casas
comunales, como las de Wapato, mencion6 a
Winna o Bernice como lideres en la preparacion
de alimentos. Sin embargo, también sefal6 que
este rol suele cambiar debido a la salud o la
capacidad: “Bernice tiene que retirarse porque

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

tiene cancer de mama. Entonces se le pasa a la
persona mayor si esta dispuesta a asumir esa
responsabilidad, pero muchas veces no funciona
asi”.

El liderazgo en la casa comunal sigue una
estructura de género arraigada en la tradicion.
Martina describié como “los hombres son los
tamborileros y cantores, realizan ceremonias
y tocan la campana en la seccién de tambores.
La campana suena en la transicion entre cada
cancion y al final del servicio”. El liderazgo
femenino se manifiesta de otras maneras: como
cocineras, recolectoras, cavadoras y también
como quienes tocan la campana al guiar a las
mujeres. “Generalmente es la cabeza de la fila”,
enfatizd, revelando el papel de las mujeres
mayores en la guia del ritmo y la estructura
ceremonial.

Al hablar de los roles ceremoniales de las
mujeres durante los cantos y bailes, Martina
explico que “las mujeres van segundas en la
fila cuando se baila y se reza”, situando sus
movimientos dentro de un orden sagrado mas

amplio de la casa comunal.

Al preguntarle sobre las ceremonias de los
Primeros Alimentos y el homenaje al salmon, las
raices, las bayas y la carne, Martina describi6 los
elementos relacionales: “El salmon representa el
agua. La carne representa la tierra, o algo similar,
mientras que las raices también representan
la tierra. Las bayas también son la tierra”. Los
alimentos no son solo sustento, sino también

nuestros parientes; son familia, a quienes

FOURTH WORLD JOURNAL



32

HAILEY ALLEN

recibimos con gratitud por “estar presentes”
y reconocemos en la ceremonia como dones
sagrados de la tierra y las aguas. Como dijo
Martina: “Estamos agradecidos de que hayan
aparecido y expresamos nuestra gratitud”.

La época de recoleccion estacional es
inseparable de la vida ceremonial. Martina
explico como los ritmos naturales y la variacion
climatica determinan cuando se pueden cosechar
ciertos alimentos. “El clima, la estaciéon y la
rapidez con que brotan las raices —si brotan
temprano o tarde— dificultan saberlo”, senalo.
Las bayas pueden ser impredecibles: “A veces
brotan temprano, a veces casi no hay, y a veces
hay muchisimas”. Estas fluctuaciones requieren
atencion y adaptabilidad. También comparti6

una enseflanza sobre la muerte y el protocolo

ceremonial: “Miren, ahora mismo no deberia
estar desenterrando raices ni recogiendo bayas
porque ha habido una muerte en mi familia... a
menos que me libere”. Afladi6é que “una vez que te
liberas, haces una pequeia ofrenda y se considera
un acto de liberacion y reencuentro. Esperas un
ano”.

Es fundamental que quienes puedan ir
a buscar raices lo hagan en nombre de los
familiares que estan de luto, enfermos o que,
por motivos econdmicos o de salud, no pueden
acceder fisicamente a las montafias. Martina tuvo
la fortuna de recibir una generosa donacion de
raices de sus sobrinas, quienes fueron a buscarlas.
Hemos estado almacenando estas raices para
el funeral de su hermana, el préximo abril. Se

requiere mucha preparacion para los funerales.

Figura1

Algunas de las raices que las sobrinas de Martina le regalaron, secadas para su almacenamiento y conservacioén para el

monumento conmemorativo. De izquierda a derecha, Pank’u (raiz de pan botdn), Piyaxi (raiz amarga), Sicdwya (raiz).

Fotografias de Hailey Allen.

FOURTH WORLD JOURNAL

WINTER V25 N2 2026



33

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS
TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Figura 2
Almacenamiento de raices secas (De izquierda a derecha: Piyaxi, Pank’d, Sicdwya), maiz y salmén enlatado para el
monumento conmemorativo. Fotografias de Hailey Allen.

La transmision intergeneracional es parte “los hombres pescan y cazan, y las mujeres
esencial de las reuniones estacionales. “...mira, recolectan y cavan”. Sin embargo, también
intento compartir con Tashina [su nieta] y con reconocio6 que estos roles son flexibles y
quien quiera escuchar”, dijo Martina, refiriéndose  adaptables: “Las mujeres también cazan a
también a mi hermana y a mi: “con ustedes, veces”, explico. “Bobbi [mi tia abuela] salio
chicas”. El acto de compartir el conocimiento a cazar su propio venado cuando no tenian
es intencional y se basa en la conexion con los ninguno para la casa comunal”. Estas historias
demas, ofreciéndose a quienes se presentan con desafian los rigidos estereotipos de géneroy
apertura y respeto. resaltan las maneras en que las mujeres asumen

roles de liderazgo y provision, asegurando que

Al describir las relaciones de género con nuestras ceremonias contintien incluso en
los Primeros Alimentos, Martina afirmé que ausencia del apoyo masculino.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



34

HAILEY ALLEN

Cuando se le pregunt6 si su familia alguna vez
habia experimentado una época en la que la vida
ceremonial se viera interrumpida o restringida
por leyes o politicas externas, Martina reflexiono
sobre las consecuencias persistentes de las
politicas lingiiisticas asimilacionistas. “Ehh, algo
asi”, comenzo, “como cuando intentaron que los
nativos solo hablaramos inglés”. Explico que estas
presiones influyeron incluso en las decisiones
de su abuela: “Mi abuela no me ensefi6 nada del
idioma porque decia que yo vivia en el mundo de
los blancos y que tenia que trabajar en el mundo
de los blancos”. El impacto de estas restricciones
lingiiisticas sigue siendo un recuerdo doloroso.
“El idioma era el Gnico tema delicado que siempre
recuerdo”, dijo. Aunque su abuela no le dio
instruccion formal, si compartia algunas palabras
en casa, sobre todo cuando estaba molesta. “Me
ensefi un poco en casa, especialmente cuando se
enojaba conmigo”, recordé Martina, sefialando
que rara vez necesitaba que se lo repitieran:
“Cuando me ensenaba algo, lo aprendia
enseguida. Se esperaba que aprendieras algo de

inmediato”.

Respecto al Tratado de 1855 y sus
implicaciones més amplias, Martina dejé claro
su distanciamiento del gobierno tribal formal.
“No participé en el tratado”, dijo. “Pensé que si
llegaba a formar parte del consejo, lo leeria. Pero
nunca llegué a formar parte del consejo y nunca
me interes6 la politica, no me ha interesado,
ni me interesara”. Si bien muchos de sus
familiares, incluidos tios, su abuelo y amigos de
la familia, formaron parte del consejo, expreso
su incomodidad con los sistemas de gobierno

FOURTH WORLD JOURNAL

contemporaneos. “Simplemente no me gusta que
piensen que su codigo de ética o sus vigilantes
tienen derecho a entrometerse en la vida de todos.
Sobre todo si bebes alcohol; creen que pueden
meterse en todo”. Para Martina, estas actitudes
prejuiciosas no se alinean con nuestros valores
tradicionales. “No se supone que uno deba juzgar
a los demés. No somos asi”. Ella sefial6 que en
tiempos anteriores, durante los mandatos de mi
difunto abuelo Russell [mi tio abuelo, también
conocido como abuelo] en el consejo, existia

una expectativa de cuidado y proteccion de la
comunidad en lugar de vigilancia.

Al reflexionar sobre el impacto del trauma
histdrico y las politicas de los internados, Martina
reconocid que las recientes revelaciones sobre las
fosas comunes sin nombre atrajeron la atencién
que tanto se necesitaba. “Si, sabes, cuando por fin
—coémo decirlo— encontraron todos esos cuerpos
en los internados, por fin se les abrieron los ojos a
todos los blancos”. Aunque su propia experiencia
en un internado cristiano no fue tan grave
como la de otros, el sistema atin imponia cargas
significativas. “Teniamos todas esas tareas, y no
era solo una [de nosotras], éramos todas”.

Relat6 como amigos y familiares, incluyendo
un amigo arqueologo, habian visitado
cementerios, entre ellos el de White Swan. “Que
yo sepa, no encontraron nada”, dijo. Su madre y
su abuela también habian asistido a la escuela de
White Swan, que describié mas como una escuela

diurna que como un internado.

Al preguntarle sobre las ensenanzas

tradicionales relacionadas con los elementos,

WINTER V25 N2 2026



35

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

como el viento, el agua y la tierra, Martina
reflexiond sobre la importancia de prestar
atencion al mundo natural. “El viento”, dijo,
“dicen que el viento puede susurrarte cosas, y ti
decides si escuchar o no. Siempre debes escuchar
lo que te dice tu entorno”. Para Martina, escuchar
a la tierra no es solo una metafora; es, méas bien,
una practica de responsabilidad y conexion con

ella.

Al hablar del papel del canto y la oracion en
los espacios de la casa comunal, Martina enfatizo
las multiples capas de significado inherentes al
lenguaje y a las propias canciones. “Si entiendes el
idioma, entonces entiendes lo que dicen”, explico,
sefialando que este conocimiento se adquiere
con el tiempo: “Eso requiere tiempo para
comprenderlo”. Las canciones cumplen funciones
especificas. “Hay una cancién de guerra, una
cancion de mujer, una canciéon para cuando sales
a cavar, una cancion para cuando tomas lo que la
tierra te da. Apuesto a que también hay canciones
de pesca”. Las canciones son contextuales y
ofrecen orientacion para la accién y la ceremonia.
Martina reconoci6 la labor de mi tio abuelo,
el atwai Russell Jim, y de otros miembros de
la comunidad, como Jerry Meninick, quienes
transmitieron los significados mas profundos de
estas canciones. “Russell era bueno explicando”,
dijo, “porque no siempre hablaba el idioma,
también hablaba inglés. Decia: ‘Para ustedes, los
jovenes que no entienden el idioma y quieren
aprender’”. Afiadidé que Jerry también honraba la
tradicion familiar de ensefiar diciendo: “Esto es lo

que me ensefidé mi mayor”.

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Martina hablé con profundo respeto sobre
la perseverancia de las mujeres Yakama en
el cumplimiento de sus responsabilidades
ceremoniales. “Simplemente seguian trabajando
duro y cumpliendo con su deber”, dijo. Su abuela
era una lider en las practicas de recoleccion:
“recolectaba y cavaba durante mucho tiempo”.
Martina comparti6 que, si bien su abuela no
siempre fue estricta con ella, las ensenanzas
permanecieron presentes. “No sé por qué no
fue tan estricta conmigo. Yo era como una de
sus nifias blancas”, bromeo. Atn asi, Martina
encontrd maneras de aprender por si misma
habilidades tradicionales como la costura:
“Pensaba: “Abuela, vas a vivir para siempre y
siempre me coseras vestidos”.

Expreso su orgullo de que su nieta, Tashina,
haya heredado esa habilidad: “La aprendi6
rapidisimo. No creo que mi hija quisiera
aprenderla en absoluto, pero Tashina si”.

Cuando le preguntaron qué ensefianzas
esperaba que las generaciones mas jovenes
conservaran, Martina combiné humory
sinceridad. “Solo hagan lo que se les dice y no
pregunten. iPonganse en la fila!”, ri6, y anadio:
“No, Bobbi es una buena maestra, una maestra
excelente. Y siento que les ensefié algunas cosas
a ustedes [mi hermana y a mi] cuando eran
pequeiias”. Sus ensenanzas iban maés alla de
las ceremonias, abarcando actos cotidianos de
carino y continuidad cultural. “Cuando hago
mermelada, la puedo usar todo el afio, para
tartas o cumpleanos”. Recordd cuando le ensefid
a Tashina a coser una enagua: “Le dije: ‘iPan

FOURTH WORLD JOURNAL



36

HAILEY ALLEN

comido!’, y ella me respondio: ‘Si, claro’. Luego lo

"”

hizo, y exclamo: ‘iAh, si, es pan comido

Martina describi6 las numerosas comunidades
de casas comunales con las que su familia tiene
vinculos: sus tios estaban en la casa comunal
de Satus, la familia de su abuela en Toppenish
Creek y su abuelo paterno (su tila) estaba en
la casa comunal de Rock Creek, junto al rio.
“Tienen un banquete de salmon y raices, un
powwow y un torneo de herraduras”, dijo. Por
parte de su padre, la familia provenia de la casa
comunal de Wapato. “¢Ves? Por eso Bobbi dice
que vengo de una familia muy arraigada en las
casas comunales”, dijo riendo. En conversaciones
anteriores, a Martina la han llamado en broma
“realeza de las casas comunales”, un titulo que
acepta con humildad, humor y orgullo.

Excavaciones de Sawict en las
montanas Yakama

Esta dualidad de Huli también se manifiesta
en el presente a través de las experiencias vividas
en la tierra. Cuando estoy en el campo con mis
mayores y la generacion mas joven de maestros y
guardianes de la sabiduria, soy testigo de los roles
cambiantes del maestro: a veces es el anciano,

a veces la tierra misma, y a veces es mi primita
de dos anos. Con sus deditos llenos de tierra,
sefiala con entusiasmo cada tallo de zanahoria
india (Sawict) que asoma del suelo, exclamando:
“iHay una pequeiita, hay una pequeiita!”, y
con orgullo gritando: “iLo logré!”, mientras me
ayuda a arrancar la raiz de la tierra donde la vio.
Con delicadeza, arranca la Sawict de su tallo y
luego, con ternura, dice: “Ay, qué pequeiita”,
refiriéndose a cada raiz que cosechamos, sin

FOURTH WORLD JOURNAL

importar su tamano. Todas son sus pequenitas;
todas son preciosas para ella. Ella ama la tierra
con una reverencia que me llena de un orgullo y
una admiracién inmensos: por su amor puro e
instintivo hacia la madre que nos cuida a todos.
Coloca cada raiz en mi cesta, luego levanta la
vista y corretea, sefialando la siguiente para que
la conozca, la admire y reciba su medicina.

Mi tia abuela es una narradora nata, que
encierra profundas ensefianzas en cada reflexion.
Estas historias contienen lecciones que se van
desvelando con el tiempo. Me abrazo y nos sent6
en la mesa del comedor de su acogedora casa, que
recuerda a la de mi bisabuela, su cunada.

Mientras nos adentrabamos en las montaias,
Bobbi recordaba que hacia muchos anos, desde
su infancia, que no habia entrado en la ceremonia
de la cabafia de sudar, hasta que un dia, con
mi abuela, finalmente retomo la practica en un
campamento en las colinas. Bobbi hablaba de su
primera experiencia y de lo dulce, comprensiva y
amable que fue mi abuela al ensenarle. La cabana
se construyo6 de forma tradicional, y la ceremonia
sigui6 las ensefnanzas sobre la separacion y el
respeto entre los roles de hombres y mujeres.

En su libro The Gift of Knowledge: Reflections
on Sahaptin Ways, la difunta anciana Virginia
Beavert, erudita y lingliista yakama, describe esta
practica.

Las mujeres sudan separadas de los
hombres y usan sus propias hierbas
femeninas. Ademaés, no cantan en el bano
de sudacidn, solo conversan. Cada una da
gracias al Abuelo Sudor y le cuenta sus

WINTER V25 N2 2026



37

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

problemas... Las mujeres de nuestra tierra
no sudan junto con los hombres. Hacen
sus cosas por separado, sobre todo con sus
medicinas y perfumes para distintos usos.
Solo para limpiarse el cuerpo usan una
medicina comun, solo para perfumarse...
pero el otro sudor, donde se usa la medicina
sagrada, ese se mantiene en secreto. Se
atesora para usos importantes, de maneras
importantes. Pagan mucho por esta
ensefianza [como identificar, recolectar,
preparar y usar estas medicinas]. Eso es lo
que les ensena el Anciano. (p. 96).

Figura 3
Excavando Sawict. Fotografia de Hailey Allen.

Aqui, presenciamos la leccion de continuidad
através de Huli.. El recuerdo de Bobbi ilustra
como la ceremonia se desplaza por el espacio y
como aquellos comprometidos con mantenerla
viva reconstruyen continuamente lo sagrado.

Vine Deloria Jr. describe la profunda
importancia del espacio para los pueblos

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

indigenas: “Los indigenas estadounidenses
consideran sus tierras —su lugar— como
poseedoras del significado més elevado posible,
y todas sus declaraciones se realizan teniendo
en cuenta este punto de referencia” (Deloria,
2023, p. 55). Ademés, aclara esta distincion
entre las cosmovisiones occidentales e indigenas
para destacar la centralidad de la tierra en el
pensamiento indigena.

El afirma: “Cuando un grupo se ocupa del
problema filoséfico del espacio y el otro del
problema filoséfico del tiempo, entonces las
afirmaciones de cualquiera de los dos grupos no
tienen mucho sentido cuando se transfieren de un
contexto a otro sin la debida consideracion de lo
que esté ocurriendo”. (Deloria, 2023, p.55).

En estos recuerdos y experiencias, recuerdo
que Huli no es solo aliento o viento, sino una
fuerza vital que se mueve a través del espacio
y la ceremonia, nutriendo mi alma mediante
el parentesco y transformando y refinando mi
conocimiento con cada encuentro con la tierra.
A través de la tierra, recuerdo como respirar de
nuevo y como restaurar la relacion con ella que
el colonialismo intent6 romper. A través de la
risa de mi prima pequeiia, las historias de mi tia
abuela y el recuerdo de mi carifiosa y bondadosa
abuela, recuerdo que la medicina reside en la
tierra y dentro de nosotros, a través de nuestra
respiracion, en nuestras manos, en nuestros
suefios y en nuestra memoria. Esta es la belleza y
la ternura de regresar a la tierra y transmitir las
ensefanzas a la proxima generacion, para sanar,
reparar y reconstruir lo que se rompid, y para
mantener vivo lo sagrado a través de historias y

tradiciones.

FOURTH WORLD JOURNAL



38

HAILEY ALLEN

Gestionando la memoria: Kiutus Jim y los
vientos de resiliencia

Figura 6
Camisetas de la Carrera Kiutus Jim de los ultimos dos afios
(2024 y 2025). Fotografia de Hailey Allen.

Figura 4 La carrera anual de Kitus Jim es mucho
Ku'pin utilizado para desenterrar raices. Fotografia de mas que una simple carrera. Es una ceremonia
Hailey Allen

viva que encarna la resistencia, la memoria y

la fortaleza del pueblo Yakama, transmitida a
través de la presencia y el liderazgo de las mujeres
Yakama, cuyo papel sigue siendo fundamental
para preservar su dimension ceremonial.
Ubicada en la tierra ancestral de mi familia y
continuada por la familia extendida, representa
la interconexidn, la medicina relacional y la
resiliencia ceremonial, reflejando una practica
compleja que resiste las fuerzas coloniales y
destructivas que amenazan la existencia del
pueblo Yakama.

Como descendiente de Jim, mi participacion
es personal y etnografica. El nombre conlleva
un legado que abarca décadas, demostrando

la resiliencia, la brillantez, la tenacidad y la

Figura 5 resistencia que representa la carrera. Correr

Preparativos para la excavacion. Ku'pin y Waapas (cestas . ha sid L, . ial .
para excavar). Fotografia de Hailey Allen. siempre ha sido una practica ceremonial en mi

familia; al igual que los Primeros Alimentos y

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



39

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

otras practicas tradicionales, la carrera simboliza
la resistencia indigena y la fortaleza espiritual
necesaria para contrarrestar la aniquilacion
colonial y la destruccion ecolégica.

Mi tio abuelo, el atwai Russell Jim, me
recuerda que la resistencia es mas que
supervivencia fisica; es una fuerza de espiritu
milagrosa. En el documental “A Quiet Warrior”
(Un guerrero silencioso), del fallecido cineasta
Jeanne Givens, mi tio abuelo comenta sobre la
extraordinaria fuerza de los caballos salvajes.
Describe como pueden correr todo el dia, y
afiade: “Los caballos eran magnificos... tenian
la capacidad de correr todo el dia... parecian
llegar hasta lo més profundo de su ser”. Ahi es
donde reside la verdadera salud, en todo sentido:
espiritual, fisico, emocional y relacional.

Aunque este afio corri una carrera dificil, llevé
conmigo sus palabras, repitiéndome: “Busca en
lo mas profundo de tu corazén”. Pido valor y
fuerza para explorar esa profundidad y abrazar
esa fortaleza. Este acto de resiliencia me recuerda
que la supervivencia es inseparable de la lucha, y
que la resistencia no existe en el aislamiento; se
despliega a través de la tierra, los espiritus que me
rodean y la familia que corre a mi lado, tanto en
cuerpo como en memoria.

Una ceremonia marca la finalizacion de la
carrera Kiutus Jim. Después de la carrera, se
realiza un sorteo para cada participante, una
ceremonia del salmon y una ensefianza. Mi
tia abuela Bobbi siempre est4 en la cocina,
preparando el salmén y la comida para todos. La
observo moverse con soltura; sabe exactamente

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

lo que se necesita, casi sin hablar, y esta
completamente dedicada a su labor. Las mujeres
de nuestra tribu siempre trabajan arduamente.
Siempre en movimiento, siempre preparandose,
siempre asegurandose de que todos estén bien
atendidos.

Sin embargo, es mas que solo cocinar. Pienso
en la comida y en la medicina que se le ahade.
Es mas que una comida. Los pensamientos
y sentimientos que la tia Bobbi alberga al
prepararla también forman parte de la medicina.
El carifo, la intencion, la energia que transmite se
transfieren a la comida. Eso es lo que comemos,
eso es lo que nos nutre.

Escuché a mi tio abuelo, Robert Jim (el otro
Bobbi Jim), hablar sobre este lugar especial y
las reuniones que aqui se celebraban. Habl6 de
su abuelo, mi tatarabuelo Kiutus, y de lo buen
corredor que era. Las historias de los juegos y
las reuniones especiales que se llevaban a cabo
aqui aun se sienten en el aire. El Huli evoca estos
recuerdos y los trae de vuelta a este espacio. La
memoria regresa al lugar, y experimentamos
la transmisién del conocimiento a través de su
aliento. Sus ensefianzas ofrecen una renovacion
de nuestro espacio sagrado, un recuerdo. La
narracion y la memoria preservan la continuidad
cultural, y el espacio funciona como un deposito
vivo de epistemologias ancestrales, que sostiene la
identidad y la capacidad de adaptacién a través de
las generaciones.

Durante la carrera, pasamos cerca del
cementerio donde estan enterrados muchos
de mis familiares. Estuvimos aqui hace apenas

FOURTH WORLD JOURNAL



40

HAILEY ALLEN

un par de meses para limpiar y decorar sus
tumbas. Cada Dia de los Caidos, vamos a varios
cementerios indigenas y limpiamos la tierra,
retiramos las ofrendas antiguas que se han roto

o deteriorado y las reemplazamos con objetos
nuevos con significado (molinillos de viento,
banderas estadounidenses para los veteranos,
flores en jarrones de cristal y pequenos recuerdos
como figuritas de animales, joyas u otros objetos
personales).

La carrera tiene lugar el 4 de julio, una elecciéon
deliberada. La Nacién Yakama solia disfrazar
la festividad como una celebracion patridtica
del Dia de la Independencia, usandola como
pretexto para reunirse en ceremonias durante
la época de asimilacién indigena, cuando el
gobierno estadounidense prohibi6 las reuniones
ceremoniales y las grandes concentraciones. Esta
demostracion patriotica les servia de resquicio
legal, permitiéndoles celebrar ceremonias
mientras engafaban al gobierno estadounidense
haciéndole creer que celebraban el Dia de
la Independencia. Jacob (2021) plasma esta
resistencia estratégica en su libro Fox Doesn’t
Wear a Watch: Lessons from Mother Nature’s
Classroom (El zorro no usa reloj: Lecciones del
aula de la Madre Naturaleza):

“Mis amigos Nez Percés me recuerdan

la historia de la resistencia indigena a la
opresion del estado colonizador que esta
vinculada al Cuatro de Julio. A medida que
las danzas y reuniones indigenas fueron
prohibidas como practicas ‘salvajes’,

los pueblos indigenas brillantemente

FOURTH WORLD JOURNAL

comenzaron a ‘celebrar’ el Cuatro de
Julio, y los agentes indios responsables
de controlar a los nativos asumieron que
tales celebraciones estaban motivadas
por fervor patriotico, evidencia de

que los nativos se estaban asimilando
apropiadamente.” (p. 41).

De esta manera, la Carrera Kiutus Jim no es
solo un acto de resistencia sino una expresion
dinamica de Huli, el viento, que lleva consigo la
memoria, la resiliencia y el movimiento hacia
adelante. Como Huli, estas practicas cambian
y se adaptan, pero permanecen constantes en
su presencia y fuerza. Las mujeres son parte
integral de esta continuidad; su labor, a menudo
invisible pero fundamental, las lleva consigo.
Preparan las comidas, sostienen las ceremonias
y portan la medicina implicita en cada acto de
cuidado. De esta manera, sus esfuerzos son
similares a Huli en tanto que circulan silenciosa
pero poderosamente para asegurar que las
ensefanzas, los recuerdos y las ceremonias
continden. Sus manos y su aliento generan y
nutren la comunidad, creando los vientos de

resiliencia que siguen soplando.

Reflexiones de los ancianos: Rene
Brown sobre las tradiciones de las
casas comunales

Conversé con la anciana Rene Brown,
una respetada miembro de la casa comunal
Wapato, quien se cri6 en la casa comunal y
posteriormente se convirtioé en jefa de la linea

femenina. Este extracto destaca sus reflexiones

WINTER V25 N2 2026



41

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

tras los servicios de la Fiesta del Huckleberry1 del
27 de julio de 2025, centrandose en sus primeras
experiencias, responsabilidades y ensenanzas
dentro de la casa comunal.

Como parte de nuestra conversacion, le pedi
que reflexionara sobre sus primeras experiencias
en la casa comunal y lo que significaba aprender
siendo una nifna. Le pregunté:”¢Puedes compartir
algtin recuerdo de cuando eras mas joven,
creciendo en la casa comunal... o lo que significo
para ti cuando estabas aprendiendo?”

Ella comparti6é: “Un buen recuerdo seria
cuando yo tenia probablemente la edad de Sugar,
que tiene cinco afnos. Estibamos de pie en el
suelo, y mi tia mayor, Amelia, sali6 y nos ensefi6 a

bailar”.

Hizo una pausa por un momento,
reflexionando sobre su infancia y su crecimiento
en la casa comunal con nuestras tradiciones, y
luego compartio: “Estar quietos, no hablar, no
jugar... aprender a cavar y recoger por primera

vez fue una experiencia increible”.

Los nifios no podian cavar ni recolectar hasta
que fueran capaces de valerse por si mismos.
“No podias hacer nada de eso hasta que supieras
peinarte... Una vez que un nifo era capaz de
peinarse y cepillarse los dientes solo, entonces
podia empezar a aprender a cavar y recolectar”.
Las familias atin intentan mantener esta

tradicién.

Al preguntarle sobre las responsabilidades
que tenia durante la ceremonia cuando era joven,

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Rene reflexion6 sobre cémo su participaciéon
comenzod a cambiar desde temprana edad.
Explicé como paso del salon ceremonial
principal a la cocina. Este espacio se convertiria
en fundamental para su contribucion a la
comunidad de la casa comunal.

“Me introdujeron al mundo de la cocina. Asi
que siempre he estado en la cocina desde que
tenia unos diez anos”, recordo.

A partir de ese momento, Rene comenzo
a ayudar con la preparacion de alimentos y
otras tareas relacionadas con la cocina, lo que
se convirtid en su principal responsabilidad
durante la ceremonia.

“He estado en la cocina ayudando:
preparando las raciones, limpiando los saleros
y pimenteros... poniendo los platos para servir.
Hay seis platos. Esa era una de mis principales
responsabilidades.”

A medida que fue creciendo, el papel de Rene
se volvio cada vez mas central, y finalmente
asumio el liderazgo en la cocina.

“Ahora que soy mayor, la cocina se volvid

mia... era mia.”

! Nota de la traductora: “Huckleberry” suele traducirse como
“arandano”. Sin embargo, la palabra “huckleberry” se utiliza en inglés
para referirse a una variedad de bayas, frutos de diferentes especies

de la familia Ericaceae. En contraste, la palabra “arandano” suele
referir unicamente a la variedad azul y roja. Histéricamente, los frutos
de huckleberry han sido un recurso importante de alimentacion y
nutricion para distintos grupos indigenas, y tienen también relevancia
cultural. Se decide no traducir la palabra del inglés, al no contar con un
equivalente al espafiol que comunique la diversidad de estas plantas, su
importancia historica, nutricional y cultural para los pueblos indigenas.

FOURTH WORLD JOURNAL



42

HAILEY ALLEN

Los problemas de salud han hecho que estas
funciones pasen a otros.

“Ya no he podido hacerlo porque me han
operado dos veces de la espalda. Asi que se lo he
pasado a otras personas, y ellas lo hacen.”

Cuando le pregunté a Rene qué le habian
ensefiado desde pequefia sobre como comportarse
o comportarse en la casa comunal, hizo una pausa
y reflexiond.

“Era mas bien... se esperaba que lo hiciéramos.
No es que nos lo ensefiaran, era una mirada que
te dirigian”, dijo.

En lugar de recibir instrucciones directas,
el método tradicional de aprendizaje para los
ninos se basaba en la observacion y las senales
sutiles. Las miradas, la presencia y el ejemplo
comunicaban las expectativas de disciplina. Rene
explico que las ensefianzas formales en la casa
comunal estaban més dirigidas a los tamborileros,
y se esperaba que los nifios se mantuvieran
respetuosos y en silencio.

“Cuando yo era nifia, se suponia que los nifios
debian ser vistos, pero no oidos”, dijo. “Eso era
algo muy importante”.

Senal6 el cambio en las ensefianzas y
expectativas culturales a lo largo del tiempo y
reconoci6 que las generaciones méas jovenes,
incluidos sus propios nietos, no necesariamente
comprendian las costumbres tradicionales y las

expectativas anteriores.

“Mi nieta y los demaés de esta generacion ya no
saben lo que eso significaba”, observo.

FOURTH WORLD JOURNAL

Rene conto que, cuando era pequena, a los
nifios no se les permitia asistir a los funerales
hasta que alcanzaban cierto nivel de madurez y
comprension. Record6 el primer funeral al que
le permitieron asistir, el de su tia Tila Henry,
cuando tenia unos doce afios.

“Creo que el primero que recuerdo fue
cuando tenia unos diez... diez o doce afnos. Ese
fue el primero al que pude ir.”

Rene describid la disciplina en la casa
comunal como “bastante estricta”. Sefiald
que durante su infancia la gente consideraba
inapropiado el comportamiento lidico o
informal que se ve hoy en dia.

“Mis nietos alla afuera comportandose de
forma kushim [salvaje o indomita]—eso no se
podia hacer. Los ancianos estaban sentados alli
con su latigo.”

Senalo el espacio que nos rodeaba,
recordando la forma en que los ancianos
imponian la disciplina, a menudo sin necesidad
de decir una palabra.

“Simplemente te miraban”, dijo,
transmitiendo lo poderosa que podia ser esa
ensefianza silenciosa.

Cuando le pregunté a Rene sobre el papel
de la mujer en la casa comunal, hizo hincapié
en los claros limites ceremoniales que definen
las responsabilidades segin el género. “A las
mujeres no se les permite tocar el tambor
en absoluto”, explica, describiéndolo como
un objeto sagrado designado explicitamente

WINTER V25 N2 2026



43

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

para las responsabilidades ceremoniales de los
hombres.

Continuo explicando la division de roles
dentro de la casa comunal durante la ceremonia.
La cocina, donde trabajan las mujeres, no esta
separada del espacio ceremonial; al contrario, es
un aspecto vital y fundamental del mismo. Esta
distincion refleja una estructura en la que los
roles estan diferenciados, pero profundamente
interdependientes. Como explica Jacob (2013),
citando el estudio de Ackerman sobre las normas
de género en la Meseta, el orden social se basa
en roles “complementarios pero iguales”. Rene
reforz6 esta vision del mundo cuando explico:
“Cuando estamos en la cocina, las mujeres no
pueden ir de caza ni de pesca”. Estas actividades
estan reservadas para los hombres, cuyo rol es
proveer y preparar comida como parte de su
obligacion ceremonial. “Los hombres proveen y
nos la traen”, dijo.

Rene describid el protocolo ceremonial que
se lleva a cabo cuando se trae la caza a la cocina
de la casa comunal. “Cuando traen el venado,
ya viene decapitado. No nos permiten comer
ni ver la cabeza”, explico. El animal se eviscera
previamente, y solo el cuerpo del venado se lleva a
las mujeres. “Eso es algo que se supone que hacen
los hombres. Es un ritual para ellos, no para

» »

nosotras”.,”ella lo sefial6.

Esto pone de relieve la importancia de la
participacion activa de los hombres en las
ceremonias y tradiciones de la casa comunal.
Para mantener un equilibrio armonioso entre los
géneros, es necesario que los hombres también

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

participen y aprendan estas practicas culturales.
De esta manera, el feminismo Yakama depende
de que los hombres perpetien, defiendan y
promuevan las tradiciones, encarnando los roles
complementarios esenciales para la integridad
cultural colectiva de la comunidad.

Cuando pregunté si a las mujeres se les
permite manipular el pescado, Rene aclaré que
si, pero solo después de que los hombres hayan
completado su papel ceremonial.”Después de que
nos lo traigan, si, puedes”, dijo.

Al reflexionar sobre el protocolo de género
en el espacio ceremonial, Rene describi6 como
antiguamente se mantenian limites claros en las
relaciones dentro de la casa comunal. “En mis
tiempos”, explico, “no se permitia tocar a los
hombres”. Recordo6 la profunda convicciéon con la
que se practicaba este respeto: “Tenia un tio, el tio
Will. Nadie, absolutamente nadie, lo tocaba. Los
hombres debian ser respetados de esa manera en
todo momento”.

A pesar de las expectativas formales, Rene
recordaba con carino la relaciéon especial que
tenia con su tio, que, con delicadeza, flexibilizaba
las normas ceremoniales. “Me dejaba abrazarlo”,
dijo. “Todos preguntaban: “¢Qué haces? ¢Por qué
lo abrazas?”. Pero me lo permitia. Y, la verdad,
eso era muy especial para mi, de nifa. Y él incluso
me devolvia el abrazo en publico”. Para ella, estos
momentos eran significativos y reflejan tanto los
lazos familiares como la cuidadosa negociacion
del respeto dentro de las estrictas expectativas
culturales. “Mi difunto hermano y yo éramos muy
unidos a é1”, anadio6. “Asi que era bonito poder
hacer eso con él, sentirnos parte de la familia”.

FOURTH WORLD JOURNAL



44

HAILEY ALLEN

Cuando se le pregunto si esos limites
ceremoniales habian cambiado en los tltimos
anos, Rene reconocio los cambios. “Si, ahora...
ahora los hombres se abrazan”, senalo. “Y ya
no se sientan en el lado de los hombres. Incluso
los hombres se sientan con las mujeres, y las
mujeres con los hombres”. Este cambio en
la etiqueta espacial y relacional marca una
transicion generacional. “Antes no se podia hacer
eso”, enfatiz6. Al preguntarle cuando empez6 a
notar el cambio, reflexion6: “Empez6 a cambiar,
probablemente... uf, diria que hace unos veinte
anos. Hace unos veinte afios, todo empez6 a
cambiar”.

“Ahora se oye a los percusionistas. Nuestra
seccidn de percusion... porque muchos de ellos
ya fallecieron. Asi que la seccion de percusion
es diferente. Estan intentando ensefar a la

generacion mas joven cémo hacerlo.”

Cuando se le pregunté qué opinaba sobre el
desempeiio de la generacién mas joven con la
bateria, ella respondio:

“Es diferente. Es diferente.”

Continud, comparando las practicas actuales
con las de su infancia:

“Es igual que con las mujeres... con las
recolectoras y las excavadoras. Ahora es diferente.
Los tiempos son muy distintos a como eran
cuando yo era joven. Antes era muy estricto.
Ahora es mas permisivo.”

Rene describi6 algunos de los cambios en las

expectativas:

FOURTH WORLD JOURNAL

“Pueden tener teléfonos. Pueden hablar con

sus hijos. Pueden tener nietos.”

Cuando se le coment6 que “simplemente se
siente diferente”, Rene respondio:

“Si, es diferente. Aunque es una experiencia de
aprendizaje para todos. Todos estan intentando
aprender.”

Esta reflexion explora la flexibilidad y
los cambios dindmicos que permiten la
perdurabilidad de la tradicion y la cultura.
Estos cambios posibilitan modificaciones en los
estandares sociales, creando una estructura y
funcion flexibles. Este concepto se asemeja al
viento, que puede transformar el entorno y las
circunstancias, y cuya adaptabilidad le permite
ajustar su funcion y seguir prosperando. De
manera similar, las narraciones orales se emplean
con frecuencia porque permiten flexibilidad y
la coexistencia de multiples comprensiones,
ensefianzas y practicas. Rechazan los ideales
rigidos y compartimentados de las ideologias
y epistemologias occidentales, dando cabida a
la multiplicidad y la adaptacion a lo largo del

tiempo.

Le pregunté a Rene sobre el papel de la mujer
durante los cantos y bailes en la casa comunal,
sabiendo que las mujeres no tocan el tambor.
Respondi6 sin dudar: “Si, no nos permiten tocar
el tambor. Las mujeres, para ser honesta, nos
mantenemos al margen. Tenemos que apoyar a
los hombres”. Anadi6 que el papel de la mujer en
este contexto es “estar a su lado, més o menos, sin

interrumpirlos”.

WINTER V25 N2 2026



45

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

Al preguntarle sobre la Ceremonia de los
Primeros Alimentos, Rene habl6 con reverencia
y claridad. “Los Primeros Alimentos son
sumamente importantes para nosotros como
pueblo indigena”, comenzd, “porque nos nutren”.
La describi6 como un tiempo de renovacion
al “principio de la primavera”, que marca la
llegada del “primer salmon, las primeras raices
que desenterramos, los venados, los alces”.
Reflexiond: “Es nuestra primera salida, el ser
vistos de nuevo... para estar abiertos y presentes”.
Enfatiz6 no solo el significado ceremonial, sino
también la importancia practica de recolectar
y conservar los alimentos: “Cuando vamos a
excavar y cosechar, también es importante
conservar los alimentos para que nos duren

durante el invierno”.

Rene también senal6 la division del trabajo
por género en la preparacion de alimentos,
especialmente en el pasado: “Si se trata de secar la
carne de venado y alce, los hombres se encargan
de eso. Asi que, normalmente, las mujeres no se
ocupan de ello”. Pero observ6 un cambio en la
practica contemporanea y anadid: “Ahora se ven
muchas més mujeres... En mi época, no habia
muchas que se dedicaran a eso”.

Este cambio ilustra la necesidad constante
de preservar y mantener nuestras ceremonias,
lo que a veces exige apartarse de las practicas
tradicionales. Durante nuestra entrevista, Martina
describi6 ocasiones en las que la falta de venados
para la ceremonia obligb a las mujeres a cazar.
Nuestra comunidad tradicionalmente depende
de los hombres para obtener la carne. Cuando
esta responsabilidad no se cumple, nuestras

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

practicas ceremoniales se ven significativamente
afectadas, lo que hace necesario que las mujeres
asuman ocasionalmente este rol para asegurar la
continuidad de la ceremonia. Un patrdn similar
se observa en la pesca, donde las mujeres han
asumido cada vez mas roles y responsabilidades
que son cada vez més inclusivos en cuanto al

género.

Pregunté sobre los protocolos para el duelo
por la pérdida de un ser querido, haciendo
referencia a lo que Martina habia comentado
sobre esperar antes de regresar a las montanas.
Rene afirmé que, tradicionalmente, la expectativa
es que las personas esperen un afo entero antes
de retomar ciertas practicas y responsabilidades
ceremoniales. “Hay que tomar distancia”,
explic6. Durante este tiempo, no esta permitido
ir a las montafas ni a zonas de excavacion, ya
que hacerlo se consideraria un taba. “Si vas alli
y arrancas las raices, si recoges las bayas, esas

bayas y esas raices no volveran jamas”.

En cambio, otros se hacen cargo de esas
responsabilidades. Rene recordé como, tras el
fallecimiento de su hermano en 2023, la gente le
trajo raices y bayas a su familia. “Iban a recoger
las raices y luego las traian en bolsas de basura
para que pudiéramos abonarlas y cuidarlas,
para que estuviéramos listos para el funeral”.
Anadio que trajeron “cientos y cientos de bayas”,
enfatizando el esfuerzo colectivo que implica

honrar este momento de duelo.

Cuando le pregunté sobre el impacto de
los tratados en las practicas ceremoniales y la

continuidad cultural, Rene fue sincera. “Voy a ser

FOURTH WORLD JOURNAL



46

HAILEY ALLEN

completamente honesta”, dijo. “Tengo 54 afios

y jamas he leido el tratado en mi vida”. Aunque
record6 que su madre la inst6 a leerlo cuando

se postul6 para Miss Nacion Yakama en 1989
—"tienes que leer el tratado, tienes que entender
de qué se trata”—, Rene admiti6: “Solo le eché un

vistazo por encima... No sé qué implica”.

Su comprension de los derechos consagrados
en los tratados se ha ampliado gracias a su trabajo
en el sistema federal, donde ahora se enfrenta a
las implicaciones practicas de dichos derechos.
“Ahora entiendo mejor cuales son nuestros
derechos consagrados en los tratados y qué se
supone que podemos hacer”, sefial6. Si bien estos
derechos influyen en su vida actual, reconocio:
“Me afectan en algunos casos, pero no en todos”.

Hablamos sobre las perturbaciones mas
amplias que politicas como la aplicacion de
tratados y los internados han tenido en las
ceremonias, el idioma y el conocimiento
intergeneracional. Rene reflexiono sobre los
desafios: “No creo que nos haya afectado tanto
aqui en la reserva”, dijo al principio. Pero
luego anadi6: “Entiendo un poco de yakama...
Puedo hablar un poco cuando hablo con mi
nieta, pero fue mi decisién”. Reconoci6 que las
interrupciones causadas por la supresion de
las ceremonias y el idioma tuvieron un efecto
generacional: “Una vez que eso termino, ya no se

permite hacerlo, y eso es muy dificil”.

Rene también reconoci6 la distancia que
algunas personas sienten con respecto a la
vida ceremonial, en particular aquellas cuyas

familias se vieron directamente afectadas

FOURTH WORLD JOURNAL

por los internados o el desplazamiento. “Hay
quienes vienen porque dicen: “No sé qué estoy
haciendo. ¢Alguien me puede ayudar, por favor?”,
compartid. La vulnerabilidad de quienes buscan
reconectarse refleja tanto una interrupcion en la
transmision del conocimiento como la resiliencia
de nuestra cultura y el deseo de quienes buscan
reconectarse con lo que se perdi6 o se rompi6 en
su linaje.

Rene sefial6 que algunos miembros de la
comunidad, en particular aquellos cuyas familias
fueron apartadas de las practicas tradicionales,
podrian no estar familiarizados con la casa
comunal ni con sus ceremonias. Comento:

“Hay quienes vienen porque dicen: ‘No sé qué
estoy haciendo. ¢Alguien me puede ayudar, por
favor?””. Describi6 a un hombre Yakama inscrito,
de unos sesenta anos, que “no tiene ni idea de qué
es la casa comunal ni de qué se trata la iglesia”
porque “no creci6 en un entorno asi” y “estaba
fuera de la reserva”. Rene expreso su disposicion
a apoyarlo en su aprendizaje, diciendo: “El
realmente quiere ser parte de esto, tener esa
sensacion tradicional. Asi que estamos tratando
de brindarle esa experiencia y ese conocimiento”.

Respecto a la reconexidn cultural, Rene
explico: “Tenemos gente que viene y estamos
intentando aprender y ensefiar, y estan
dispuestos, ansiosos. Quieren saber de qué se
trata”. Identifico el idioma como un desafio
importante, afirmando: “La barrera del idioma...
no muchos de nosotros lo hablamos”. Si bien ella

» &

“lo entiende”, “no lo habla con fluidez”, y “las
personas que vienen tampoco lo entienden ni lo

hablan”. Sefial6 que “muchas de las personas que

WINTER V25 N2 2026



47

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

estan aqui no lo hablan, excepto Deland, el lider.

El si lo habla, pero nadie més aqui”.

Rene describio la historia de Deland: “Deland
lleg6 a nosotros sin haber hablado yakama
nunca antes”, pero “queria recuperar su nombre
indigena; su abuela habia fallecido”. Queria
recuperar el nombre indigena de su abuela.

Y dijo: “Voy a aprender a hablar el idioma”.
Y lo logré”. Anadio6: “Fue a la universidad, se
matricul6 en la clase de idioma y lo aprendi6 en

un ano”.

Rene enfatiz6 que aprender la lengua yakama
es sumamente valioso cuando se practica en
interaccion. “Es bueno tenerla a mano mientras
se aprende, siempre y cuando se pueda conversar
con alguien”, explic6. Reflexionando sobre su
propia experiencia, compartié como su madre la
animaba a hablarle solo en su lengua materna:
“Le decia... no me hables en inglés. Solo quiero
que me hables... en ichishkiin”. Este método,
aunque significativo y expresado mediante
acciones, no estaba exento de dificultades. “Era
diferente porque no entendia, ya que tenia que
repetirmelo todo”, record6 Rene, sefialando
que su dificultad con la pronunciacién anadia
otra complicacion. “Era muy frustrante para
ella porque yo no lograba dominar la lengua, los
dialectos, ya que hay 14 dialectos diferentes”.

Rene explico la diversidad lingiiistica de
la Nacién Yakama. “Hay 14 tribus y bandas
diferentes en la reserva Yakama... aqui en la casa
comunal Wapato, decimos chush, en Priest, dicen
chush. En el rio, dicen cheesh... cada uno tiene
un dialecto diferente. Si bien algunos dialectos

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

todavia se hablan, reconoci6 que otros ya no

se hablan. Afiadid: “Los ancianos del rio... no
quedan muchos. Y... hay uno en Priest Rapids,
donde quedan bastantes, y los nifos lo estan
aprendiendo. Asi que si, nuestros nifios aqui estan
tratando de aprender y nosotros de comprender”.

Cuando le pregunté qué consideraba mas
importante para las generaciones mas jovenes,
Rene respondi6 directamente: “Aprender
las tradiciones, seguir nuestras tradiciones...
simplemente tener la mente abierta”.

Describi6 como se esfuerza por transmitir este
conocimiento, en particular a su nieta. “Ella tiene
ganas de aprender, y yo la ayudo, le ensefio... hoy
estibamos sentadas a la mesa y ella dijo: ‘iOh,
piyaxi [raiz tradicional]”.

Rene senal6 que, si bien muchos jovenes
quieren aprender, las distracciones como los
videojuegos a menudo interfieren. “La generacion
mas joven si quiere aprender mas, pero al
mismo tiempo, esta el tema de los videojuegos”.
Comparti6 la historia de uno de sus nietos, quien
participa en la banda de percusion pero tiene
dificultades para concentrarse. “Simplemente los
hace atrasarse. Pero trato de animarlo y ayudarlo
a mantenerse en la fila”. Otro nieto, comento,

“no quiere... se queda en su habitacion jugando
videojuegos. Todo el dia. Es como, no puedes
hacer eso”. Expreso6 su preocupacion: “Deberia
haber estado aqui hoy para servir agua, porque le
gusta servir agua, pero no asisti6”. Reflexionando
sobre el cambio generacional, compartio: “La
tradicion se les esta escapando poco a poco”.
Hizo hincapié en la importancia de la ensefianza
temprana: “Pero si les ensefias a esta edad...
entonces puede que lo aprendan”.

FOURTH WORLD JOURNAL



48

HAILEY ALLEN

Recolectar con cuidado: Tmaani
(recolectar bayas, cosechar fruta)
en la practica

La siguiente seccion reflexiona sobre mi
experiencia personal al adentrarme en las
montafias y participar con las mujeres en la fila
para la casa comunal Yakama. Mi abuelo atwai
(tio abuelo) Russell Jim fundé nuestra casa
comunal, el White Swan Community Center
(Centro Comunitario Cisne Blanco). Su esposa,
mi tia abuela Barbara Jim, es ahora una de las
lideres, junto con mi Kathlah (abuela) Carol
Lucei, supervisando las practicas ceremoniales
y de recoleccion de alimentos, coordinando
el montaje, la limpieza, la organizacion,
la disposicion de las mujeres en la fila y
asegurandose de que todas tengan la vestimenta
tradicional necesaria.

Al crecer y asistir a la casa comunal, siempre
me senti profundamente conectada con la tierra
y la religion, rodeada del inmenso amor de mi
familia en toda la comunidad. El afio pasado
tuve la oportunidad y el honor de unirme al
grupo de mujeres que se dedican a la recoleccion
y excavacion de la tierra. Esto representa
una oportunidad excepcional que conlleva
importantes responsabilidades. Participar en este
trabajo va mas alla de la simple rutina; implica
forjar una profunda conexion con la tierra.

Como expreso una de las lideres del grupo de
mujeres, se trata de “abrir el alma a las bayas”,
permitiendo que la tierra y tu ser se entrelacen.
Requiere humildad para aceptar la sanacion,
la medicina, presente a lo largo de todo el

FOURTH WORLD JOURNAL

Figura 7

Chchdya (Arbusto de juneberry). AUn no esta listo para la
cosecha. Estos frutos maduran antes que el huckleberry y
las cerezas de Virginia. Fotografia de Hailey Allen.

proceso. Mis maestras enfatizaron que mantener
un buen corazén —y cultivar pensamientos y
sentimientos positivos y de gratitud— es esencial.
Aprendimos que los sentimientos y pensamientos
que experimentamos al conectar con la tierra 'y
recolectar la medicina deben ser respetados y
honrados. Esta energia que llevamos dentro se
absorbe en la medicina. Si surgen pensamientos
daninos durante cualquier parte del proceso
(recoleccion, limpieza, preparacion o servicio),
esa energia se adherira a la medicina y la

corrompera.

WINTER V25 N2 2026



49

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

Tmish (cerezas de Virginia) del
valle de Yakama

Me preparaba para ir a recolectar bayas con
las hermanas Swan de la casa comunal cuando
mi hija de 8 afios se despert6 temprano y me
pregunté adénde ibamos. Le recordé, como antes
de nuestra visita, que era una gran oportunidad:
iba a reunirme con las mujeres para recolectar
bayas. Se levant6 de un salto, frotadndose los ojos
adormilados (habiamos viajado tarde la noche
anterior a Yakima y habiamos dormido poco) y
dijo emocionada: “iYo también quiero ir!”.

Nos vestimos, preparamos nuestro almuerzo
y salimos a encontrarnos con las mujeres.
Esperandolas en White Swan, en el Cougar Den,
desayunamos y compartimos nuestra emocion. Le
expresé mi gratitud por haber elegido asumir este
rol, senialando que, al comenzar su participacion
en la practica viva a una edad tan temprana,
acumularia experiencia y conocimiento para
compartir con las generaciones mas jovenes. Fue
un hermoso momento de aprendizaje conjunto, el
Huli en accion.

Tras reunirnos con el grupo de mujeres, nos
dirigimos al valle para pasar el dia recolectando
cerezas de Virginia. Los pajaros nos acompanaron
durante el trayecto, volando, danzando,
revoloteando y girando.

Hablamos con los pajaros mientras mi hija
sonreia, intentando capturar en fotografias este
encuentro, absorbiendo y tratando de preservar
el momento y las cualidades medicinales del
entorno: el lugar donde nuestros ancestros han
estado durante siglos y mas. Nos maravillamos

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

con las ondulantes colinas que nos rodeaban.

El dia era hermoso e inusualmente fresco para
principios de agosto en esta region semiarida.
Experimenté una profunda respuesta somatica,
una conciencia de las células de mi cuerpo
vibrando con la memoria ancestral, un despertar
de nuestro ADN en relacion con este lugar y

un refuerzo de la profunda interconexion entre
la tierra, el cuerpo y la herencia. Estabamos
agradecidos por esta oportunidad de transmitir y
participar en nuestras tradiciones.

Unos dias antes de reunirme con las mujeres,
pasé el dia cosechando wisik (zarzamoras) en
Ferndale y dediqué la tarde a hacer mermelada
por primera vez, envasando los frascos para
regalarlos. Este proceso de recoleccion y
preparacion de regalos estuvo impregnado de
un cuidado intencional, reflejando una antigua
practica familiar arraigada en el principio
indigena de reciprocidad: un ciclo continuo de dar
y recibir que fortalece las relaciones.

Figura 8
Tmishaash (Arbusto de cerezo de Virginia), White Swan,
Washington. Fotografia de Hailey Allen.

FOURTH WORLD JOURNAL



50

HAILEY ALLEN

Llevé la mermelada de zarzamora como
muestra de gratitud y me presenté de nuevo
a las mujeres, pues hacia muchos afios que
no las veia. Durante la altima década, habia
frecuentado principalmente la casa comunal de
Wapato, mientras que estas mujeres, parientes
por matrimonio, pertenecian a la casa comunal
del Cisne Blanco, que yo rara vez habia visitado,
salvo para el pawanikt (ceremonia de bautizo)
de mis hijos el verano anterior. El acto de dar,
aunque modesto, era importante, sobre todo
porque mi hija observaba y asimilaba esta
practica. El obsequio reconocia la interconexion
entre las personas, la tierra y nuestros ancestros.
También reconoce que honramos el privilegio de
recolectar de la tierra y asumimos con seriedad la
responsabilidad de honrar estos dones mediante
la generosidad.

Al reunirnos para recoger cerezas silvestres,
formamos una fila a lo largo del camino de tierra,
cada uno sosteniendo su primera cereza, una
sola cereza de Virginia cuidadosamente sujeta
entre el pulgar y el indice de la mano derecha,
ordenados de mayor a menor edad y mirando
hacia el este. Hicimos una pausa para orar,
cantar y presentarnos en ichishkiin con nuestros
nombres indigenas. Agradecimos la lluvia que
nos cay6 encima, un regalo que refresco el dia,
nutrio la tierra y refresco los primeros alimentos y
medicinas.

Pasamos el dia recolectando, compartiendo
historias, y mi hija hizo nuevas amigas. Las
mujeres tenian edades comprendidas entre poco
mas de un ailo y ancianas matriarcas, lo que
refleja el conocimiento intergeneracional y la
continuidad cultural.

FOURTH WORLD JOURNAL

Figura 9
Mi hija, Ava Lien, limpiando y secando su Tmish (cereza de
Virginia) Fotografia de Hailey Allen.

Conclusion

En esencia, este proceso ha sido dinamico
y libre, desarrollandose a ritmos ciclicos y a su
propio compés. Guiada por mi intuicion, este
proceso ciclico e iterativo me ha permitido
sumergirme en la experiencia de la investigacion,
dando forma a un enfoque que trasciende la
observacion y ofrece una ceremonia reflexiva
y participativa. A través del trabajo de campo
—recolectar bayas, excavar por raices, realizar
carreras ceremoniales y entrevistar a ancianos—
adquiri un conocimiento inmenso, que sento las

WINTER V25 N2 2026



51

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

bases para que la investigacion experimental y

participativa se convirtiera en erudicion indigena.

Este marco fue comprendido y analizado
desde la perspectiva de una mujer indigena,
lo que contribuy¢ significativamente a la
exploracion académica de la cultura Yakama.
Esta investigacion evolucion6 hacia un
acto ceremonial, que floreci6 como un acto
de resistencia que confronté y rechazo los
mecanismos coloniales de borrado y erradicacion
cultural. Al escribir desde nuestros marcos
culturales, contribuimos al conocimiento
académico, preservamos y transmitimos las
enseflanzas indigenas y empoderamos a las
mujeres de nuestras comunidades para que
continden con esta labor.

Estas lecciones enriquecieron mi comprension
e ilustraron la rica y sagrada medicina que la
investigacion ceremonial puede ofrecer. Todo
esto fue posible gracias al apoyo y la guia de las
mujeres de la casa comunal y de los ancianos,
quienes tan generosamente me brindaron
su apoyo y compartieron conmigo historias,
reflexiones y experiencias enriquecedoras, por lo
que siempre estaré profundamente agradecida.

REFERENCIAS

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Huli encarna el conocimiento como vitalidad,
sustentando la resiliencia cultural a través de
ensefnanzas intergeneracionales y la gestion
ecologica. Mediante las leyendas, ceremonias
e historia oral de los Yakama, he demostrado
cémo Huli impulsa el flujo de conocimiento y
sanacion como una forma de resistencia a la
disrupcién colonial, destacando a las mujeres
Yakama como portadoras fundamentales de
resiliencia. He descubierto que, a través de la
reverente gestion de las mujeres Yakama como
guardianas del conocimiento tradicional y
posicionadas como el alimento generativo de la
comunidad y la tierra, las historias, ceremonias
y practicas de reunién y ensefianza han creado
un esfuerzo colectivo para sanar las heridas
historicas y reafirmar nuestra sagrada relacion
con la tierra. Vi esperanza y vitalidad reflejadas
en los ojos de las ancianas y las lideres del
linaje femenino. Su gratitud, como Huli,fluia
por la casa comunal, llevando consigo la fuerza
de sus corazones y su compromiso de honrar
y preservar nuestras tradiciones, reforzando y
nutriendo un futuro vibrante y esperanzador

para las siete generaciones venideras.

Beavert, V. R., & Hargus, S. L. (2018). Ichishkiin Sinwit Yakama / Yakima Sahaptin dictionary (1st ed.).

University of Washington Press.

Beavert, V. R., & Underriner, J. L. (Eds.). (2019). The Gift of Knowledge / Ttntiwit Atawish Nch’inch'imami:
Reflections on Sahaptin Ways. University of Washington Press.

Betasamosake Simpson, L. (2020). As we have always done. University of Minnesota Press.

WINTER V25 N2 2026

FOURTH WORLD JOURNAL



52

HAILEY ALLEN

Betasamosake Simpson, L. (2025). Theory of Water: Nishnaabe Maps to the Times Ahead. Haymarket Books.

Brockie, T. N., Heinzelmann, M., & Gill, J. (2013). A framework to examine the role of epigenetics in
health disparities among Native Americans. Nursing Research and Practice, 2013, 410395. https://doi.
org/10.1155/2013/410395

Cajete, G. A. (2020). Indigenous science, climate change, and indigenous community building: A framework of
foundational perspectives for indigenous community resilience and revitalization. Sustainability, 12(22), 9569.
https://doi.org/10.3390/su12229569

Consortium of Johnson-O’Malley Committees of Region IV, State of Washington, (Ed.), Beavert, V. R. (Project
Director), & Walker Jr., D. E. (Technical Advisor). (1974). The way it was (Anaku Iwacha): Yakima legends (1st
ed., Library of Congress Cat. No. 74-33971). Franklin Press.

Dashtdar, M., Dashtdar, M. R., Dashtdar, B., Kardi, K., & Shirazi, M. K. (2016). The concept of wind in
traditional Chinese medicine. Journal of Pharmacopuncture, 19(4), 293—302. https://doi.org/10.3831/
KPI.2016.19.030

Deloria, V., Jr. (2023, June 20). God is red (4th ed.). Fulcrum Publishing.
Deloia, J., Barbiero, V. (2018). Essentials of Public Health Biology. United States: Jones & Bartlett Learning.

Jacob, M. M. (2014). Yakama Rising: Indigenous cultural revitalization, activism, and healing. University of
Arizona Press.

Jacob, M. M. (2020). Huckleberries and Coyotes: Lessons from Our More Than Human Relations (illus. by C.
Buck). Anahuy Mentoring, LLC.

Jacob, M. M. (2021, March 25). Fox Doesn’t Wear a Watch: Lessons from Mother Nature’s Classroom. Anahuy
Mentoring, LLC.

Jacob, M. M. (2022, August 21). Birthday Gifts: Honoring People and Places We Love. Anahuy Mentoring, LLC.

Jacob, M. M., & RunningHawk Johnson, S. (Eds.). (2019). On Indian Ground: The Northwest (1st ed.).
Information Age Publishing.

Korn, L. E. (2013). Rhythms of Recovery: Trauma, Nature, and the Body. (en italicas, con punto al final)(1st
ed.). Routledge.

Milliren, K. C. (2020). Resurrection flowers and Indigenous ecological knowledge: Sacred ecology, colonial
capitalism, and Yakama feminism as preservation ethic (Master’s thesis). Purdue University Graduate School.
https://doi.org/10.25394/PGS.12749612.v1

Rogers-LaVanne, M. P., Bader, A. C., de Flamingh, A., Saboowala, S., Smythe, C., Atchison, B., Moulton, N.,
Wilson, A., Wildman, D. E., Boraas, A., Uddin, M., & Worl, R., Malhi, R. S. (2023, September 8). Association
between gene methylation and experiences of historical trauma in Alaska Native peoples. International Journal
for Equity in Health, 22(1), 182. https://doi.org/10.1186/512939-023-01967-7

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



53

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS
TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Shiva, V. (2020). Reclaiming the commons: Biodiversity, traditional knowledge, and the rights of Mother
Earth. Synergetic Press.

Smith, L. T. (2012). Decolonizing methodologies: Research and Indigenous peoples. Zed Books.

Thornton, R. J. (2017). Healing the exposed being: The Ngoma healing tradition in South Africa [e-book]. Wits
University Press. https://doi.org/10.18772/22017075850

Este articulo puede citarse como:
Allen, Hailey. 2026. “Mujeres Yakama en la casa comunal: medicinas transmitidas por el Huliy
ceremonias tradicionales de los primeros alimentos: parte 1.” Fourth World Journal 25 (2): 26—53.

ACERCA DE LA AUTORA

Hailey Allen

Hailey Allen (Thx) es Yakama y Umatilla y recientemente obtuvo una
licenciatura en Salud Publica, con especializaciones en Ciencia Politica y
Estudios Indigenas Americanos. Exbecaria de verano de CWIS, actualmente
se integra a la organizacion como Kiaux Russell Jim Public Health Research
Fellow, donde su trabajo se centra en la medicina tradicional de las mujeres.

Su trayectoria estuvo profundamente influenciada por su tio abuelo, el fallecido anciano
yakama Russell Jim —lider del longhouse y protector ambiental—, cuyo compromiso con la
comunidad marco su enfoque hacia la investigacion y la salud ptblica. Desde una perspectiva
feminista indigena, su labor académica destaca los roles de las mujeres dentro del longhouse
yakama. En “Mujeres Yakama en la casa comunal: Medicinas transmitidas por el Huli y
ceremonias tradicionales de los Primeros Alimentos”, explora como la medicina, la ceremonia
y las ensenanzas de los Primeros Alimentos sostienen el conocimiento cultural a través de las
generaciones. Allen es también madre de dos hijos, corredora de fondo, cofundadora de Huli
Boardshop en Ferndale, Washington, y artista visual profesional incluida en el ArtsWA Public
Artist Roster, donde crea retratos abstractos audaces y de miltiples capas que centran a las
mujeres indigenas.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



