
W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Tribus nómadas y la integración de 
la salud, el bienestar y el conocimiento 
ecológico tradicional en la India
Por Amit Rawat, Ph.D.
Traducción de Yesenia Cortés

RESUMEN

Este artículo examina la intersección de la salud, el bienestar y el conocimiento ecológico 
tradicional (CET) entre las tribus nómadas y denotificadas1 de la India desde una perspectiva 
etnográfica y feminista crítica. A partir del trabajo de campo realizado con las comunidades raika, van 

Figura 1
Familia pastoral nómada en Rajastán en un campamento temporal en el desierto, que ilustra la transmisión 
intergeneracional de conocimientos ecológicos y prácticas de salud comunitarias entre pueblos nómadas de la India. 
Fotografía de intek1 / iStock.

1 Nota de la traductora: el término “tribus denotificadas” refiere a comunidades que, bajo el dominio británico, fueron etiquetadas como 
“criminales” por ley. Aunque esa clasificación fue anulada tras la independencia, muchas siguen enfrentando discriminación, pobreza y estigma. 
No forman parte de las categorías oficiales de Tribus Registradas, y a menudo coinciden con grupos nómadas. Entre ellas se encuentran 
comunidades como Bhil, Gonds, Santhal o Munda. Hoy continúan reclamando reconocimiento y derechos que aún les son limitados. 



74

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

1. Introducción

Según la Comisión Renke (2008), la población 
total de India incluye entre un 10 % y 12 % de  
tribus nómadas, seminómadas y denotificadas. 
Estas comunidades permanecen en gran medida 
excluidas de los marcos de desarrollo debido a 
sus estilos de vida móviles, la criminalización 
histórica y la falta de visibilidad política (Renke 
2008; Bhukya 2014). A pesar de la marginación 
sistémica, han preservado sistemas intrincados 
de conocimiento ecológico tradicional (CET), 
especialmente relacionados con la salud y el 
bienestar, transmitidos oralmente de generación 
en generación. Este artículo explora cómo 
estas prácticas indígenas se intersectan con 
la salud pública moderna, enfatizando cómo 
una perspectiva feminista puede exponer 

las dinámicas de género en la producción de 
conocimiento, el trabajo de cuidado y el descuido 
institucional de las mujeres como sanadoras y 
portadoras de conocimiento (Haraway 1988; 
Fricker 2007). 

Tribus nómadas como los banjaras, van 
gujjars, gaddis y rabaris se han dedicado 
históricamente al pastoreo, el comercio de 
sal y a la subsistencia basada en los bosques, 
lo que requiere movilidad entre regiones 
(Sharma 2010; Baviskar 2003). Sin embargo, 
su identidad nómada choca con el sesgo 
sedentario de las instituciones estatales 
modernas, que basan la prestación de asistencia 
social en domicilios fijos (Scott 1998). Como 
resultado, son sistemáticamente excluidos de 
los sistemas de racionamiento, los planes de 

gujjar y sansi, el estudio destaca cómo estos grupos sustentan sistemas de salud con raíces culturales 
profundamente arraigados en las relaciones ecológicas, los ritmos estacionales y la transmisión de 
conocimientos con perspectiva de género. A pesar de poseer ricas tradiciones medicinales y curativas, 
estas comunidades siguen excluidas de la atención médica formal debido a la criminalización 
histórica, la invisibilidad legal y el diseño de políticas que favorecen a las poblaciones sedentarias. 
La investigación subraya la necesidad de modelos de salud pluralistas, móviles y culturalmente 
respetuosos que integren a los curanderos tradicionales, reconozcan el rol de las mujeres como 
guardianas de la salud y protejan el conocimiento indígena mediante marcos legales e institucionales. 
Mediante un análisis temático, el estudio propone una reimaginación de la salud pública en India: 
una que sea inclusiva, decolonial y receptiva a las realidades vividas por los pueblos nómadas. Los 
hallazgos abogan por una transformación de políticas basada en la gobernanza participativa, la justicia 
ecológica y la pluralidad epistémica.

Palabras clave: Tribus nómadas, conocimiento ecológico tradicional (CET), sistemas de salud 
indígenas, etnografía feminista, tribus denotificadas, pluralismo médico, políticas de salud pública, 
justicia epistémica, género y sanación, integración de la salud comunitaria.



75

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

salud y la representación electoral (Informe de 
la NCDNT2 2017). La Ley de Tribus Criminales 
de la época colonial (1871) institucionalizó 
aún más su estigma, calificándolos de 
delincuentes hereditarios. Aunque fue derogada 
en 1952, sus efectos persisten a través de las 
prácticas policiales y la discriminación social 
(Radhakrishna 2001; Bhukya 2014). Esta historia 
de violencia estatal e invisibilidad burocrática 
impacta su acceso a los servicios de salud, la 
educación y los derechos ecológicos.

El modelo de salud pública dominante en 
India, estructurado en torno a Centros de Salud 
Primaria (CSP) y hospitales estatales, opera 
bajo el supuesto de sedentarismo, sin atender 
a las poblaciones móviles (Dasgupta 2006). 
Las comunidades nómadas a menudo carecen 
de acceso a atención médica básica debido a 
problemas de documentación, lejanía geográfica 
y desconfianza cultural hacia los sistemas 
biomédicos (Banerjee y Raza 2020). Programas 
gubernamentales como Ayushman Bharat exigen 
el registro Aadhaar y prueba de residencia, de 
los que carecen muchas tribus nómadas (Ghosh  
2018). Además, la insensibilidad cultural 
entre los trabajadores de la salud, quienes 
a menudo desestiman la curación indígena 
como superstición, resulta en alienación y 
subutilización de los servicios (Lang y Bartram 
2012). Esta ceguera institucional a los paradigmas 
de salud no occidentales perpetúa los malos 
resultados de salud y refuerza la marginalidad de 
las vidas nómadas (Agrawal y Gibson 1999).

El conocimiento ecológico tradicional (CET) 
abarca sistemas de conocimiento desarrollados 
localmente que reflejan la interacción de 

una comunidad con su entorno ecológico 
(Berkes 1999). Para las tribus nómadas, el 
CET es inseparable de sus paisajes: bosques, 
ríos y pastos, donde la salud y la curación se 
basan en observaciones, rituales y equilibrio 
ecológico (Sundar 2000). Comunidades como                     
los van gujjar utilizan hierbas del bosque para 
tratar infecciones respiratorias y dolencias 
gastrointestinales (Saberwal 1999), mientras 
que los Gaddis de Himachal Pradesh dependen 
de la flora específica de la altitud para el dolor y 
la resistencia (Kapoor 2015). Este conocimiento 
es intergeneracional, se transmite oralmente y 
está profundamente vinculado al género, con 
mujeres que ejercen como curanderas, parteras 
y cuidadoras (Virdi 2012). Estas prácticas 
representan no solo la “medicina tradicional”, 
sino una cosmovisión holística en la que se 
entrelazan el bienestar, la ecología y la cosmología 
(Kothari 2014).

Desde una perspectiva epistemológica 
feminista, es crucial examinar cómo las mujeres 
de las tribus nómadas actúan como guardianas 
del CET, especialmente en las prácticas 
relacionadas con la salud (Haraway 1988; 
Harding 1991). Sin embargo, las instituciones 
estatales y científicas a menudo devalúan el 
conocimiento de las mujeres, calificándolo de 
“no científico” o “folclore”, lo que refleja lo que 
Miranda Fricker (2007) denomina injusticia 
epistémica. Las mujeres nómadas gestionan 
la salud reproductiva, la herbolaria, el parto y 
los rituales espirituales, áreas en gran medida 

2 Nota de la traductora: Estas siglas refieren a la National Commission 
for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic Tribes (Comisión 
Nacional para Tribus Nómadas, Seminómadas y Denotificadas)



76

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

ignoradas en el discurso de la salud pública 
(Pande 2011). La triple carga que enfrentan —
trabajo productivo, reproductivo y comunitario— 
se ve agravada por la falta de reconocimiento, 
derechos y voz en la formulación de políticas 
(Sen y Dreze 2002; Menon 2012). La ecología 
política feminista sostiene que cuando ocurre una 
degradación ecológica (como la deforestación 
o la contaminación), las mujeres son las más 
afectadas, especialmente en términos de acceso al 
agua, higiene y trabajo de cuidado (Agarwal 1992; 
Rocheleau et al. 1996).

1.1 La crisis de la integración del 
conocimiento en salud

A pesar de la riqueza del conocimiento 
ecológico tradicional (CET), rara vez se 
integra significativamente en la atención 
médica convencional. El sistema AYUSH en 
India promueve el Ayurveda, el Unani y la 
Homeopatía, pero excluye en gran medida las 
tradiciones locales, comunitarias y de salud 
bucal, especialmente las practicadas por mujeres 
nómadas o tribales (Lang y Bartram 2012; 
Reddy 2019). Los sistemas biomédicos tienden 
a extraer compuestos “útiles” de las hierbas, 
ignorando la importancia contextual, cultural 
y espiritual de las prácticas curativas (Shiva 
2007). Esta lógica extractiva socava los cimientos 
mismos del CET y lo convierte en un producto 
comercial. Las críticas feministas exigen modelos 
dialógicos de conocimiento en salud, donde las 
mujeres indígenas no sean sujetos pasivos, sino 
cocreadoras de políticas y prácticas (Narayan 
1989; Harding 2004). Se necesitan marcos 
participativos como la investigación participativa 

comunitaria (IPC) y los protocolos comunitarios 
bioculturales para garantizar la colaboración y el 
reconocimiento éticos (Baviskar 2003).

Un enfoque transformador para la salud 
nómada debe ser móvil, inclusivo y participativo. 
Las unidades móviles de salud adaptadas 
a los patrones de movimiento pastoral, los 
trabajadores de salud comunitarios capacitados 
dentro de las tribus y el reconocimiento legal de 
los curanderos tradicionales son pasos políticos 
clave (NCDNT, 2017). Los sistemas de salud 
con información feminista deben documentar 
y apoyar el conocimiento de las mujeres sobre 
hierbas, curación y reproducción a través de 
proyectos de historia oral y mapeo etnobotánico 
(Shiva y Jalees 2003). También es esencial 
crear espacios de diálogo intercultural donde 
los sistemas biomédicos e indígenas puedan 
coexistir con respeto mutuo e intercambio no 
jerárquico (Kothari et al. 2019). Si no se abordan 
las exclusiones de género y los desplazamientos 
ecológicos, cualquier política de salud para 
las tribus nómadas queda incompleta. La 
invisibilización de los sistemas de conocimiento 
nómada y de las contribuciones de las mujeres 
a la atención médica refleja problemas más 
profundos de jerarquía epistémica, negligencia 
patriarcal y heridas coloniales (Fricker 2007; 
Bhukya 2014). Avanzar requiere más que la 
prestación de servicios: exige reimaginar la salud 
como una práctica pluralista, ecológica y con 
justicia de género. Una perspectiva feminista 
no solo visibiliza a quienes están excluidos de la 
producción de conocimiento, sino que también 
nos ayuda a comprender la interconexión entre el 
cuidado, la naturaleza y la justicia en los marcos 



77

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

de salud. Al honrar el conocimiento ecológico 
tradicional nómada e integrar las voces de las 
mujeres en el centro, India puede construir 
un paradigma de salud pública inclusivo y 
sostenible.

2. Metodología 

Este estudio emplea una metodología 
etnográfica crítica cualitativa, basada en 
marcos feministas y decoloniales, para explorar 
la intersección de la salud, el bienestar y el 
conocimiento ecológico tradicional (CET) entre 
las tribus nómadas de la India. El trabajo de 
campo se realizó entre los raika (Rajastán), los 
van gujjar (Uttarakhand) y los sansis (Punjab-
Haryana) mediante observación participante, 
entrevistas en profundidad y debates en 
grupos focales, complementados con el análisis 
documental de informes de ONG y políticas 
gubernamentales. El diseño de la investigación 
enfatizó la participación comunitaria, 
las tradiciones orales y la indagación 
con perspectiva de género, destacando 
especialmente el papel de las mujeres como 
sanadoras y portadoras de conocimiento. 
Los datos se analizaron temáticamente 
utilizando un enfoque constructivista de 
teoría fundamentada, asegurando que los 
códigos y patrones surgieran de experiencias 
vividas en lugar de marcos impuestos. 
Protocolos éticos como el consentimiento 
libre, previo e informado (CLPI) y los ciclos 
de retroalimentación fueron parte integral del 
proceso, en consonancia con el compromiso 
con la justicia epistémica y la producción 
colaborativa de conocimiento.

3. Contexto histórico y sociocultural:

Comprender la trayectoria histórica y 
sociocultural de las tribus nómadas en la 
India requiere un análisis crítico de cómo la 
movilidad, la identidad y el arte de gobernar 
se han entrelazado a lo largo del tiempo. Las 
tribus nómadas, incluyendo pastores, artistas 
itinerantes, grupos artesanales y comunidades 
forestales, han constituido durante mucho tiempo 
una parte esencial del tejido social y económico de 
la India. Sus sistemas de conocimiento, patrones 
de desplazamiento estacional y economías 
autosuficientes han contribuido históricamente 
al equilibrio ecológico y la diversidad cultural 
del subcontinente. Sin embargo, la clasificación 
colonial, los marcos legales posteriores a la 
independencia y la exclusión burocrática 
han marginado sistemáticamente a estas 
comunidades, lo que ha provocado la privación 
de derechos socioeconómicos y la desaparición de 
sus sistemas de conocimiento tradicionales.

3.1. Clasificación colonial y  
la Ley de tribus criminales

La administración colonial en India veía a las 
poblaciones móviles con recelo e incomodidad. 
Como ha argumentado James C. Scott (1998), 
los estados modernos, incluidos los regímenes 
coloniales, han tenido dificultades históricas para 
administrar y controlar a los grupos móviles, ya 
que la movilidad desafía la lógica de la vigilancia, 
la tributación y la elaboración de censos. En la 
India británica, esta incomodidad se cristalizó 
en represión legal a través de la Ley de Tribus 
Criminales (CTA por sus siglas en inglés, 
Criminal Tribes Act) de 1871, que categorizó 



78

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

a varias comunidades como “delincuentes 
hereditarios”. Esta ley no criminalizó actos, 
sino comunidades enteras, basándose en su 
comportamiento percibido como nómada 
e inestable, instituyendo así un régimen de 
vigilancia, asentamiento forzoso y juicio moral.

Esta ley, aplicada de forma 
desproporcionada a grupos como los banjara, 
pardhi, sansi, nat, kanjar y dombari, etiquetó 
a más de 200 comunidades como criminales 
de nacimiento (Radhakrishna 2001). Los 
funcionarios coloniales justificaron esto 
argumentando que los grupos nómadas 
eran “antisociales” y “genéticamente 
predispuestos” al crimen, una creencia 
arraigada en la pseudociencia racializada de 
la época (Nigam 1990). Los niños nacidos en 
estas comunidades también eran marcados 
como criminales, y asentamientos enteros 
eran sometidos a listas diarias, restricción de 
movimiento y reasentamiento forzoso. Esta 
clasificación profundamente estigmatizante 
tuvo implicaciones a largo plazo para el acceso 
de la comunidad a la tierra, la educación, los 
servicios de salud y la ciudadanía. Si bien 
los británicos afirmaron que se trataba de 
una medida de reforma social, en realidad 
era un medio para garantizar un mayor 
control administrativo y desmantelar las 
economías indígenas que funcionaban al 
margen de la estructura tributaria colonial 
(Dirks 2001). El legado de la CTA no fue sólo 
legal sino también psicológico: estableció una 
percepción duradera de las tribus nómades 
como inherentemente desviadas y ajenas a la 
civilización.

3.2. Denotificación y 
negligencia post-independencia

Tras la independencia de la India, la Ley de 
Tribus Criminales fue derogada en 1952 y las 
comunidades fueron oficialmente “denotificadas”. 
Sin embargo, este acto de denotificación no 
implicó rehabilitación social ni restitución. En 
cambio, muchas de estas comunidades fueron 
puestas bajo la Habitual Offenders Act  (1952) 
(Ley de Delincuentes Habituales), lo que permitía 
a la policía vigilar a individuos basándose en 
antecedentes y comportamiento sospechoso 
(Bhukya 2014). Si bien se eliminó formalmente la 
etiqueta de tribu criminal, su estigma persistió en 
la policía, la gobernanza y el imaginario popular. 
El Estado indio, al modernizar sus instituciones, 
conservó muchas ideas coloniales de orden 
social, especialmente en relación con los grupos 
nómadas y forestales (Gupta 2012).

A diferencia de las Tribus Registradas 
(TR), que recibieron protección constitucional 
y beneficios de acción afirmativa, las tribus 
denotificadas y nómadas (TDN/TN) fueron 
excluidas de la mayoría de las políticas de 
bienestar y no fueron clasificadas bajo ninguna 
categoría uniforme (Comisión Renke 2008). Esta 
ambigüedad legal significó que la mayoría de las 
TDN y TN fueran excluidas de los beneficios de la 
reserva, el acceso a la educación institucional, los 
servicios de salud o la protección legal. Existían 
en un estado liminal, ni completamente incluidas 
en las estructuras de bienestar ni reconocidas 
formalmente como poblaciones vulnerables 
(Baviskar 2003). El informe de 2008 de la 
Comisión Nacional para Tribus Denotificadas, 



79

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Nómadas y Seminómadas (comúnmente llamada 
Comisión Renke) señaló que más de 1,500 
comunidades nómadas y seminómadas en la 
India seguían estando social y económicamente 
atrasadas. La Comisión concluyó que el 89% de 
los TDN carecía de acceso a vivienda, solo el 11% 
de los niños asistía a la escuela y menos del 4% 
tenía acceso a servicios de salud o documentación 
de identidad (Renke 2008). Estas cifras ponen de 
relieve cómo la injusticia histórica y la negligencia 
burocrática siguen moldeando las condiciones 
materiales de estas comunidades.

3.3. Reconocimiento cultural erróneo y 
estereotipos

Además de la exclusión legal, las tribus 
nómadas también sufren un desconocimiento 
cultural. Sus estilos de vida, cosmovisiones y 
prácticas tradicionales suelen ser caricaturizados 
en las narrativas dominantes. Los medios 
de comunicación populares los representan 
con frecuencia como retrógrados, exóticos o 
desviados, reduciendo a las diversas comunidades 
a clichés de encantadores de serpientes, 
ladrones o artistas ambulantes (Bhukya 2010). 
Esta violencia en la representación agrava su 
marginación legal y justifica su continua exclusión 
de la sociedad. El concepto de violencia simbólica 
de Pierre Bourdieu resulta especialmente útil 
en este contexto: se refiere a la imposición 
de sistemas de significado y clasificación que 
legitiman el statu quo y normalizan la inferioridad 
de los grupos marginados (Bourdieu 1977). 
Para las tribus nómadas, la violencia simbólica 
se ejerce cuando sus sistemas de conocimiento 
se descartan como superstición, sus prácticas 

curativas se ridiculizan o su movilidad se 
considera un acto delictivo. Las académicas 
feministas han señalado además cómo las 
mujeres de estas comunidades suelen estar 
doblemente marginadas, tanto por la sociedad 
dominante como por las estructuras patriarcales 
dentro de sus propias comunidades (Agarwal 
1992; Virdi 2012).

3.4. Movilidad y Estado moderno:  
el paradigma sedentario

El Estado indio, al igual que muchos 
estados-nación modernos, presenta un diseño 
intrínsecamente sedentario. Los servicios 
de bienestar, como la atención médica, el 
racionamiento, las pensiones y la educación, 
se basan en el supuesto de residencia fija. Esto 
plantea enormes desafíos para las poblaciones 
nómadas y seminómadas, que a menudo 
carecen de domicilio permanente, identificación 
de votante o tarjeta Aadhaar (Ghosh 2018). 
Las intervenciones sanitarias, en especial los 
programas de inmunización, la atención de salud 
materna y el seguimiento de enfermedades, 
dependen en gran medida de la documentación 
y el monitoreo local. Como resultado, las tribus 
nómadas quedan excluidas de los registros de 
enfermedades, los subsidios sanitarios y los 
marcos de atención preventiva (Banerjee y Raza 
2020). Esta exclusión burocrática también 
interactúa con el desplazamiento ecológico. 
Muchas tribus nómadas pastoriles han sido 
expulsadas de los bosques y pastizales en nombre 
de la conservación o el desarrollo industrial. 
La Ley de Derechos Forestales (2006), aunque 



80

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

progresista en su formulación, rara vez se 
implementa a favor de los grupos pastorales 
debido a la falta de comprobante de domicilio 
(Kothari et al. 2014). Las mujeres, principales 
cuidadoras y depositarias de conocimientos 
medicinales en estas comunidades, son las más 
afectadas por este desplazamiento, ya que se les 
impide el acceso a hierbas, fuentes de agua y 
espacios para el parto (Shiva y Jalees 2003).

3.5. Pérdida de conocimiento 
intergeneracional

La marginación histórica y sociocultural de 
las tribus nómadas ha erosionado la transmisión 
intergeneracional del conocimiento. A medida 
que se alteran los patrones de movilidad y 
las generaciones jóvenes se ven forzadas 
a incorporarse a los mercados laborales 
urbanos informales, se pierden los sistemas 
de conocimiento oral relacionados con la 
ecología, la salud y el bienestar (Berkes 
1999). Las mujeres, a menudo depositarias 
de este conocimiento, se ven silenciadas 
o desplazadas de los contextos donde su 
experiencia es fundamental. Además, la falta de 
reconocimiento institucional de estos sistemas 
de conocimiento contribuye a su desaparición. 
Por ejemplo, los departamentos de salud 
gubernamentales rara vez consultan a parteras 
o curanderos tradicionales de comunidades 
nómadas al diseñar políticas de salud 
reproductiva. Tampoco existe documentación 
formal del conocimiento etnobotánico de estas 
comunidades, lo que provoca su pérdida por 
negligencia y biopiratería (Shiva 2007).

4. Sistemas de conocimiento  
ecológico tradicional (CET)

El Conocimiento Ecológico Tradicional (CET) 
se refiere al conjunto de conocimientos, prácticas 
y creencias desarrollados por las comunidades 
indígenas y locales a través de su interacción con 
el medio ambiente a lo largo de generaciones. 
Para las tribus nómadas de la India, el CET no 
es simplemente un conjunto de conocimientos 
sobre plantas, animales y prácticas curativas, 
sino una epistemología viva, una cosmovisión 
arraigada que integra la ecología, la salud, la 
espiritualidad y la supervivencia. A diferencia 
de las tradiciones textuales codificadas como el 
Ayurveda o el Unani, el CET de las comunidades 
nómadas es oral, experiencial, está marcado por 
el género y profundamente arraigado en el lugar 
(Berkes 1999; Sillitoe 2000). Esta sección explora 
la riqueza del CET entre las tribus nómadas, el 
papel específico de las mujeres como sanadoras 
y portadoras de conocimiento, los desafíos que 
plantean el cambio ecológico y la erosión cultural, 
y la necesidad de integrar el CET en marcos más 
amplios de salud pública y políticas ambientales.

4.1. CET como sistema de conocimiento 
adaptativo y localizado

El CET evoluciona continuamente en 
respuesta a los cambios en el medio ambiente, 
los patrones climáticos, las rutas migratorias y el 
comportamiento del ganado. Entre los pastores 
nómadas como los van gujjar de Uttarakhand, 
la migración estacional entre los pastos de 
verano e invierno se acompaña de un profundo 
conocimiento de la flora, la fauna, las fuentes de 



81

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

agua y los ciclos de las enfermedades (Saberwal 
1999). Son expertos en identificar plantas 
medicinales, interpretar el comportamiento 
animal como indicadores ecológicos y gestionar 
la salud del rebaño mediante remedios herbales 
no invasivos (Nair 2010). De igual manera, los 
gaddis de Himachal Pradesh, que pastorean 
ovejas y cabras en terrenos de gran altitud, 
poseen un profundo conocimiento de las hierbas 
alpinas, sus propiedades y sus interacciones con 
enfermedades relacionadas con la altitud, como 
la hipoxia, el dolor articular y la fatiga (Kapoor 
2015). Estas comunidades no solo utilizan plantas 
como kutki (Picrorhiza kurroa) y jangli lahsun 
(Allium wallichii) para la salud humana, sino 
que también las aplican a la atención veterinaria, 
revelando la interconexión de los sistemas de 
salud humana, animal y ecológica, un principio 
ahora central en el marco de Una Sola Salud 
en el discurso de la salud global (Rock et al. 
2009). Lo que distingue al CET del conocimiento 
científico convencional es su carácter situacional: 
el conocimiento es específico del contexto, está 
arraigado en la práctica diaria y se transmite 
oralmente de generación en generación. Es 
holístico e integra no solo conceptos biomédicos 
de la enfermedad, sino también dimensiones 
espirituales, ritualisticas y emocionales de la 
salud (Sundar 2000).

4.2. Conocimiento de género: Las mujeres 
como guardianas de la sanación

Dentro de los sistemas nómadas de 
conocimiento ecológico tradicional (CET), las 
mujeres desempeñan un papel central como 
profesionales de la salud, cuidadoras y guardianas 
del medio ambiente. A menudo son las primeras 

en responder a las enfermedades en el hogar y 
la comunidad, especialmente en zonas remotas 
y boscosas donde no existe infraestructura 
sanitaria estatal. Su conocimiento de las 
hierbas, las prácticas dietéticas, la atención al 
embarazo, la curación de los huesos, el control 
de la fiebre y los rituales de salud mental es 
fundamental para el bienestar de la comunidad 
(Virdi 2012). En la comunidad rabari de Gujarat 
y Rajastán, las mujeres utilizan preparaciones 
de nim, ashwagandha y cúrcuma para el parto 
y trastornos menstruales. Las mujeres banjara 
de Maharashtra emplean caña fístula (Cassia 
fistula) y chebula (Terminalia chebula) en la 
salud digestiva y el cuidado de heridas. Muchos 
de estos remedios son empíricamente eficaces y 
comparables a los tratamientos farmacológicos, 
pero rara vez son documentados o reconocidos 
por los profesionales biomédicos (Lang y 
Bartram 2012). Una perspectiva feminista 
revela cómo dicho conocimiento se devalúa 
e invisibiliza rutinariamente. El concepto de 
Miranda Fricker (2007) de injusticia epistémica 
resulta ilustrativo en este punto: cuando el 
conocimiento de ciertos grupos (especialmente de 
mujeres de comunidades marginadas) se ignora 
o se desestima debido a prejuicios, se perpetúa 
la ignorancia estructural en las instituciones 
tradicionales. En el caso del conocimiento 
ecológico tradicional, la división del trabajo 
por género posiciona a las mujeres como las 
principales depositarias del conocimiento 
ecológico relacionado con la salud; sin embargo, 
sus voces rara vez se incluyen en los debates 
formales sobre políticas sanitarias, gobernanza 
ambiental o desarrollo rural (Shiva y Jalees 2003; 
Narayan 1989).



82

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

4.3. CET en las prácticas veterinarias y 
pastorales:

Las tribus nómadas también poseen un rico 
conocimiento veterinario, fundamental para 
su sustento. Los raikas de Rajastán, pastores 
tradicionales de camellos, son reconocidos 
mundialmente por su experiencia etnoveterinaria. 
Utilizan babul (Acacia nilotica) y damasa 
(Fagonia cretica) para tratar infecciones en 
camellos y comprender los ciclos reproductivos, 
el control de parásitos y la rotación de pastoreo 
mejor que la mayoría de los veterinarios 
gubernamentales (Lokhit Pashu-Palak Sansthan 
2008). Este conocimiento comunitario a menudo 
ha llenado las lagunas dejadas por los servicios 
veterinarios estatales. En la franja del Himalaya, 
las comunidades trashumantes como los bhutias 
y los bhotias utilizan indicadores climáticos 
(como patrones de nubes, floración de plantas) 
para planificar la reproducción y la migración, 
reduciendo así el estrés y la mortalidad animal 
(Saberwal 1999; Berkes 1999). Sin embargo, 
estos conocimientos ecológicos se están 
erosionando debido al cambio en los patrones 
climáticos, la reducción de los corredores de 
pastoreo y el desplazamiento debido a proyectos 
hidroeléctricos y la demarcación de áreas 
protegidas (Kothari et al. 2014).

4.4. Dimensiones espirituales y 
cosmológicas de la salud:

El conocimiento ecológico tradicional (CET) 
no solo es empírico, sino también profundamente 
cosmológico. La sanación suele concebirse 
como la restauración del equilibrio espiritual, 
en lugar de la simple eliminación de patógenos. 

Los chamanes, médiums y especialistas en 
rituales desempeñan un papel importante en el 
diagnóstico y el tratamiento de enfermedades que 
se perciben como causadas por perturbaciones 
espirituales, desaprobación ancestral o 
desequilibrio ecológico (Sundar 2000). Entre las 
comunidades dombari y pardhi, las enfermedades 
suelen explicarse mediante narrativas de posesión 
espiritual o ira ancestral, y los rituales de 
sanación incluyen cantos, purificación y ofrendas. 
Estas prácticas no son irracionales, sino que 
representan ontologías alternativas de la salud 
y la personalidad, que la biomedicina occidental 
no reconoce (Langwick 2011). Ignorar estas 
perspectivas en favor de modelos de tratamiento 
exclusivamente farmacológicos conduce a una 
baja tasa de utilización de los servicios de salud 
estatales y profundiza la desconfianza.

4. 5. CET bajo amenaza: erosión, 
cooptación y biopiratería:

A pesar de su riqueza, el CET enfrenta serias 
amenazas en el mundo contemporáneo. La 
degradación ambiental, el desplazamiento, la 
deforestación y la pérdida de rutas migratorias 
tradicionales están erosionando el contexto 
ecológico en el que el CET sobrevive (Agrawal 
1995). Las tribus nómadas están siendo 
asentadas por la fuerza, a menudo en terrenos 
ecológicamente hostiles o en las periferias 
urbanas, donde el conocimiento tradicional 
se vuelve irrelevante o inaplicable. Además, 
la comercialización y la apropiación del 
CET, especialmente por parte de compañías 
farmacéuticas, plantean otro peligro. El 
conocimiento etnobotánico de las comunidades 
a menudo se patenta sin consentimiento, un 



83

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

fenómeno conocido como biopiratería (Shiva 
2007). Los casos de patentes del nim y la cúrcuma 
son solo la punta del iceberg: comunidades como 
los baigas y los gonds, que tienen un amplio 
conocimiento herbario, siguen siendo vulnerables 
a la explotación sin protección legal (Kumar y 
Kapoor 2010).

También se produce una erosión interna 
del conocimiento ecológico tradicional (CET) 
a medida que las generaciones más jóvenes 
migran a zonas urbanas en busca de trabajo. 
Sin mecanismos formales de documentación o 
reconocimiento, gran parte de este conocimiento 
oral corre el riesgo de extinguirse en una 
generación (Berkes 1999; Shiva y Jalees 2003).

4.6. La necesidad de integración y  
respeto epistémico

Para preservar y promover el CET, este debe 
integrarse con la gobernanza moderna de la salud 
y el medio ambiente, no por asimilación, sino 
a través del diálogo respetuoso y la cocreación. 
Los sistemas de salud pública deben incluir a 
los curanderos comunitarios, especialmente a 
las mujeres, en su planificación y ejecución. Las 
encuestas etnobotánicas, los proyectos de historia 
oral y los protocolos comunitarios bioculturales 
son esenciales para la documentación y el uso 
ético (Kothari et al. 2014; Baviskar 2003). Sin 
embargo, la integración no debe resultar en 
epistemicidio, la eliminación de los marcos 
indígenas bajo el pretexto de la modernización. 
Como han argumentado Vandana Shiva (2007) 
y Suman Sahai (2003), los sistemas de CET no 
son remanentes primitivos, sino adaptativos, 
sostenibles y vitales para enfrentar las crisis 
ecológicas y sanitarias modernas.

5. Prácticas de salud y bienestar entre 
las tribus nómadas de la India

La salud y el bienestar de las tribus nómadas 
de la India se ven influenciados por sus 
conocimientos ecológicos, creencias culturales 
y marginación sociopolítica. Estas comunidades 
han desarrollado históricamente sistemas de 
salud autosuficientes basados ​​en el conocimiento 
ecológico tradicional (CET), la espiritualidad 
y la atención comunitaria. Sin embargo, la 
negligencia sistémica, la invisibilización cultural 
y el desplazamiento han amenazado estas 
prácticas, lo que hace imperativo reconocer su 
valor e integrarlas en un marco de salud pública 
más amplio e inclusivo. Esta sección describe 
las características clave de las prácticas de salud 
nómadas, las dinámicas de género en la atención 
y los impactos de la exclusión estructural.

5.1. Paradigmas de salud holística y 
preventiva

Para las tribus nómadas, la salud se concibe no 
solo como la ausencia de enfermedad, sino como 
un equilibrio dinámico entre el cuerpo, la mente, 
el espíritu y el medio ambiente. La enfermedad se 
interpreta a menudo desde marcos cosmológicos 
y ecológicos, como resultado del desequilibrio 
espiritual, la desarmonía comunitaria o la 
violación de las normas ecológicas (Langwick 
2011). Esta cosmovisión promueve la atención 
preventiva que incluye la regulación dietética, la 
desintoxicación estacional, la purificación ritual y 
las prácticas de bienestar comunitario. Entre los 
van gujjar de Uttarakhand, por ejemplo, las dietas 
estacionales se alinean con los ciclos forestales: 
dietas ligeras durante la migración e infusiones 



84

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

de hierbas en la temporada de monzones para 
la desintoxicación (Saberwal 1999). De manera 
similar, los gaddis y los bhotias del Himalaya 
practican ayunos rituales y utilizan plantas de 
gran altitud como kutki y chirayata para el apoyo 
hepático e inmunitario (Kapoor 2015). Estas 
prácticas son tanto curativas como preventivas, 
y buscan mantener el equilibrio en lugar de 
tratar únicamente los síntomas. Estos modelos 
holísticos se asemejan a lo que los antropólogos 
denominan etnomedicina: sistemas de sanación 
culturalmente específicos que combinan la 
comprensión biofísica con el ritual, la narrativa 
y el simbolismo (Kleinman 1980). Dichos 
sistemas reflejan una profunda sintonía ecológica 
y priorizan la resiliencia comunitaria sobre el 
tratamiento individual

5.2. Sanación ritual y espiritual

La espiritualidad es fundamental para el 
bienestar en las comunidades nómadas. La 
enfermedad suele considerarse el resultado 
de una perturbación espiritual causada por la 
ira ancestral, la violación de tabúes o fuerzas 
malignas. Por lo tanto, la curación implica no 
solo la intervención con hierbas, sino también 
la purificación ritual, el canto, el toque de 
tambores o la consulta con chamanes (Sundar 
2000). En comunidades como las de los 
pardhis y los dombaris, enfermedades como 
la epilepsia, las fiebres crónicas o el malestar 
psicológico se atribuyen a la posesión o la 
contaminación espiritual. Los curanderos (a 
menudo mujeres u hombres mayores) realizan 
rituales de diagnóstico, invocando a deidades 
o espíritus ancestrales para rastrear el origen 

de la enfermedad. Los rituales se llevan a cabo 
en arboledas, con ofrendas y el uso de hierbas 
sagradas como tulsi, bela, y dhatura. Estas no 
son supersticiones, sino herramientas simbólicas 
para restablecer el orden moral y ecológico. Estas 
prácticas subrayan ontologías no occidentales 
de la salud, donde el cuerpo no está aislado de 
su entorno, sino profundamente arraigado en 
las relaciones sociales y espirituales (Langwick 
2011; Nichter 2002). La falta de comprensión de 
estas lógicas genera desconfianza en los sistemas 
biomédicos, que se perciben como ajenos, 
impersonales y desdeñosos de la experiencia 
vivida.

5.3. Salud reproductiva y partería indígena

Las mujeres de las tribus nómadas 
desempeñan un papel vital en la salud materna 
y reproductiva, a menudo como parteras 
tradicionales (dais) y expertas herbolarias. Sus 
conocimientos abarcan la atención prenatal 
y posnatal, la anticoncepción, los rituales 
menstruales y el manejo del aborto espontáneo, 
transmitidos oralmente de generación en 
generación. Por ejemplo, las mujeres banjara 
y lambada de Maharashtra utilizan corteza de 
ashoka, hojas de nim, y aloe vera para regular 
la menstruación, curar heridas posparto y tratar 
infecciones del tracto urinario. Las mujeres rabari 
de Gujarat usan masajes con aceite de ricino y 
pastas de asafétida para aliviar el dolor del parto 
y regular los cólicos infantiles (Virdi 2012). Estas 
mujeres también mantienen tabúes rituales y 
normas dietéticas para las mujeres embarazadas y 
menstruantes, basándose en una lógica de pureza 
ecológica y equilibrio corporal. Sin embargo, estas 



85

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

prácticas se han visto cada vez más marginadas 
por las campañas de salud pública que presentan 
el parto institucional como superior, ignorando el 
valor del conocimiento indígena. Esto refuerza lo 
que Miranda Fricker (2007) denomina injusticia 
epistémica, en la que las mujeres indígenas que 
poseen el conocimiento se ven descalificadas del 
reconocimiento en la toma de decisiones médicas. 
Además, los indicadores de salud materna entre 
las tribus nómadas siguen siendo deficientes 
debido a la falta de acceso a centros de atención 
primaria, clínicas móviles o programas estatales 
de partería (Banerjee y Raza 2020).

5.4. Salud mental y mecanismos colectivos 
de afrontamiento 

El bienestar mental en las tribus nómadas se 
aborda mediante rituales colectivos, narraciones, 
música y festivales estacionales. El sufrimiento 
psicológico se interpreta no como un trastorno 
individual, sino como una desarmonía social 
o espiritual. La sanación implica cantos 
comunitarios, trances chamánicos e inmersión en 
la naturaleza, que ofrecen liberación terapéutica 
y reintegración social. Por ejemplo, los artistas 
nat y kalbelia utilizan la danza y la música como 
mecanismos de afrontamiento del trauma, 
especialmente en contextos de pobreza, violencia 
y estigma (Bhukya 2010). Las prácticas de 
sanación en estas comunidades se basan en la 
representación corporal, la catarsis emocional y 
la continuidad cultural, en lugar del diagnóstico 
psiquiátrico y el tratamiento farmacológico. 
Esto contrasta con los modelos biomédicos de 
salud mental, que a menudo no tienen en cuenta 

el trauma histórico ni la expresión cultural en 
grupos marginados (Kirmayer 2012). Estos 
mecanismos colectivos reflejan un enfoque 
comunitario del sufrimiento, que enfatiza la 
interdependencia, la continuidad ancestral 
y la renovación ritual, en lugar de la terapia 
individualizada.

5.5. Prácticas veterinarias y  
salud humana y animal

Dada su dependencia del ganado, las 
comunidades nómadas mantienen elaboradas 
prácticas etnoveterinarias que se superponen 
con la atención sanitaria humana. Los raikas 
de Rajastán, por ejemplo, tratan las heridas de 
los camellos con resina de babul, cataplasmas 
de estiércol de vaca, y compresas de sal. Estos 
remedios se aplican conociendo las características 
de los animales, su dieta y su comportamiento 
estacional (Lokhit Pashu-Palak Sansthan 
2008). Estas prácticas no solo garantizan la 
salud del rebaño, sino que también previenen la 
transmisión zoonótica y promueven el equilibrio 
ecosistémico, principios que se alinean con el 
enfoque contemporáneo de Una Sola Salud, que 
vincula el bienestar humano, animal y ambiental 
(Rock et al. 2009). Sin embargo, los servicios 
veterinarios estatales a menudo excluyen dicha 
experiencia, tratando a los pastores nómadas 
como irracionales o antihigiénicos. Esta 
desconexión reduce la confianza y la aceptación 
de los servicios, lo que refuerza los sistemas de 
cuidado informales que permanecen sin apoyo ni 
documentación (Agrawal y Gibson 1999).



86

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

6. Desafíos para la integración 
sanitaria

A pesar de poseer sistemas de conocimiento 
tradicional en salud ricos y específicos a cada 
contexto, las tribus nómadas de la India enfrentan 
graves obstáculos para que el Estado reconozca, 
atienda y respete sus necesidades de salud. La 
integración de sus sistemas tradicionales de salud 
y bienestar en los marcos de políticas generales 
sigue siendo limitada y, a menudo, simbólica. 
Estos desafíos se derivan de la invisibilidad 
estructural, el sesgo epistemológico, la rigidez 
administrativa y la falta de reconocimiento 
cultural. Esta sección explora estas barreras desde 
una perspectiva interseccional —reconociendo las 
dimensiones históricas, sociales y de género de 
la exclusión— y aboga por una transición hacia 
modelos de salud más pluralistas y participativos.

6.1. Invisibilidad estructural en la 
infraestructura de salud pública

Uno de los principales desafíos es la 
invisibilidad estructural de las comunidades 
nómadas dentro del sistema de salud indio. Los 
mecanismos de planificación y prestación de 
servicios de salud pública se diseñan en torno 
a poblaciones sedentarias, asumiendo una 
vivienda fija, la prestación de servicios basada 
en el domicilio y el acceso permanente a las 
instituciones estatales. Las tribus nómadas, 
debido a su propia movilidad, se vuelven 
imposibles de rastrear y carecen de servicios para 
los programas que dependen de la estabilidad 
geográfica (Dasgupta 2006). La ausencia de 
un comprobante de domicilio permanente 

descalifica a muchos para la inscripción en 
programas de asistencia social como Ayushman 
Bharat, Janani Suraksha Yojana o los Servicios 
Integrados de Desarrollo Infantil (ICDS por sus 
siglas en inglés, Integrated Child Development 
Services). Los datos de salud recopilados a 
través de encuestas gubernamentales, como la 
NFHS (National Family Health Survey, Encuesta 
Nacional de Salud Familiar) o el DLHS (District 
Level Household and Facility Survey, Encuesta 
Distrital de Hogar e Instalaciones), rara vez 
incluyen a los grupos nómadas, lo que resulta en 
una invisibilización a nivel de políticas (Banerjee 
y Raza 2020). Como se señaló en el informe de 
la Comisión Renke de 2008, más del 98% de las 
tribus nómadas y denotificadas carecían de acceso 
a la atención médica formal (Renke 2008). Este 
punto ciego institucional perpetúa una exclusión 
cíclica sin datos; no hay políticas; sin políticas, 
no hay asignación de recursos; y sin recursos, las 
comunidades permanecen fuera de la red de salud 
formal.

6.2. Discriminación epistémica y 
devaluación del conocimiento tradicional

El sistema de salud indio sigue 
predominantemente un modelo biomédico, que 
a menudo considera el conocimiento tradicional 
de la salud (CTS) como poco científico, sin 
verificar o anecdótico. Esto ha generado injusticia 
epistémica (Fricker 2007), donde la experiencia 
vivida de los curanderos comunitarios, 
especialmente las mujeres, se ignora o se devalúa 
en el discurso institucional. Las tribus nómadas 
poseen un conocimiento complejo de plantas 
medicinales, prácticas de parto, prevención de 



87

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

enfermedades y atención veterinaria a base de 
hierbas. Sin embargo, este conocimiento no 
está integrado en los planes de estudio ni en los 
módulos de capacitación de salud pública. El 
Ministerio de AYUSH, que promueve el Ayurveda 
y otros sistemas codificados, rara vez reconoce 
las tradiciones orales de curación no codificadas 
que practican las comunidades nómadas (Shiva 
2007). Las críticas feministas resaltan cómo este 
rechazo está marcado por el género: las mujeres, 
quienes son las principales responsables de la 
salud en estas tribus, están doblemente excluidas 
debido a su género y a su ubicación epistémica 
fuera de la ciencia moderna (Agarwal 1992; 
Narayan 1989). Sus conocimientos reproductivos, 
sus rituales de parto y sus tratamientos a base de 
hierbas siguen sin ser reconocidos, mientras que 
las campañas de salud del gobierno promueven 
la esterilización, los partos institucionales y los 
implantes anticonceptivos sin consentimiento 
cultural.

6.3. Marginación legal y burocrática

Las tribus nómadas a menudo caen en zonas 
administrativas grises. A diferencia de las Tribus 
Registradas (TR), muchas tribus denotificadas 
y nómadas (TDN/TN) no son reconocidas 
uniformemente en todos los estados y a menudo 
carecen de estatus registrado, certificados de 
casta o incluso tarjetas Aadhaar3, esenciales para 
acceder a los servicios de salud (Bhukya 2014). 
La Ley de Delincuentes Habituales (1952), que 
reemplazó a la Ley de Tribus Criminales de 
la colonia, continúa sometiendo a muchas de 
estas comunidades a vigilancia y acoso policial, 
lo que las disuade aún más de acercarse a las 

instituciones públicas, incluidos los hospitales 
(Radhakrishna 2001). Además, el personal 
sanitario público, que a menudo desconoce las 
culturas tribales, tiende a ver a los pacientes 
nómadas con sospecha o condescendencia. 
Los estudios muestran que el comportamiento 
discriminatorio por parte de los profesionales 
de la salud, que incluye insultos, negación 
de tratamiento y humillación, impide que las 
mujeres tribales accedan a los servicios de 
salud maternoinfantil (Dasgupta 2006; Virdi 
2012). La falta de unidades sanitarias móviles, 
personal multilingüe o servicios de extensión 
culturalmente competentes aleja aún más a 
las poblaciones nómadas, especialmente en 
regiones donde la migración estacional coincide 
con campañas de vacunación o campañas 
institucionales de parto.

6.4. Alteración de los contextos ecológicos 
y culturales

Una parte significativa de los sistemas 
nómadas de salud y bienestar se basa en la 
tierra y es ecológica, y depende de hierbas 
forestales, bosques sagrados, rutas migratorias 
y biodiversidad. Sin embargo, proyectos de 
desarrollo modernos como presas, carreteras, 
áreas protegidas y minería han perturbado 
estos mundos ecológicos, erosionando tanto la 
disponibilidad de recursos medicinales como 
los espacios culturales donde tiene lugar la 
curación (Kothari et al. 2014). Por ejemplo, los 
van gujjar han sido desalojados de las zonas 

2 Nota de la traductora: las tarjetas Aadhaar son identificaciones únicas 
para los habitantes de India.



88

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

forestales en virtud de las leyes de conservación, 
perdiendo el acceso a senderos de pastoreo, 
ríos y plantas medicinales esenciales para sus 
prácticas de sanación (Saberwal 1999). Las 
tribus baiga y gond en Madhya Pradesh se 
enfrentan a un acceso restringido a los bosques 
a pesar de que sus derechos bajo la Ley de 
Derechos Forestales (2006) están garantizados 
legalmente. Esta dislocación espacial conduce 
a la desintegración cultural, interrumpiendo la 
transmisión intergeneracional del conocimiento 
de la salud. Las generaciones más jóvenes, 
atraídas por el trabajo asalariado o las colonias de 
reasentamiento, a menudo pierden el acceso tanto 
a los recursos ecológicos como a los curanderos 
tradicionales, lo que da lugar a una mayor 
dependencia de la medicina urbana no regulada o 
de profesionales no calificados.

6.5. Vulnerabilidades de género en el 
acceso a la salud

Las mujeres de tribus nómadas enfrentan 
riesgos de salud únicos, exacerbados por su rol 
como cuidadoras, curanderas y trabajadoras. La 
movilidad constante afecta la continuidad de la 
atención prenatal, el acceso a un parto seguro y 
el tratamiento de afecciones ginecológicas. La 
ausencia de instalaciones de higiene menstrual, 
la desnutrición y la exposición a la violencia 
sexual durante las rutas migratorias aumentan 
la vulnerabilidad (Virdi 2012; Ghosh 2018). 
Además, las campañas de salud gubernamentales 
a menudo no abordan la lógica cultural de 
las prácticas tribales de parto, promoviendo 
en cambio partos institucionales sin generar 
confianza ni proporcionar espacios culturalmente 

seguros. Las parteras tradicionales no reciben 
apoyo, capacitación ni integración en los sistemas 
de atención primaria de salud, lo que conlleva 
una pérdida de autonomía de las mujeres tribales 
sobre su salud reproductiva. Las académicas 
feministas de salud pública enfatizan la necesidad 
de pasar de modelos intervencionistas (donde 
el Estado “brinda” servicios de salud) a modelos 
basados ​​en el empoderamiento, que reconozcan 
a las mujeres tribales como poseedoras de 
conocimiento, no como meras beneficiarias (Sen y 
Nussbaum 2000).

6.6. Necesidad de documentación

En el mundo actual, en rápida modernización, 
el conocimiento tradicional se olvida cada 
vez más, a menudo eclipsado por los avances 
tecnológicos y la cultura globalizada. Esta 
pérdida se ve acentuada por una grave falta 
de documentación, ya que gran parte de esta 
sabiduría, que abarca la medicina, la agricultura, 
la artesanía y la historia oral, se ha transmitido 
verbalmente de generación en generación. Sin 
registros escritos o grabados, estas invaluables 
prácticas y conocimientos corren el riesgo de 
desaparecer por completo con los ancianos que 
las conservan. El descuido del conocimiento 
tradicional no solo debilita nuestra identidad 
cultural, sino que también nos hace pasar 
por alto soluciones sostenibles y de eficacia 
comprobada que podrían abordar los desafíos 
modernos. Por lo tanto, existe una necesidad 
urgente de documentación oficial a través de 
iniciativas gubernamentales e institucionales. El 
adecuado registro, clasificación y preservación 
del conocimiento tradicional en archivos, 



89

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

bases de datos de investigación y programas 
educativos garantizarán su salvaguardia para 
las generaciones futuras y su reconocimiento 
como un recurso valioso junto con la ciencia y la 
tecnología modernas.

6.7. Apropiación del conocimiento y 
biopiratería

Otro desafío es la apropiación poco ética 
del conocimiento sanitario tribal por parte de 
las industrias farmacéuticas y las instituciones 
de investigación. Sin el debido consentimiento 
biocultural, el conocimiento etnobotánico se 
extrae, se patenta y se comercializa, mientras 
que las comunidades originarias no reciben ni 
reconocimiento ni compensación (Shiva 2007). 
Por ejemplo, plantas como la ashwagandha, 
guggul, y nim, utilizadas desde hace tiempo por 
curanderos tribales, han sido patentadas en el 
extranjero con mínima consulta. Esto constituye 
biopiratería, donde la propiedad intelectual 
de las comunidades nómadas se expropia con 
el pretexto de avances científicos (Kumar y 
Kapoor 2010). A pesar de la Ley de Diversidad 
Biológica (2002) y el Protocolo de Nagoya, su 
aplicación sigue siendo deficiente, y los derechos 
consuetudinarios tribales sobre el conocimiento 
de la salud no se protegen ni documentan 
sistemáticamente. La integración de los sistemas 
de salud y bienestar de las tribus nómadas en el 
marco de la salud pública de la India se enfrenta 
a barreras estructurales, epistémicas y culturales 
profundamente arraigadas. Estos desafíos no son 
meramente técnicos, sino fundamentalmente 
políticos, moldeados por historias de 

criminalización colonial, exclusión basada en 
castas, desplazamiento ecológico y silenciamiento 
de género. Para avanzar hacia una integración 
sanitaria equitativa, India debe pasar de un 
modelo biomédico vertical a un marco pluralista, 
participativo y culturalmente respetuoso. Esto 
incluye reconocer a los curanderos tradicionales, 
documentar éticamente el conocimiento oral, 
garantizar servicios de salud móviles e inclusivos, 
y empoderar a las mujeres tribales como 
trabajadoras sanitarias de primera línea. Sin esos 
esfuerzos transformadores, la promesa de justicia 
sanitaria para las comunidades nómadas seguirá 
sin cumplirse.

Oportunidades para la integración de 
sistemas nómadas de salud y bienestar  

Si bien las tribus nómadas de la India se 
enfrentan a una profunda exclusión de los 
sistemas de salud formales, también existen 
numerosas oportunidades para una integración 
inclusiva que respete, preserve y revitalice 
sus conocimientos tradicionales sobre salud 
y ecología. Reconocer estas oportunidades 
requiere superar los modelos asimilacionistas y 
avanzar hacia marcos interculturales y basados ​​
en derechos que faciliten la coproducción de 
conocimiento, la reforma institucional y el 
empoderamiento comunitario. La integración 
no debe aspirar a sustituir los conocimientos 
tradicionales por sistemas modernos, sino a 
reconocer su igual valor epistémico, permitiendo 
el pluralismo en la comprensión, la práctica y 
la institucionalización de la salud y el bienestar 
(Nichter 2002; Fricker 2007).



90

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Conclusion 

Las prácticas de salud y bienestar de las tribus 
nómadas de la India representan sistemas ricos 
y contextualizados de inteligencia ecológica, 
solidaridad social y resiliencia cultural. Estas 
comunidades, históricamente marginadas y 
políticamente invisibles, poseen tradiciones 
curativas arraigadas en siglos de experiencia 
vivida con la naturaleza, el cuidado comunitario 
y el equilibrio espiritual. Desde la medicina 
herbal y la obstetricia hasta la desintoxicación 
estacional y los rituales colectivos de salud 
mental, sus prácticas desafían los modelos 
biomédicos dominantes al ofrecer paradigmas de 
bienestar holísticos, preventivos y centrados en 
la comunidad. Sin embargo, estos sistemas han 
sido excluidos durante mucho tiempo del discurso 
general sobre la salud, principalmente debido a la 
criminalización colonial, el sesgo epistémico y la 
negligencia estructural. El legado de leyes como la 
Ley de Tribus Criminales y la continua aplicación 
incorrecta de la Ley de Delincuentes Habituales 
continúa sembrando sospechas sobre las 
comunidades nómadas, marginando sus voces en 
las instituciones públicas, incluyendo la atención 
médica. A pesar de las garantías constitucionales 
y la expansión democrática, estos grupos 
permanecen en gran medida sin ser reconocidos 
en las encuestas nacionales, los registros 
estatales y las infraestructuras médicas. Su 
movilidad a menudo se confunde con desarraigo, 
y su conocimiento cultural se caracteriza 
erróneamente como superstición o atraso. Este 
artículo ha demostrado que la integración no 

es solo una cuestión de necesidad política, sino 
también de justicia ética y epistemológica. Los 
sistemas de salud de las tribus nómadas no 
solo necesitan ser incluidos en las estructuras 
dominantes; exigen coexistencia, respeto mutuo 
y diálogo intercultural. La integración debe 
buscarse mediante modelos que reconozcan el 
pluralismo en las epistemologías médicas y que 
empoderen a las comunidades nómadas no como 
receptores pasivos de ayuda, sino como agentes 
activos y poseedores de conocimiento por derecho 
propio.

Uno de los argumentos centrales de esta 
investigación es que la salud es inseparable de 
la ecología, el género y la identidad cultural. Las 
mujeres desempeñan un papel fundamental en 
la preservación y transmisión del conocimiento 
sobre salud a lo largo de las generaciones, 
actuando como parteras, herbolarias y cuidadoras 
emocionales. Ignorar sus contribuciones supone 
una doble marginación: como miembros de tribus 
y como mujeres. Por lo tanto, las perspectivas 
feministas son cruciales para formular políticas 
de salud que no solo lleguen a estas mujeres, sino 
que también respeten su autonomía, experiencia 
y liderazgo. Además, el arraigo ecológico de las 
prácticas de salud, visible en el uso de hierbas 
forestales específicas, rituales estacionales e 
interacciones entre animales y humanos, exige 
un enfoque de Una Sola Salud que integre el 
bienestar ambiental, animal y humano de forma 
sinérgica.

Los desafíos para la integración son 
formidables. Estos incluyen la invisibilidad legal, 



91

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

la falta de historiales médicos, la alienación 
cultural en los hospitales públicos, la rigidez 
burocrática y el desplazamiento debido a 
la urbanización y las leyes de conservación. 
Sin embargo, como se ha destacado, estos 
mismos desafíos ofrecen perspectivas sobre 
las oportunidades para un replanteamiento 
radical. Al invertir en unidades móviles de 
salud, la capacitación multilingüe e intercultural 
del personal sanitario, la certificación de 
curanderos tradicionales y la protección legal del 
conocimiento ecológico tradicional, el sistema 
de salud indígena puede comenzar a reparar 
los daños del abandono histórico. Igualmente 
importante es el papel de la gobernanza 
participativa. La integración solo será significativa 
si se permite a las comunidades nómadas definir 
los términos de sus prioridades de salud y cocrear 
las herramientas de prestación de servicios y 
rendición de cuentas. Esto requiere no solo 
descentralización, sino también la restitución de 
la dignidad, la voz y la continuidad cultural. Por 
lo tanto, las iniciativas estatales deben pasar de 
un paradigma de “prestación de servicios” a un 
modelo de “colaboración y empoderamiento”, 
donde el conocimiento fluya en ambas direcciones 
y las políticas se diseñen con, y no solo para, los 
grupos nómadas.

Además, la convergencia de políticas es 
esencial. La salud no puede aislarse de la 
educación, los derechos territoriales, el acceso a 
los bosques ni el bienestar social. Los ministerios 
deben colaborar para construir soluciones 
integradas y comunitarias. Sin tierras e identidad 
seguras, ninguna política de salud, por muy bien 
financiada que esté, puede lograr un impacto 
sostenible. La Ley de Derechos Forestales, la Ley 
de Diversidad Biológica y la Misión Nacional 
de Salud deben intersectar para garantizar que 
la soberanía ecológica se reconozca como un 
prerrequisito para la soberanía sanitaria cultural. 
En conclusión, la integración de los sistemas de 
salud y bienestar de las tribus nómadas constituye 
una oportunidad transformadora. No solo 
enriquece el panorama de la salud pública de la 
India con profundidad ecológica y cultural, sino 
que también nos acerca a un modelo de desarrollo 
verdaderamente inclusivo y descolonizado. 
Reconocer a estas comunidades como sanadoras, 
guardianas del conocimiento y guardianas 
ecológicas desafía la violencia epistémica de 
las políticas pasadas y allana el camino hacia 
un futuro más justo y pluralista. La verdadera 
equidad en salud no reside solo en llegar a los 
marginados, sino en aprender de ellos, honrar 
sus conocimientos y cocrear futuros basados ​​en la 
justicia, la dignidad y el cuidado mutuo.

R E F E R E N C I A S

Agrawal, Arun. 1995. “Dismantling the Divide between Indigenous and Scientific Knowledge.” Development and 
Change 26 (3): 413–39.



92

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Agrawal, Arun, and Clark C. Gibson. 1999. “Enchantment and Disenchantment: The Role of Community in Natural 
Resource Conservation.” World Development 27 (4): 629–49.

Agarwal, Bina. 1992. “The Gender and Environment Debate: Lessons from India.” Feminist Studies 18 (1): 119–58.

Banerjee, S., and M. Raza. 2020. “Healthcare Exclusion of Denotified Tribes in India.” Economic and Political 
Weekly 55.

Baviskar, Amita. 2003. “Tribal Communities and Development.” Seminar 531.

Berkes, Fikret. 1999. Sacred Ecology: Traditional Ecological Knowledge and Resource Management. 
Philadelphia: Taylor & Francis.

Bhukya, Bhangya. 2014. The Politics of Defection: A Study of the Denotified Tribes in India. New Delhi: Oxford 
University Press.

Bourdieu, Pierre. 1977. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University Press.

Dasgupta, Rajib. 2006. “Public Health in India: An Overview.” Economic and Political Weekly 41 (34): 3685–90.

Dirks, Nicholas B. 2001. Castes of Mind: Colonialism and the Making of Modern India. Princeton, NJ: Princeton 
University Press.

Fricker, Miranda. 2007. Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. Oxford: Oxford University Press.

Ghosh, Jayati. 2018. “Exclusion through Identification.” The Hindu.

Gupta, Akhil. 2012. Red Tape: Bureaucracy, Structural Violence, and Poverty in India. Durham, NC: Duke 
University Press.

Haraway, Donna. 1988. “Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial 
Perspective.” Feminist Studies 14 (3): 575–99.

Harding, Sandra. 1991. Whose Science? Whose Knowledge? Thinking from Women’s Lives. Ithaca, NY: Cornell 
University Press.

Kapoor, Radhika. 2015. Ecological Knowledge among Gaddi Pastoralists.

Kirmayer, Laurence J. 2012. “Rethinking Cultural Competence.” Transcultural Psychiatry 49 (2): 149–64.

Kleinman, Arthur. 1980. Patients and Healers in the Context of Culture. Berkeley: University of California Press.

Kothari, Ashish. 2014. Alternative Futures: India Unshackled. New Delhi: Authors UpFront.

Kothari, Ashish, Neema Pathak, and Ashish Bose. 2014. Ecology and Equity: The Use and Abuse of Nature in 
Contemporary India. New Delhi: Routledge India.

Lang, Tim, and Jamie Bartram. 2012. “Equity in Access to Health Promotion and Health Care.” Health Promotion 
International 27 (4): 459–67.



93

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Langwick, Stacey A. 2011. Bodies, Politics, and African Healing: The Matter of Maladies in Tanzania. 
Bloomington: Indiana University Press.

Lokhit Pashu-Palak Sansthan. 2008. Raika Ethno-Veterinary Practices Manual. Rajasthan.

Menon, Nivedita. 2012. Seeing Like a Feminist. New Delhi: Zubaan.

Narayan, Uma. 1989. “The Project of Feminist Epistemology: Perspectives from a Nonwestern Feminist.” Hypatia 
4 (3): 256–69.

National Commission for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic Tribes (NCDNT). 2017. Report to the 
Government of India. New Delhi.

Nigam, Sanjay. 1990. “Disciplining and Policing the ‘Criminals by Birth’.” Indian Economic and Social History 
Review 27 (2): 131–64.

Pande, Amrita. 2011. Wombs in Labor: Transnational Commercial Surrogacy in India. New York: Columbia 
University Press.

Radhakrishna, Meena. 2001. Dishonoured by History: ‘Criminal Tribes’ and British Colonial Policy. New Delhi: 
Orient Longman.

Renke, Balakrishna. 2008. Report of the National Commission for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic 
Tribes. New Delhi.

Rock, Melanie, et al. 2009. “One Medicine, One Health.” Emerging Infectious Diseases 15 (9): 1384–87.

Saberwal, Vasant K. 1999. Pastoral Politics: Shepherds, Bureaucrats, and Conservation in the Western Himalaya. 
New Delhi: Oxford University Press.

Scott, James C. 1998. Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. 
New Haven, CT: Yale University Press.

Sen, Amartya, and Jean Drèze. 2002. India: Development and Participation. Oxford: Oxford University Press.

Sharma, Mahesh. 2010. Historicizing Nomads and Criminals in India.

Shiva, Vandana. 2007. Biopiracy: The Plunder of Nature and Knowledge. Cambridge, MA: South End Press.

Shiva, Vandana, and Kunwar Jalees. 2003. The Enclosure and Recovery of the Commons.

Sillitoe, Paul. 2000. Indigenous Knowledge Development in Bangladesh. London: ITDG Publishing.

Sundar, Nandini. 2000. “Unpacking the ‘Joint’ in Joint Forest Management.” Development and Change 31 (1): 
255–79.

Virdi, Jyoti. 2012. Women, Health, and Healing in Colonial India.



94

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Este artículo puede citarse como:

Rawat, Amit. 2026. “Tribus nómadas y la integración de la salud, el bienestar y el conocimiento ecológico 
tradicional en la India.” Fourth World Journal 25 (2): 73–94.

S O B R E  E L  A U T O R

El Dr. Amit Rawat fue investigador en el Departamento de Sociología de la 
Universidad Hindú de Benarés (BHU), en Varanasi, India. Su investigación 
se centra en comunidades marginadas y nómadas, en particular en la tribu 
Bawariya, históricamente estigmatizada bajo la Ley de Tribus Criminales de 
1871 durante el periodo del dominio colonial británico. Su trabajo examina 

Amit Rawat, Ph.D.

cómo las clasificaciones coloniales, la vigilancia policial y los estereotipos sociales persistentes 
continúan moldeando la identidad, el acceso a la educación, los medios de subsistencia y la 
dignidad social en la India poscolonial. A través del trabajo de campo etnográfico, el Dr. Rawat 
pone de relieve los impactos duraderos de la violencia estructural y de las políticas de exclusión. 
Ha publicado sobre cuestiones tribales, desigualdad de castas, educación y discriminación 
social. Su investigación también explora la integración del conocimiento ecológico tradicional y 
de las prácticas de salud indígenas en marcos de salud pública culturalmente pertinentes para 
poblaciones nómadas.


