Tribus ndmadas y la integracion de
la salud, el bienestar y el conocimiento
ecoldgico tradicional en la India

Por Amit Rawat, Ph.D.
Traduccién de Yesenia Cortés

Figural

Familia pastoral némada en Rajastan en un campamento temporal en el desierto, que ilustra la transmisién
intergeneracional de conocimientos ecolégicos y practicas de salud comunitarias entre pueblos némadas de la India.
Fotografia de intekl / iStock.

RESUMEN

Este articulo examina la interseccién de la salud, el bienestar y el conocimiento ecologico
tradicional (CET) entre las tribus n6madas y denotificadas' de la India desde una perspectiva
etnografica y feminista critica. A partir del trabajo de campo realizado con las comunidades raika, van

! Nota de la traductora: el término “tribus denotificadas” refiere a comunidades que, bajo el dominio britanico, fueron etiquetadas como
“criminales” por ley. Aunque esa clasificacion fue anulada tras la independencia, muchas siguen enfrentando discriminacion, pobreza y estigma.
No forman parte de las categorias oficiales de Tribus Registradas, y a menudo coinciden con grupos némadas. Entre ellas se encuentran
comunidades como Bhil, Gonds, Santhal o Munda. Hoy contintian reclamando reconocimiento y derechos que aun les son limitados.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



74

AMIT RAWAT

gujjar y sansi, el estudio destaca como estos grupos sustentan sistemas de salud con raices culturales

profundamente arraigados en las relaciones ecologicas, los ritmos estacionales y la transmision de

conocimientos con perspectiva de género. A pesar de poseer ricas tradiciones medicinales y curativas,

estas comunidades siguen excluidas de la atenciéon médica formal debido a la criminalizacion

historica, la invisibilidad legal y el disefio de politicas que favorecen a las poblaciones sedentarias.

La investigacion subraya la necesidad de modelos de salud pluralistas, moviles y culturalmente

respetuosos que integren a los curanderos tradicionales, reconozcan el rol de las mujeres como

guardianas de la salud y protejan el conocimiento indigena mediante marcos legales e institucionales.

Mediante un analisis tematico, el estudio propone una reimaginaciéon de la salud publica en India:

una que sea inclusiva, decolonial y receptiva a las realidades vividas por los pueblos némadas. Los

hallazgos abogan por una transformacion de politicas basada en la gobernanza participativa, la justicia

ecologica y la pluralidad epistémica.

Palabras clave: Tribus némadas, conocimiento ecoldgico tradicional (CET), sistemas de salud

indigenas, etnografia feminista, tribus denotificadas, pluralismo médico, politicas de salud ptblica,

justicia epistémica, género y sanacion, integracion de la salud comunitaria.

1. Introduccion

Segun la Comision Renke (2008), la poblacion
total de India incluye entre un 10 %y 12 % de
tribus ndmadas, seminémadas y denotificadas.
Estas comunidades permanecen en gran medida
excluidas de los marcos de desarrollo debido a
sus estilos de vida méviles, la criminalizacion
historica y la falta de visibilidad politica (Renke
2008; Bhukya 2014). A pesar de la marginaciéon
sistémica, han preservado sistemas intrincados
de conocimiento ecoldgico tradicional (CET),
especialmente relacionados con la salud y el
bienestar, transmitidos oralmente de generacion
en generacion. Este articulo explora como
estas practicas indigenas se intersectan con
la salud publica moderna, enfatizando como
una perspectiva feminista puede exponer

FOURTH WORLD JOURNAL

las dinamicas de género en la producciéon de
conocimiento, el trabajo de cuidado y el descuido
institucional de las mujeres como sanadoras y
portadoras de conocimiento (Haraway 1988;
Fricker 2007).

Tribus némadas como los banjaras, van
gujjars, gaddis y rabaris se han dedicado
histéricamente al pastoreo, el comercio de
sal y a la subsistencia basada en los bosques,
lo que requiere movilidad entre regiones
(Sharma 2010; Baviskar 2003). Sin embargo,
su identidad némada choca con el sesgo
sedentario de las instituciones estatales
modernas, que basan la prestacion de asistencia
social en domicilios fijos (Scott 1998). Como
resultado, son sistematicamente excluidos de
los sistemas de racionamiento, los planes de

WINTER V25 N2 2026



75

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

salud y la representacion electoral (Informe de
la NCDNT? 2017). La Ley de Tribus Criminales
de la época colonial (1871) institucionaliz6

ain mas su estigma, calificAndolos de
delincuentes hereditarios. Aunque fue derogada
en 1952, sus efectos persisten a través de las
précticas policiales y la discriminaci6on social
(Radhakrishna 2001; Bhukya 2014). Esta historia
de violencia estatal e invisibilidad burocratica
impacta su acceso a los servicios de salud, la
educacion y los derechos ecologicos.

El modelo de salud publica dominante en
India, estructurado en torno a Centros de Salud
Primaria (CSP) y hospitales estatales, opera
bajo el supuesto de sedentarismo, sin atender
a las poblaciones moviles (Dasgupta 2006).

Las comunidades n6madas a menudo carecen

de acceso a atencion médica basica debido a
problemas de documentacion, lejania geografica
y desconfianza cultural hacia los sistemas
biomédicos (Banerjee y Raza 2020). Programas
gubernamentales como Ayushman Bharat exigen
el registro Aadhaar y prueba de residencia, de
los que carecen muchas tribus némadas (Ghosh
2018). Ademas, la insensibilidad cultural

entre los trabajadores de la salud, quienes

a menudo desestiman la curacién indigena

como supersticion, resulta en alienacion y
subutilizacion de los servicios (Lang y Bartram
2012). Esta ceguera institucional a los paradigmas
de salud no occidentales perpetiia los malos
resultados de salud y refuerza la marginalidad de
las vidas nomadas (Agrawal y Gibson 1999).

El conocimiento ecoldgico tradicional (CET)
abarca sistemas de conocimiento desarrollados
localmente que reflejan la interaccion de

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

una comunidad con su entorno ecologico
(Berkes 1999). Para las tribus nomadas, el

CET es inseparable de sus paisajes: bosques,
rios y pastos, donde la salud y la curacion se
basan en observaciones, rituales y equilibrio
ecologico (Sundar 2000). Comunidades como
los van gujjar utilizan hierbas del bosque para
tratar infecciones respiratorias y dolencias
gastrointestinales (Saberwal 1999), mientras
que los Gaddis de Himachal Pradesh dependen
de la flora especifica de la altitud para el dolor y
la resistencia (Kapoor 2015). Este conocimiento
es intergeneracional, se transmite oralmente y
esta profundamente vinculado al género, con
mujeres que ejercen como curanderas, parteras
y cuidadoras (Virdi 2012). Estas practicas
representan no solo la “medicina tradicional”,
sino una cosmovision holistica en la que se
entrelazan el bienestar, la ecologia y la cosmologia
(Kothari 2014).

Desde una perspectiva epistemologica
feminista, es crucial examinar coémo las mujeres
de las tribus n6madas acttian como guardianas
del CET, especialmente en las practicas
relacionadas con la salud (Haraway 1988;
Harding 1991). Sin embargo, las instituciones
estatales y cientificas a menudo devaldan el
conocimiento de las mujeres, calificindolo de
“no cientifico” o “folclore”, lo que refleja lo que
Miranda Fricker (2007) denomina injusticia
epistémica. Las mujeres ndémadas gestionan
la salud reproductiva, la herbolaria, el parto y
los rituales espirituales, areas en gran medida

2 Nota de la traductora: Estas siglas refieren a la National Commission
for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic Tribes (Comision
Nacional para Tribus Nomadas, Seminémadas y Denotificadas)

FOURTH WORLD JOURNAL



76

AMIT RAWAT

ignoradas en el discurso de la salud publica
(Pande 2011). La triple carga que enfrentan —
trabajo productivo, reproductivo y comunitario—
se ve agravada por la falta de reconocimiento,
derechos y voz en la formulacion de politicas

(Sen y Dreze 2002; Menon 2012). La ecologia
politica feminista sostiene que cuando ocurre una
degradacion ecologica (como la deforestacion

o la contaminacion), las mujeres son las mas
afectadas, especialmente en términos de acceso al
agua, higiene y trabajo de cuidado (Agarwal 1992;
Rocheleau et al. 1996).

1.1 La crisis de la integracion del
conocimiento en salud

A pesar de la riqueza del conocimiento
ecologico tradicional (CET), rara vez se
integra significativamente en la atencion
médica convencional. El sistema AYUSH en
India promueve el Ayurveda, el Unaniy la
Homeopatia, pero excluye en gran medida las
tradiciones locales, comunitarias y de salud
bucal, especialmente las practicadas por mujeres
nomadas o tribales (Lang y Bartram 2012;
Reddy 2019). Los sistemas biomédicos tienden
a extraer compuestos “atiles” de las hierbas,
ignorando la importancia contextual, cultural
y espiritual de las practicas curativas (Shiva
2007). Esta logica extractiva socava los cimientos
mismos del CET y lo convierte en un producto
comercial. Las criticas feministas exigen modelos
dialogicos de conocimiento en salud, donde las
mujeres indigenas no sean sujetos pasivos, sino
cocreadoras de politicas y practicas (Narayan
1989; Harding 2004). Se necesitan marcos
participativos como la investigacion participativa

FOURTH WORLD JOURNAL

comunitaria (IPC) y los protocolos comunitarios
bioculturales para garantizar la colaboracion y el
reconocimiento éticos (Baviskar 2003).

Un enfoque transformador para la salud
nomada debe ser movil, inclusivo y participativo.
Las unidades moviles de salud adaptadas
a los patrones de movimiento pastoral, los
trabajadores de salud comunitarios capacitados
dentro de las tribus y el reconocimiento legal de
los curanderos tradicionales son pasos politicos
clave (NCDNT, 2017). Los sistemas de salud
con informacién feminista deben documentar
y apoyar el conocimiento de las mujeres sobre
hierbas, curacion y reproduccion a través de
proyectos de historia oral y mapeo etnobotanico
(Shiva y Jalees 2003). También es esencial
crear espacios de didlogo intercultural donde
los sistemas biomédicos e indigenas puedan
coexistir con respeto mutuo e intercambio no
jerarquico (Kothari et al. 2019). Si no se abordan
las exclusiones de género y los desplazamientos
ecolodgicos, cualquier politica de salud para
las tribus nomadas queda incompleta. La
invisibilizacién de los sistemas de conocimiento
nomada y de las contribuciones de las mujeres
a la atencion médica refleja problemas mas
profundos de jerarquia epistémica, negligencia
patriarcal y heridas coloniales (Fricker 2007;
Bhukya 2014). Avanzar requiere mas que la
prestacion de servicios: exige reimaginar la salud
como una practica pluralista, ecologica y con
justicia de género. Una perspectiva feminista
no solo visibiliza a quienes estan excluidos de la
produccién de conocimiento, sino que también
nos ayuda a comprender la interconexion entre el
cuidado, la naturaleza y la justicia en los marcos

WINTER V25 N2 2026



77

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

de salud. Al honrar el conocimiento ecoldgico
tradicional nomada e integrar las voces de las
mujeres en el centro, India puede construir
un paradigma de salud ptblica inclusivo y
sostenible.

2. Metodologia

Este estudio emplea una metodologia
etnogréafica critica cualitativa, basada en
marcos feministas y decoloniales, para explorar
la interseccion de la salud, el bienestar y el
conocimiento ecolégico tradicional (CET) entre
las tribus némadas de la India. El trabajo de
campo se realizo entre los raika (Rajastan), los
van gujjar (Uttarakhand) y los sansis (Punjab-
Haryana) mediante observacion participante,
entrevistas en profundidad y debates en
grupos focales, complementados con el analisis
documental de informes de ONG y politicas
gubernamentales. El disefio de la investigacion
enfatizo la participaciéon comunitaria,
las tradiciones orales y la indagacion
con perspectiva de género, destacando
especialmente el papel de las mujeres como
sanadoras y portadoras de conocimiento.

Los datos se analizaron tematicamente
utilizando un enfoque constructivista de
teoria fundamentada, asegurando que los
codigos y patrones surgieran de experiencias
vividas en lugar de marcos impuestos.
Protocolos éticos como el consentimiento
libre, previo e informado (CLPI) y los ciclos
de retroalimentacion fueron parte integral del
proceso, en consonancia con el compromiso
con la justicia epistémica y la produccion
colaborativa de conocimiento.

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

3. Contexto histdrico y sociocultural:

Comprender la trayectoria histérica y
sociocultural de las tribus n6madas en la
India requiere un analisis critico de como la
movilidad, la identidad y el arte de gobernar
se han entrelazado a lo largo del tiempo. Las
tribus nomadas, incluyendo pastores, artistas
itinerantes, grupos artesanales y comunidades
forestales, han constituido durante mucho tiempo
una parte esencial del tejido social y econémico de
la India. Sus sistemas de conocimiento, patrones
de desplazamiento estacional y economias
autosuficientes han contribuido histéricamente
al equilibrio ecoldgico y la diversidad cultural
del subcontinente. Sin embargo, la clasificacion
colonial, los marcos legales posteriores a la
independencia y la exclusiéon burocratica
han marginado sisteméaticamente a estas
comunidades, lo que ha provocado la privacion
de derechos socioeconémicos y la desaparicion de
sus sistemas de conocimiento tradicionales.

3.1. Clasificacion colonial y
la Ley de tribus criminales

La administracion colonial en India veia a las
poblaciones moviles con recelo e incomodidad.
Como ha argumentado James C. Scott (1998),
los estados modernos, incluidos los regimenes
coloniales, han tenido dificultades historicas para
administrar y controlar a los grupos méviles, ya
que la movilidad desafia la 16gica de la vigilancia,
la tributacion y la elaboracion de censos. En la
India britinica, esta incomodidad se cristalizo
en represion legal a través de la Ley de Tribus
Criminales (CTA por sus siglas en inglés,
Criminal Tribes Act) de 1871, que categorizo

FOURTH WORLD JOURNAL



AMIT RAWAT

a varias comunidades como “delincuentes
hereditarios”. Esta ley no criminaliz6 actos,
sino comunidades enteras, basandose en su
comportamiento percibido como némada

e inestable, instituyendo asi un régimen de

vigilancia, asentamiento forzoso y juicio moral.

Esta ley, aplicada de forma
desproporcionada a grupos como los banjara,
pardhi, sansi, nat, kanjar y dombari, etiquetd
a mas de 200 comunidades como criminales
de nacimiento (Radhakrishna 2001). Los
funcionarios coloniales justificaron esto
argumentando que los grupos némadas
eran “antisociales” y “genéticamente
predispuestos” al crimen, una creencia
arraigada en la pseudociencia racializada de
la época (Nigam 1990). Los nifios nacidos en
estas comunidades también eran marcados
como criminales, y asentamientos enteros
eran sometidos a listas diarias, restricciéon de
movimiento y reasentamiento forzoso. Esta
clasificacion profundamente estigmatizante
tuvo implicaciones a largo plazo para el acceso
de la comunidad a la tierra, la educacion, los
servicios de salud y la ciudadania. Si bien
los britanicos afirmaron que se trataba de
una medida de reforma social, en realidad
era un medio para garantizar un mayor
control administrativo y desmantelar las
economias indigenas que funcionaban al
margen de la estructura tributaria colonial
(Dirks 2001). El legado de la CTA no fue s6lo
legal sino también psicologico: establecié una
percepcion duradera de las tribus nomades
como inherentemente desviadas y ajenas a la

civilizacion.

FOURTH WORLD JOURNAL

78

3.2. Denotificacion y
negligencia post-independencia

Tras la independencia de la India, la Ley de
Tribus Criminales fue derogada en 1952 y las
comunidades fueron oficialmente “denotificadas”.
Sin embargo, este acto de denotificacién no
implico rehabilitacién social ni restitucion. En
cambio, muchas de estas comunidades fueron
puestas bajo la Habitual Offenders Act (1952)
(Ley de Delincuentes Habituales), lo que permitia
a la policia vigilar a individuos basandose en
antecedentes y comportamiento sospechoso
(Bhukya 2014). Si bien se elimin6 formalmente la
etiqueta de tribu criminal, su estigma persisti6 en
la policia, la gobernanza y el imaginario popular.
El Estado indio, al modernizar sus instituciones,
conservd muchas ideas coloniales de orden
social, especialmente en relacion con los grupos
nomadas y forestales (Gupta 2012).

A diferencia de las Tribus Registradas
(TR), que recibieron protecciéon constitucional
y beneficios de accion afirmativa, las tribus
denotificadas y ndbmadas (TDN/TN) fueron
excluidas de la mayoria de las politicas de
bienestar y no fueron clasificadas bajo ninguna
categoria uniforme (Comision Renke 2008). Esta
ambigiiedad legal significo que la mayoria de las
TDN y TN fueran excluidas de los beneficios de la
reserva, el acceso a la educacion institucional, los
servicios de salud o la proteccion legal. Existian
en un estado liminal, ni completamente incluidas
en las estructuras de bienestar ni reconocidas
formalmente como poblaciones vulnerables
(Baviskar 2003). El informe de 2008 de la
Comision Nacional para Tribus Denotificadas,

WINTER V25 N2 2026



79

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

Nomadas y Seminémadas (cominmente llamada
Comisiéon Renke) senalé que mas de 1,500
comunidades nomadas y semin6émadas en la
India seguian estando social y econémicamente
atrasadas. La Comision concluyé que el 89% de
los TDN carecia de acceso a vivienda, solo el 11%
de los ninos asistia a la escuela y menos del 4%
tenia acceso a servicios de salud o documentacion
de identidad (Renke 2008). Estas cifras ponen de
relieve como la injusticia histérica y la negligencia
burocrética siguen moldeando las condiciones
materiales de estas comunidades.

3.3. Reconocimiento cultural erréneo y
estereotipos

Ademas de la exclusion legal, las tribus
nomadas también sufren un desconocimiento
cultural. Sus estilos de vida, cosmovisiones y
préacticas tradicionales suelen ser caricaturizados
en las narrativas dominantes. Los medios
de comunicacion populares los representan
con frecuencia como retrégrados, exoticos o
desviados, reduciendo a las diversas comunidades
a clichés de encantadores de serpientes,
ladrones o artistas ambulantes (Bhukya 2010).
Esta violencia en la representacion agrava su
marginacion legal y justifica su continua exclusion
de la sociedad. El concepto de violencia simbolica
de Pierre Bourdieu resulta especialmente til
en este contexto: se refiere a la imposicion
de sistemas de significado y clasificacion que
legitiman el statu quo y normalizan la inferioridad
de los grupos marginados (Bourdieu 1977).

Para las tribus némadas, la violencia simboélica
se ejerce cuando sus sistemas de conocimiento
se descartan como supersticion, sus practicas

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

curativas se ridiculizan o su movilidad se
considera un acto delictivo. Las académicas
feministas han sefialado ademéas cémo las
mujeres de estas comunidades suelen estar
doblemente marginadas, tanto por la sociedad
dominante como por las estructuras patriarcales
dentro de sus propias comunidades (Agarwal
1992; Virdi 2012).

3.4. Movilidad y Estado moderno:
el paradigma sedentario

El Estado indio, al igual que muchos
estados-nacion modernos, presenta un diseno
intrinsecamente sedentario. Los servicios
de bienestar, como la atencién médica, el
racionamiento, las pensiones y la educacion,
se basan en el supuesto de residencia fija. Esto
plantea enormes desafios para las poblaciones
nomadas y seminémadas, que a menudo
carecen de domicilio permanente, identificacion
de votante o tarjeta Aadhaar (Ghosh 2018).

Las intervenciones sanitarias, en especial los
programas de inmunizacion, la atencion de salud
materna y el seguimiento de enfermedades,
dependen en gran medida de la documentaciéon
y el monitoreo local. Como resultado, las tribus
némadas quedan excluidas de los registros de
enfermedades, los subsidios sanitarios y los
marcos de atencion preventiva (Banerjee y Raza
2020). Esta exclusion burocratica también
interactda con el desplazamiento ecologico.
Muchas tribus nomadas pastoriles han sido
expulsadas de los bosques y pastizales en nombre
de la conservacion o el desarrollo industrial.

La Ley de Derechos Forestales (2006), aunque

FOURTH WORLD JOURNAL



80

AMIT RAWAT

progresista en su formulacion, rara vez se
implementa a favor de los grupos pastorales
debido a la falta de comprobante de domicilio
(Kothari et al. 2014). Las mujeres, principales
cuidadoras y depositarias de conocimientos
medicinales en estas comunidades, son las mas
afectadas por este desplazamiento, ya que se les
impide el acceso a hierbas, fuentes de agua y
espacios para el parto (Shiva y Jalees 2003).

3.5. Pérdida de conocimiento

intergeneracional

La marginacion histérica y sociocultural de
las tribus nomadas ha erosionado la transmisiéon
intergeneracional del conocimiento. A medida
que se alteran los patrones de movilidad y
las generaciones jovenes se ven forzadas
a incorporarse a los mercados laborales
urbanos informales, se pierden los sistemas
de conocimiento oral relacionados con la
ecologia, la salud y el bienestar (Berkes
1999). Las mujeres, a menudo depositarias
de este conocimiento, se ven silenciadas
o desplazadas de los contextos donde su
experiencia es fundamental. Ademas, la falta de
reconocimiento institucional de estos sistemas
de conocimiento contribuye a su desaparicion.
Por ejemplo, los departamentos de salud
gubernamentales rara vez consultan a parteras
o curanderos tradicionales de comunidades
nomadas al disefiar politicas de salud
reproductiva. Tampoco existe documentaciéon
formal del conocimiento etnobotanico de estas
comunidades, lo que provoca su pérdida por
negligencia y biopirateria (Shiva 2007).

FOURTH WORLD JOURNAL

4. Sistemas de conocimiento
ecologico tradicional (CET)

El Conocimiento Ecologico Tradicional (CET)
se refiere al conjunto de conocimientos, practicas
y creencias desarrollados por las comunidades
indigenas y locales a través de su interacciéon con
el medio ambiente a lo largo de generaciones.
Para las tribus nomadas de la India, el CET no
es simplemente un conjunto de conocimientos
sobre plantas, animales y practicas curativas,
sino una epistemologia viva, una cosmovision
arraigada que integra la ecologia, la salud, la
espiritualidad y la supervivencia. A diferencia
de las tradiciones textuales codificadas como el
Ayurveda o el Unani, el CET de las comunidades
noémadas es oral, experiencial, esta marcado por
el género y profundamente arraigado en el lugar
(Berkes 1999; Sillitoe 2000). Esta seccion explora
la riqueza del CET entre las tribus némadas, el
papel especifico de las mujeres como sanadoras
y portadoras de conocimiento, los desafios que
plantean el cambio ecologico y la erosiéon cultural,
y la necesidad de integrar el CET en marcos mas
amplios de salud publica y politicas ambientales.

4.1. CET como sistema de conocimiento
adaptativo y localizado

El CET evoluciona continuamente en
respuesta a los cambios en el medio ambiente,
los patrones climaticos, las rutas migratorias y el
comportamiento del ganado. Entre los pastores
noémadas como los van gujjar de Uttarakhand,
la migracion estacional entre los pastos de
verano e invierno se acompana de un profundo
conocimiento de la flora, la fauna, las fuentes de

WINTER V25 N2 2026



81

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

aguay los ciclos de las enfermedades (Saberwal
1999). Son expertos en identificar plantas
medicinales, interpretar el comportamiento
animal como indicadores ecolégicos y gestionar
la salud del rebano mediante remedios herbales
no invasivos (Nair 2010). De igual manera, los
gaddis de Himachal Pradesh, que pastorean
ovejas y cabras en terrenos de gran altitud,
poseen un profundo conocimiento de las hierbas
alpinas, sus propiedades y sus interacciones con
enfermedades relacionadas con la altitud, como
la hipoxia, el dolor articular y la fatiga (Kapoor
2015). Estas comunidades no solo utilizan plantas
como kutki (Picrorhiza kurroa) y jangli lahsun
(Allium wallichii) para la salud humana, sino
que también las aplican a la atencion veterinaria,
revelando la interconexion de los sistemas de
salud humana, animal y ecol6gica, un principio
ahora central en el marco de Una Sola Salud

en el discurso de la salud global (Rock et al.
2009). Lo que distingue al CET del conocimiento
cientifico convencional es su caracter situacional:
el conocimiento es especifico del contexto, esta
arraigado en la practica diaria y se transmite
oralmente de generacién en generacion. Es
holistico e integra no solo conceptos biomédicos
de la enfermedad, sino también dimensiones
espirituales, ritualisticas y emocionales de la
salud (Sundar 2000).

4.2. Conocimiento de género: Las mujeres
como guardianas de la sanacion

Dentro de los sistemas némadas de
conocimiento ecolégico tradicional (CET), las
mujeres desempefian un papel central como
profesionales de la salud, cuidadoras y guardianas

del medio ambiente. A menudo son las primeras

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

en responder a las enfermedades en el hogar y
la comunidad, especialmente en zonas remotas
y boscosas donde no existe infraestructura
sanitaria estatal. Su conocimiento de las
hierbas, las practicas dietéticas, la atencion al
embarazo, la curaciéon de los huesos, el control
de la fiebre y los rituales de salud mental es
fundamental para el bienestar de la comunidad
(Virdi 2012). En la comunidad rabari de Gujarat
y Rajastén, las mujeres utilizan preparaciones
de nim, ashwagandha y curcuma para el parto
y trastornos menstruales. Las mujeres banjara
de Maharashtra emplean caria fistula (Cassia
fistula) y chebula (Terminalia chebula) en la
salud digestiva y el cuidado de heridas. Muchos
de estos remedios son empiricamente eficaces y
comparables a los tratamientos farmacoldgicos,
pero rara vez son documentados o reconocidos
por los profesionales biomédicos (Lang y
Bartram 2012). Una perspectiva feminista
revela como dicho conocimiento se devaltia

e invisibiliza rutinariamente. El concepto de
Miranda Fricker (2007) de injusticia epistémica
resulta ilustrativo en este punto: cuando el
conocimiento de ciertos grupos (especialmente de
mujeres de comunidades marginadas) se ignora
o se desestima debido a prejuicios, se perpetta
la ignorancia estructural en las instituciones
tradicionales. En el caso del conocimiento
ecologico tradicional, la division del trabajo

por género posiciona a las mujeres como las
principales depositarias del conocimiento
ecologico relacionado con la salud; sin embargo,
sus voces rara vez se incluyen en los debates
formales sobre politicas sanitarias, gobernanza
ambiental o desarrollo rural (Shiva y Jalees 2003;
Narayan 1989).

FOURTH WORLD JOURNAL



82

AMIT RAWAT

4.3. CET en las practicas veterinarias y
pastorales:

Las tribus némadas también poseen un rico
conocimiento veterinario, fundamental para
su sustento. Los raikas de Rajastan, pastores
tradicionales de camellos, son reconocidos
mundialmente por su experiencia etnoveterinaria.
Utilizan babul (Acacia nilotica) y damasa
(Fagonia cretica) para tratar infecciones en
camellos y comprender los ciclos reproductivos,
el control de parasitos y la rotaciéon de pastoreo
mejor que la mayoria de los veterinarios
gubernamentales (Lokhit Pashu-Palak Sansthan
2008). Este conocimiento comunitario a menudo
ha llenado las lagunas dejadas por los servicios
veterinarios estatales. En la franja del Himalaya,
las comunidades trashumantes como los bhutias
y los bhotias utilizan indicadores climéaticos
(como patrones de nubes, floracion de plantas)
para planificar la reproduccién y la migracion,
reduciendo asi el estrés y la mortalidad animal
(Saberwal 1999; Berkes 1999). Sin embargo,
estos conocimientos ecologicos se estan
erosionando debido al cambio en los patrones
climaticos, la reducciéon de los corredores de
pastoreo y el desplazamiento debido a proyectos
hidroeléctricos y la demarcacion de areas
protegidas (Kothari et al. 2014).

4.4. Dimensiones espirituales y
cosmoladgicas de la salud:

El conocimiento ecoldgico tradicional (CET)
no solo es empirico, sino también profundamente
cosmologico. La sanacion suele concebirse
como la restauracion del equilibrio espiritual,
en lugar de la simple eliminacioén de patégenos.

FOURTH WORLD JOURNAL

Los chamanes, médiums y especialistas en
rituales desempefian un papel importante en el
diagnostico y el tratamiento de enfermedades que
se perciben como causadas por perturbaciones
espirituales, desaprobacion ancestral o
desequilibrio ecologico (Sundar 2000). Entre las
comunidades dombari y pardhi, las enfermedades
suelen explicarse mediante narrativas de posesion
espiritual o ira ancestral, y los rituales de
sanacion incluyen cantos, purificaciéon y ofrendas.
Estas practicas no son irracionales, sino que
representan ontologias alternativas de la salud

y la personalidad, que la biomedicina occidental
no reconoce (Langwick 2011). Ignorar estas
perspectivas en favor de modelos de tratamiento
exclusivamente farmacolégicos conduce a una
baja tasa de utilizacion de los servicios de salud
estatales y profundiza la desconfianza.

4. 5. CET bajo amenaza: erosion,
cooptacion y biopirateria:

A pesar de su riqueza, el CET enfrenta serias
amenazas en el mundo contemporaneo. La
degradacion ambiental, el desplazamiento, la
deforestacion y la pérdida de rutas migratorias
tradicionales estan erosionando el contexto
ecoldgico en el que el CET sobrevive (Agrawal
1995). Las tribus némadas estan siendo
asentadas por la fuerza, a menudo en terrenos
ecologicamente hostiles o en las periferias
urbanas, donde el conocimiento tradicional
se vuelve irrelevante o inaplicable. Ademas,
la comercializacion y la apropiacion del
CET, especialmente por parte de companias
farmacéuticas, plantean otro peligro. El
conocimiento etnoboténico de las comunidades

a menudo se patenta sin consentimiento, un

WINTER V25 N2 2026



83

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

fenémeno conocido como biopirateria (Shiva
2007). Los casos de patentes del nim y la carcuma
son solo la punta del iceberg: comunidades como
los baigas y los gonds, que tienen un amplio
conocimiento herbario, siguen siendo vulnerables
a la explotacion sin proteccion legal (Kumar y
Kapoor 2010).

También se produce una erosion interna
del conocimiento ecoldgico tradicional (CET)
a medida que las generaciones mas jovenes
migran a zonas urbanas en busca de trabajo.
Sin mecanismos formales de documentacién o
reconocimiento, gran parte de este conocimiento
oral corre el riesgo de extinguirse en una
generacion (Berkes 1999; Shiva y Jalees 2003).

4.6. La necesidad de integracion y
respeto epistémico

Para preservar y promover el CET, este debe
integrarse con la gobernanza moderna de la salud
y el medio ambiente, no por asimilacion, sino
a través del dialogo respetuoso y la cocreacion.
Los sistemas de salud publica deben incluir a
los curanderos comunitarios, especialmente a
las mujeres, en su planificacion y ejecucion. Las
encuestas etnobotanicas, los proyectos de historia
oral y los protocolos comunitarios bioculturales
son esenciales para la documentacion y el uso
ético (Kothari et al. 2014; Baviskar 2003). Sin
embargo, la integracion no debe resultar en
epistemicidio, la eliminacién de los marcos
indigenas bajo el pretexto de la modernizacion.
Como han argumentado Vandana Shiva (2007)

y Suman Sahai (2003), los sistemas de CET no
son remanentes primitivos, sino adaptativos,
sostenibles y vitales para enfrentar las crisis
ecologicas y sanitarias modernas.

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

5. Practicas de salud y bienestar entre
las tribus nomadas de la India

La salud y el bienestar de las tribus némadas
de la India se ven influenciados por sus
conocimientos ecologicos, creencias culturales
y marginacion sociopolitica. Estas comunidades
han desarrollado histéricamente sistemas de
salud autosuficientes basados en el conocimiento
ecoldgico tradicional (CET), la espiritualidad
y la atencién comunitaria. Sin embargo, la
negligencia sistémica, la invisibilizacién cultural
y el desplazamiento han amenazado estas
practicas, lo que hace imperativo reconocer su
valor e integrarlas en un marco de salud publica
mas amplio e inclusivo. Esta seccion describe
las caracteristicas clave de las practicas de salud
noémadas, las dinamicas de género en la atencion
y los impactos de la exclusion estructural.

5.1. Paradigmas de salud holistica y
preventiva

Para las tribus némadas, la salud se concibe no
solo como la ausencia de enfermedad, sino como
un equilibrio dinamico entre el cuerpo, la mente,
el espiritu y el medio ambiente. La enfermedad se
interpreta a menudo desde marcos cosmoldgicos
y ecolégicos, como resultado del desequilibrio
espiritual, la desarmonia comunitaria o la
violacion de las normas ecoldgicas (Langwick
2011). Esta cosmovision promueve la atencion
preventiva que incluye la regulacion dietética, la
desintoxicacién estacional, la purificacién ritual y
las précticas de bienestar comunitario. Entre los
van gujjar de Uttarakhand, por ejemplo, las dietas
estacionales se alinean con los ciclos forestales:
dietas ligeras durante la migracion e infusiones

FOURTH WORLD JOURNAL



84

AMIT RAWAT

de hierbas en la temporada de monzones para

la desintoxicacion (Saberwal 1999). De manera
similar, los gaddis y los bhotias del Himalaya
practican ayunos rituales y utilizan plantas de
gran altitud como kutki y chirayata para el apoyo
hepético e inmunitario (Kapoor 2015). Estas
précticas son tanto curativas como preventivas,

y buscan mantener el equilibrio en lugar de
tratar anicamente los sintomas. Estos modelos
holisticos se asemejan a lo que los antropologos
denominan etnomedicina: sistemas de sanaciéon
culturalmente especificos que combinan la
comprension biofisica con el ritual, la narrativa

y el simbolismo (Kleinman 1980). Dichos
sistemas reflejan una profunda sintonia ecologica
y priorizan la resiliencia comunitaria sobre el
tratamiento individual

5.2. Sanacion ritual y espiritual

La espiritualidad es fundamental para el
bienestar en las comunidades n6madas. La
enfermedad suele considerarse el resultado
de una perturbacion espiritual causada por la
ira ancestral, la violacion de tabties o fuerzas
malignas. Por lo tanto, la curacion implica no
solo la intervenci6n con hierbas, sino también
la purificacion ritual, el canto, el toque de
tambores o la consulta con chamanes (Sundar
2000). En comunidades como las de los
pardhis y los dombaris, enfermedades como
la epilepsia, las fiebres cronicas o el malestar
psicoldgico se atribuyen a la posesion o la
contaminacién espiritual. Los curanderos (a
menudo mujeres u hombres mayores) realizan
rituales de diagnéstico, invocando a deidades
o espiritus ancestrales para rastrear el origen

FOURTH WORLD JOURNAL

de la enfermedad. Los rituales se llevan a cabo
en arboledas, con ofrendas y el uso de hierbas
sagradas como tulsi, bela, y dhatura. Estas no
son supersticiones, sino herramientas simbélicas
para restablecer el orden moral y ecolégico. Estas
préacticas subrayan ontologias no occidentales

de la salud, donde el cuerpo no esta aislado de

su entorno, sino profundamente arraigado en

las relaciones sociales y espirituales (Langwick
2011; Nichter 2002). La falta de comprension de
estas logicas genera desconfianza en los sistemas
biomédicos, que se perciben como ajenos,
impersonales y desdefniosos de la experiencia
vivida.

5.3. Salud reproductiva y parteria indigena

Las mujeres de las tribus nomadas
desempefian un papel vital en la salud materna
y reproductiva, a menudo como parteras
tradicionales (dais) y expertas herbolarias. Sus
conocimientos abarcan la atencion prenatal
y posnatal, la anticoncepcion, los rituales
menstruales y el manejo del aborto espontaneo,
transmitidos oralmente de generacion en
generacion. Por ejemplo, las mujeres banjara
y lambada de Maharashtra utilizan corteza de
ashoka, hojas de nim, y aloe vera para regular
la menstruacion, curar heridas posparto y tratar
infecciones del tracto urinario. Las mujeres rabari
de Gujarat usan masajes con aceite de ricino y
pastas de asafétida para aliviar el dolor del parto
y regular los célicos infantiles (Virdi 2012). Estas
mujeres también mantienen tabues rituales y
normas dietéticas para las mujeres embarazadas y
menstruantes, basandose en una logica de pureza
ecologica y equilibrio corporal. Sin embargo, estas

WINTER V25 N2 2026



85

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

practicas se han visto cada vez mas marginadas
por las campafias de salud publica que presentan
el parto institucional como superior, ignorando el
valor del conocimiento indigena. Esto refuerza lo
que Miranda Fricker (2007) denomina injusticia
epistémica, en la que las mujeres indigenas que
poseen el conocimiento se ven descalificadas del

reconocimiento en la toma de decisiones médicas.

Ademas, los indicadores de salud materna entre
las tribus nomadas siguen siendo deficientes
debido a la falta de acceso a centros de atencion
primaria, clinicas moviles o programas estatales
de parteria (Banerjee y Raza 2020).

5.4. Salud mental y mecanismos colectivos
de afrontamiento

El bienestar mental en las tribus némadas se
aborda mediante rituales colectivos, narraciones,
musica y festivales estacionales. El sufrimiento
psicologico se interpreta no como un trastorno
individual, sino como una desarmonia social
o espiritual. La sanacién implica cantos
comunitarios, trances chamanicos e inmersion en
la naturaleza, que ofrecen liberacion terapéutica
y reintegracion social. Por ejemplo, los artistas
nat y kalbelia utilizan la danza y la misica como
mecanismos de afrontamiento del trauma,
especialmente en contextos de pobreza, violencia
y estigma (Bhukya 2010). Las practicas de
sanacion en estas comunidades se basan en la
representacion corporal, la catarsis emocional y
la continuidad cultural, en lugar del diagnostico
psiquiatrico y el tratamiento farmacologico.

Esto contrasta con los modelos biomédicos de

salud mental, que a menudo no tienen en cuenta

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

el trauma historico ni la expresion cultural en
grupos marginados (Kirmayer 2012). Estos
mecanismos colectivos reflejan un enfoque
comunitario del sufrimiento, que enfatiza la
interdependencia, la continuidad ancestral

y la renovacion ritual, en lugar de la terapia

individualizada.

5.5. Practicas veterinarias y

salud humana y animal

Dada su dependencia del ganado, las
comunidades némadas mantienen elaboradas
practicas etnoveterinarias que se superponen
con la atencion sanitaria humana. Los raikas
de Rajastan, por ejemplo, tratan las heridas de
los camellos con resina de babul, cataplasmas
de estiércol de vaca, y compresas de sal. Estos
remedios se aplican conociendo las caracteristicas
de los animales, su dieta y su comportamiento
estacional (Lokhit Pashu-Palak Sansthan
2008). Estas practicas no solo garantizan la
salud del rebafio, sino que también previenen la
transmision zoondtica y promueven el equilibrio
ecosistémico, principios que se alinean con el
enfoque contemporaneo de Una Sola Salud, que
vincula el bienestar humano, animal y ambiental
(Rock et al. 2009). Sin embargo, los servicios
veterinarios estatales a menudo excluyen dicha
experiencia, tratando a los pastores némadas
como irracionales o antihigiénicos. Esta
desconexion reduce la confianza y la aceptacion
de los servicios, lo que refuerza los sistemas de
cuidado informales que permanecen sin apoyo ni

documentacion (Agrawal y Gibson 1999).

FOURTH WORLD JOURNAL



86

AMIT RAWAT

6. Desafios para la integracion
sanitaria

A pesar de poseer sistemas de conocimiento
tradicional en salud ricos y especificos a cada
contexto, las tribus némadas de la India enfrentan
graves obstaculos para que el Estado reconozca,
atienda y respete sus necesidades de salud. La
integracion de sus sistemas tradicionales de salud
y bienestar en los marcos de politicas generales
sigue siendo limitada y, a menudo, simbolica.
Estos desafios se derivan de la invisibilidad
estructural, el sesgo epistemologico, la rigidez
administrativa y la falta de reconocimiento
cultural. Esta seccion explora estas barreras desde
una perspectiva interseccional —reconociendo las
dimensiones historicas, sociales y de género de
la exclusion— y aboga por una transicion hacia

modelos de salud mas pluralistas y participativos.

6.1. Invisibilidad estructural en la
infraestructura de salud publica

Uno de los principales desafios es la
invisibilidad estructural de las comunidades
nomadas dentro del sistema de salud indio. Los
mecanismos de planificaciéon y prestacion de
servicios de salud publica se disefian en torno
a poblaciones sedentarias, asumiendo una
vivienda fija, la prestacion de servicios basada
en el domicilio y el acceso permanente a las
instituciones estatales. Las tribus némadas,
debido a su propia movilidad, se vuelven
imposibles de rastrear y carecen de servicios para
los programas que dependen de la estabilidad
geografica (Dasgupta 2006). La ausencia de

un comprobante de domicilio permanente

FOURTH WORLD JOURNAL

descalifica a muchos para la inscripciéon en
programas de asistencia social como Ayushman
Bharat, Janani Suraksha Yojana o los Servicios
Integrados de Desarrollo Infantil (ICDS por sus
siglas en inglés, Integrated Child Development
Services). Los datos de salud recopilados a
través de encuestas gubernamentales, como la
NFHS (National Family Health Survey, Encuesta
Nacional de Salud Familiar) o el DLHS (District
Level Household and Facility Survey, Encuesta
Distrital de Hogar e Instalaciones), rara vez
incluyen a los grupos nomadas, lo que resulta en
una invisibilizacion a nivel de politicas (Banerjee
y Raza 2020). Como se sefial6 en el informe de
la Comision Renke de 2008, méas del 98% de las
tribus nomadas y denotificadas carecian de acceso
a la atenciéon médica formal (Renke 2008). Este
punto ciego institucional perpetia una exclusion
ciclica sin datos; no hay politicas; sin politicas,
no hay asignacion de recursos; y sin recursos, las
comunidades permanecen fuera de la red de salud

formal.

6.2. Discriminacion epistémicay
devaluacion del conocimiento tradicional

El sistema de salud indio sigue
predominantemente un modelo biomédico, que
a menudo considera el conocimiento tradicional
de la salud (CTS) como poco cientifico, sin
verificar o anecdotico. Esto ha generado injusticia
epistémica (Fricker 2007), donde la experiencia
vivida de los curanderos comunitarios,
especialmente las mujeres, se ignora o se devalaa
en el discurso institucional. Las tribus nomadas
poseen un conocimiento complejo de plantas
medicinales, practicas de parto, prevencion de

WINTER V25 N2 2026



87

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

enfermedades y atencion veterinaria a base de
hierbas. Sin embargo, este conocimiento no

esta integrado en los planes de estudio ni en los
modulos de capacitaciéon de salud publica. El
Ministerio de AYUSH, que promueve el Ayurveda
y otros sistemas codificados, rara vez reconoce
las tradiciones orales de curacién no codificadas
que practican las comunidades némadas (Shiva
2007). Las criticas feministas resaltan como este
rechazo esta marcado por el género: las mujeres,
quienes son las principales responsables de la
salud en estas tribus, estan doblemente excluidas
debido a su género y a su ubicacion epistémica
fuera de la ciencia moderna (Agarwal 1992;
Narayan 1989). Sus conocimientos reproductivos,
sus rituales de parto y sus tratamientos a base de
hierbas siguen sin ser reconocidos, mientras que
las campanas de salud del gobierno promueven
la esterilizacion, los partos institucionales y los
implantes anticonceptivos sin consentimiento
cultural.

6.3. Marginacion legal y burocratica

Las tribus n6madas a menudo caen en zonas
administrativas grises. A diferencia de las Tribus
Registradas (TR), muchas tribus denotificadas
y némadas (TDN/TN) no son reconocidas
uniformemente en todos los estados y a menudo
carecen de estatus registrado, certificados de
casta o incluso tarjetas Aadhaar3, esenciales para
acceder a los servicios de salud (Bhukya 2014).
La Ley de Delincuentes Habituales (1952), que
reemplazo a la Ley de Tribus Criminales de
la colonia, contintia sometiendo a muchas de
estas comunidades a vigilancia y acoso policial,
lo que las disuade atin méas de acercarse a las

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

instituciones publicas, incluidos los hospitales
(Radhakrishna 2001). Ademas, el personal
sanitario publico, que a menudo desconoce las
culturas tribales, tiende a ver a los pacientes
noémadas con sospecha o condescendencia.
Los estudios muestran que el comportamiento
discriminatorio por parte de los profesionales
de la salud, que incluye insultos, negacion

de tratamiento y humillacion, impide que las
mujeres tribales accedan a los servicios de
salud maternoinfantil (Dasgupta 2006; Virdi
2012). La falta de unidades sanitarias moviles,
personal multilingiie o servicios de extensiéon
culturalmente competentes aleja ain mas a
las poblaciones némadas, especialmente en
regiones donde la migracion estacional coincide
con campafias de vacunacion o campanas
institucionales de parto.

6.4. Alteracién de los contextos ecoldgicos
y culturales

Una parte significativa de los sistemas
nomadas de salud y bienestar se basa en la
tierra y es ecologica, y depende de hierbas
forestales, bosques sagrados, rutas migratorias
y biodiversidad. Sin embargo, proyectos de
desarrollo modernos como presas, carreteras,
areas protegidas y mineria han perturbado
estos mundos ecologicos, erosionando tanto la
disponibilidad de recursos medicinales como
los espacios culturales donde tiene lugar la
curacion (Kothari et al. 2014). Por ejemplo, los
van gujjar han sido desalojados de las zonas

2 Nota de la traductora: las tarjetas Aadhaar son identificaciones tinicas
para los habitantes de India.

FOURTH WORLD JOURNAL



88

AMIT RAWAT

forestales en virtud de las leyes de conservacion,
perdiendo el acceso a senderos de pastoreo,

rios y plantas medicinales esenciales para sus
précticas de sanacion (Saberwal 1999). Las

tribus baiga y gond en Madhya Pradesh se
enfrentan a un acceso restringido a los bosques

a pesar de que sus derechos bajo la Ley de
Derechos Forestales (2006) estan garantizados
legalmente. Esta dislocacion espacial conduce

a la desintegracion cultural, interrumpiendo la
transmision intergeneracional del conocimiento
de la salud. Las generaciones mas jovenes,
atraidas por el trabajo asalariado o las colonias de
reasentamiento, a menudo pierden el acceso tanto
a los recursos ecologicos como a los curanderos
tradicionales, lo que da lugar a una mayor
dependencia de la medicina urbana no regulada o
de profesionales no calificados.

6.5. Vulnerabilidades de género en el
acceso a la salud

Las mujeres de tribus nomadas enfrentan
riesgos de salud tinicos, exacerbados por su rol
como cuidadoras, curanderas y trabajadoras. La
movilidad constante afecta la continuidad de la
atencion prenatal, el acceso a un parto seguro y
el tratamiento de afecciones ginecolbgicas. La
ausencia de instalaciones de higiene menstrual,
la desnutricion y la exposicién a la violencia
sexual durante las rutas migratorias aumentan
la vulnerabilidad (Virdi 2012; Ghosh 2018).
Ademas, las campanas de salud gubernamentales
a menudo no abordan la logica cultural de
las practicas tribales de parto, promoviendo
en cambio partos institucionales sin generar
confianza ni proporcionar espacios culturalmente

FOURTH WORLD JOURNAL

seguros. Las parteras tradicionales no reciben
apoyo, capacitacion ni integracion en los sistemas
de atencion primaria de salud, lo que conlleva
una pérdida de autonomia de las mujeres tribales
sobre su salud reproductiva. Las académicas
feministas de salud ptblica enfatizan la necesidad
de pasar de modelos intervencionistas (donde

el Estado “brinda” servicios de salud) a modelos
basados en el empoderamiento, que reconozcan

a las mujeres tribales como poseedoras de
conocimiento, no como meras beneficiarias (Sen y
Nussbaum 2000).

6.6. Necesidad de documentacion

En el mundo actual, en rapida modernizacion,
el conocimiento tradicional se olvida cada
vez mas, a menudo eclipsado por los avances
tecnologicos y la cultura globalizada. Esta
pérdida se ve acentuada por una grave falta
de documentacion, ya que gran parte de esta
sabiduria, que abarca la medicina, la agricultura,
la artesania y la historia oral, se ha transmitido
verbalmente de generacion en generacion. Sin
registros escritos o grabados, estas invaluables
practicas y conocimientos corren el riesgo de
desaparecer por completo con los ancianos que
las conservan. El descuido del conocimiento
tradicional no solo debilita nuestra identidad
cultural, sino que también nos hace pasar
por alto soluciones sostenibles y de eficacia
comprobada que podrian abordar los desafios
modernos. Por lo tanto, existe una necesidad
urgente de documentacion oficial a través de
iniciativas gubernamentales e institucionales. El
adecuado registro, clasificacion y preservacion
del conocimiento tradicional en archivos,

WINTER V25 N2 2026



89

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

bases de datos de investigacion y programas
educativos garantizaran su salvaguardia para
las generaciones futuras y su reconocimiento
como un recurso valioso junto con la ciencia y la
tecnologia modernas.

6.7. Apropiacion del conocimiento y
biopirateria

Otro desafio es la apropiaciéon poco ética
del conocimiento sanitario tribal por parte de
las industrias farmacéuticas y las instituciones
de investigacion. Sin el debido consentimiento
biocultural, el conocimiento etnobotéanico se
extrae, se patenta y se comercializa, mientras
que las comunidades originarias no reciben ni
reconocimiento ni compensaciéon (Shiva 2007).
Por ejemplo, plantas como la ashwagandha,
guggul, y nim, utilizadas desde hace tiempo por
curanderos tribales, han sido patentadas en el
extranjero con minima consulta. Esto constituye
biopirateria, donde la propiedad intelectual
de las comunidades ndmadas se expropia con
el pretexto de avances cientificos (Kumar y
Kapoor 2010). A pesar de la Ley de Diversidad
Biologica (2002) y el Protocolo de Nagoya, su
aplicacion sigue siendo deficiente, y los derechos
consuetudinarios tribales sobre el conocimiento
de la salud no se protegen ni documentan
sisteméaticamente. La integracién de los sistemas
de salud y bienestar de las tribus némadas en el
marco de la salud publica de la India se enfrenta
a barreras estructurales, epistémicas y culturales
profundamente arraigadas. Estos desafios no son
meramente técnicos, sino fundamentalmente
politicos, moldeados por historias de

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

criminalizacion colonial, exclusion basada en
castas, desplazamiento ecolégico y silenciamiento
de género. Para avanzar hacia una integracion
sanitaria equitativa, India debe pasar de un
modelo biomédico vertical a un marco pluralista,
participativo y culturalmente respetuoso. Esto
incluye reconocer a los curanderos tradicionales,
documentar éticamente el conocimiento oral,
garantizar servicios de salud méviles e inclusivos,
y empoderar a las mujeres tribales como
trabajadoras sanitarias de primera linea. Sin esos
esfuerzos transformadores, la promesa de justicia
sanitaria para las comunidades némadas seguira

sin cumplirse.

Oportunidades para la integracion de
sistemas nomadas de salud y bienestar

Si bien las tribus nomadas de la India se
enfrentan a una profunda exclusion de los
sistemas de salud formales, también existen
numerosas oportunidades para una integracion
inclusiva que respete, preserve y revitalice
sus conocimientos tradicionales sobre salud
y ecologia. Reconocer estas oportunidades
requiere superar los modelos asimilacionistas y
avanzar hacia marcos interculturales y basados
en derechos que faciliten la coproduccion de
conocimiento, la reforma institucional y el
empoderamiento comunitario. La integracion
no debe aspirar a sustituir los conocimientos
tradicionales por sistemas modernos, sino a
reconocer su igual valor epistémico, permitiendo
el pluralismo en la comprension, la practica y
la institucionalizacion de la salud y el bienestar
(Nichter 2002; Fricker 2007).

FOURTH WORLD JOURNAL



90

AMIT RAWAT

Conclusion

Las préacticas de salud y bienestar de las tribus
nomadas de la India representan sistemas ricos
y contextualizados de inteligencia ecologica,
solidaridad social y resiliencia cultural. Estas
comunidades, histéricamente marginadas y
politicamente invisibles, poseen tradiciones
curativas arraigadas en siglos de experiencia
vivida con la naturaleza, el cuidado comunitario
y el equilibrio espiritual. Desde la medicina
herbal y la obstetricia hasta la desintoxicacion
estacional y los rituales colectivos de salud
mental, sus practicas desafian los modelos
biomédicos dominantes al ofrecer paradigmas de
bienestar holisticos, preventivos y centrados en
la comunidad. Sin embargo, estos sistemas han
sido excluidos durante mucho tiempo del discurso
general sobre la salud, principalmente debido a la
criminalizacion colonial, el sesgo epistémico y la
negligencia estructural. El legado de leyes como la
Ley de Tribus Criminales y la continua aplicacién
incorrecta de la Ley de Delincuentes Habituales
continda sembrando sospechas sobre las
comunidades némadas, marginando sus voces en
las instituciones publicas, incluyendo la atencion
médica. A pesar de las garantias constitucionales
y la expansién democratica, estos grupos
permanecen en gran medida sin ser reconocidos
en las encuestas nacionales, los registros
estatales y las infraestructuras médicas. Su
movilidad a menudo se confunde con desarraigo,
y su conocimiento cultural se caracteriza
errOneamente como supersticion o atraso. Este
articulo ha demostrado que la integracion no

FOURTH WORLD JOURNAL

es solo una cuestion de necesidad politica, sino
también de justicia ética y epistemoldgica. Los
sistemas de salud de las tribus n6madas no

solo necesitan ser incluidos en las estructuras
dominantes; exigen coexistencia, respeto mutuo
y dialogo intercultural. La integraciéon debe
buscarse mediante modelos que reconozcan el
pluralismo en las epistemologias médicas y que
empoderen a las comunidades n6madas no como
receptores pasivos de ayuda, sino como agentes
activos y poseedores de conocimiento por derecho
propio.

Uno de los argumentos centrales de esta
investigacion es que la salud es inseparable de
la ecologia, el género y la identidad cultural. Las
mujeres desempenan un papel fundamental en
la preservacion y transmision del conocimiento
sobre salud a lo largo de las generaciones,
actuando como parteras, herbolarias y cuidadoras
emocionales. Ignorar sus contribuciones supone
una doble marginacion: como miembros de tribus
y como mujeres. Por lo tanto, las perspectivas
feministas son cruciales para formular politicas
de salud que no solo lleguen a estas mujeres, sino
que también respeten su autonomia, experiencia
y liderazgo. Ademas, el arraigo ecoldgico de las
préacticas de salud, visible en el uso de hierbas
forestales especificas, rituales estacionales e
interacciones entre animales y humanos, exige
un enfoque de Una Sola Salud que integre el
bienestar ambiental, animal y humano de forma

sinérgica.

Los desafios para la integraciéon son
formidables. Estos incluyen la invisibilidad legal,

WINTER V25 N2 2026



91

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

la falta de historiales médicos, la alienacion
cultural en los hospitales ptblicos, la rigidez
burocrética y el desplazamiento debido a

la urbanizacion y las leyes de conservacion.

Sin embargo, como se ha destacado, estos
mismos desafios ofrecen perspectivas sobre

las oportunidades para un replanteamiento
radical. Al invertir en unidades moviles de

salud, la capacitacion multilingiie e intercultural
del personal sanitario, la certificacion de
curanderos tradicionales y la proteccion legal del
conocimiento ecologico tradicional, el sistema

de salud indigena puede comenzar a reparar

los dafios del abandono historico. Igualmente
importante es el papel de la gobernanza
participativa. La integracion solo sera significativa
si se permite a las comunidades némadas definir
los términos de sus prioridades de salud y cocrear
las herramientas de prestacion de servicios y
rendicion de cuentas. Esto requiere no solo
descentralizacion, sino también la restitucion de
la dignidad, la voz y la continuidad cultural. Por
lo tanto, las iniciativas estatales deben pasar de
un paradigma de “prestaciéon de servicios” a un
modelo de “colaboracion y empoderamiento”,
donde el conocimiento fluya en ambas direcciones
y las politicas se disefien con, y no solo para, los

grupos ndémadas.

REFERENCIAS

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

Ademas, la convergencia de politicas es
esencial. La salud no puede aislarse de la
educacion, los derechos territoriales, el acceso a
los bosques ni el bienestar social. Los ministerios
deben colaborar para construir soluciones
integradas y comunitarias. Sin tierras e identidad
seguras, ninguna politica de salud, por muy bien
financiada que esté, puede lograr un impacto
sostenible. La Ley de Derechos Forestales, la Ley
de Diversidad Biolégica y la Misi6on Nacional
de Salud deben intersectar para garantizar que
la soberania ecolégica se reconozca como un
prerrequisito para la soberania sanitaria cultural.
En conclusion, la integracion de los sistemas de
salud y bienestar de las tribus n6madas constituye
una oportunidad transformadora. No solo
enriquece el panorama de la salud publica de la
India con profundidad ecologica y cultural, sino
que también nos acerca a un modelo de desarrollo
verdaderamente inclusivo y descolonizado.
Reconocer a estas comunidades como sanadoras,
guardianas del conocimiento y guardianas
ecolbgicas desafia la violencia epistémica de
las politicas pasadas y allana el camino hacia
un futuro mas justo y pluralista. La verdadera
equidad en salud no reside solo en llegar a los
marginados, sino en aprender de ellos, honrar
sus conocimientos y cocrear futuros basados en la
justicia, la dignidad y el cuidado mutuo.

Agrawal, Arun. 1995. “Dismantling the Divide between Indigenous and Scientific Knowledge.” Development and

Change 26 (3): 413—39.

WINTER V25 N2 2026

FOURTH WORLD JOURNAL



92

AMIT RAWAT

Agrawal, Arun, and Clark C. Gibson. 1999. “Enchantment and Disenchantment: The Role of Community in Natural
Resource Conservation.” World Development 27 (4): 629—49.

Agarwal, Bina. 1992. “The Gender and Environment Debate: Lessons from India.” Feminist Studies 18 (1): 119—58.

Banerjee, S., and M. Raza. 2020. “Healthcare Exclusion of Denotified Tribes in India.” Economic and Political
Weekly 55.

Baviskar, Amita. 2003. “Tribal Communities and Development.” Seminar 531.

Berkes, Fikret. 1999. Sacred Ecology: Traditional Ecological Knowledge and Resource Management.
Philadelphia: Taylor & Francis.

Bhukya, Bhangya. 2014. The Politics of Defection: A Study of the Denotified Tribes in India. New Delhi: Oxford
University Press.

Bourdieu, Pierre. 1977. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University Press.
Dasgupta, Rajib. 2006. “Public Health in India: An Overview.” Economic and Political Weekly 41 (34): 3685—90.

Dirks, Nicholas B. 2001. Castes of Mind: Colonialism and the Making of Modern India. Princeton, NJ: Princeton
University Press.

Fricker, Miranda. 2007. Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. Oxford: Oxford University Press.
Ghosh, Jayati. 2018. “Exclusion through Identification.” The Hindu.

Gupta, Akhil. 2012. Red Tape: Bureaucracy, Structural Violence, and Poverty in India. Durham, NC: Duke
University Press.

Haraway, Donna. 1988. “Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial
Perspective.” Feminist Studies 14 (3): 575—99.

Harding, Sandra. 1991. Whose Science? Whose Knowledge? Thinking from Women’s Lives. Ithaca, NY: Cornell
University Press.

Kapoor, Radhika. 2015. Ecological Knowledge among Gaddi Pastoralists.

Kirmayer, Laurence J. 2012. “Rethinking Cultural Competence.” Transcultural Psychiatry 49 (2): 149—64.
Kleinman, Arthur. 1980. Patients and Healers in the Context of Culture. Berkeley: University of California Press.
Kothari, Ashish. 2014. Alternative Futures: India Unshackled. New Delhi: Authors UpFront.

Kothari, Ashish, Neema Pathak, and Ashish Bose. 2014. Ecology and Equity: The Use and Abuse of Nature in
Contemporary India. New Delhi: Routledge India.

Lang, Tim, and Jamie Bartram. 2012. “Equity in Access to Health Promotion and Health Care.” Health Promotion
International 27 (4): 459—67.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



93

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACIQN DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y
EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

Langwick, Stacey A. 2011. Bodies, Politics, and African Healing: The Matter of Maladies in Tanzania.
Bloomington: Indiana University Press.

Lokhit Pashu-Palak Sansthan. 2008. Raika Ethno-Veterinary Practices Manual. Rajasthan.
Menon, Nivedita. 2012. Seeing Like a Feminist. New Delhi: Zubaan.

Narayan, Uma. 1989. “The Project of Feminist Epistemology: Perspectives from a Nonwestern Feminist.” Hypatia
4 (3): 256—69.

National Commission for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic Tribes (NCDNT). 2017. Report to the
Government of India. New Delhi.

Nigam, Sanjay. 1990. “Disciplining and Policing the ‘Criminals by Birth’.” Indian Economic and Social History
Review 27 (2): 131-64.

Pande, Amrita. 2011. Wombs in Labor: Transnational Commercial Surrogacy in India. New York: Columbia
University Press.

Radhakrishna, Meena. 2001. Dishonoured by History: ‘Criminal Tribes’ and British Colonial Policy. New Delhi:
Orient Longman.

Renke, Balakrishna. 2008. Report of the National Commission for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic
Tribes. New Delhi.

Rock, Melanie, et al. 2009. “One Medicine, One Health.” Emerging Infectious Diseases 15 (9): 1384—87.

Saberwal, Vasant K. 1999. Pastoral Politics: Shepherds, Bureaucrats, and Conservation in the Western Himalaya.
New Delhi: Oxford University Press.

Scott, James C. 1998. Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed.
New Haven, CT: Yale University Press.

Sen, Amartya, and Jean Dreze. 2002. India: Development and Participation. Oxford: Oxford University Press.
Sharma, Mahesh. 2010. Historicizing Nomads and Criminals in India.

Shiva, Vandana. 2007. Biopiracy: The Plunder of Nature and Knowledge. Cambridge, MA: South End Press.
Shiva, Vandana, and Kunwar Jalees. 2003. The Enclosure and Recovery of the Commons.

Sillitoe, Paul. 2000. Indigenous Knowledge Development in Bangladesh. London: ITDG Publishing.

Sundar, Nandini. 2000. “Unpacking the ‘Joint’ in Joint Forest Management.” Development and Change 31 (1):
255-79.

Virdi, Jyoti. 2012. Women, Health, and Healing in Colonial India.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



94

AMIT RAWAT

Este articulo puede citarse como:
Rawat, Amit. 2026. “Tribus né6madas y la integracion de la salud, el bienestar y el conocimiento ecolbgico
tradicional en la India.” Fourth World Journal 25 (2): 73—94.

SOBRE EL AUTOR

- Amit Rawat, Ph.D.

Eﬁk ! 10 El Dr. Amit Rawat fue investigador en el Departamento de Sociologia de la
e # Universidad Hindt de Benarés (BHU), en Varanasi, India. Su investigacion
“-&&5 % se centra en comunidades marginadas y nomadas, en particular en la tribu
# Bawariya, histéricamente estigmatizada bajo la Ley de Tribus Criminales de
} 1871 durante el periodo del dominio colonial britanico. Su trabajo examina
como las clasificaciones coloniales, la vigilancia policial y los estereotipos sociales persistentes

continian moldeando la identidad, el acceso a la educacion, los medios de subsistencia y la
dignidad social en la India poscolonial. A través del trabajo de campo etnografico, el Dr. Rawat
pone de relieve los impactos duraderos de la violencia estructural y de las politicas de exclusion.
Ha publicado sobre cuestiones tribales, desigualdad de castas, educacion y discriminacion
social. Su investigacion también explora la integracion del conocimiento ecolégico tradicional y
de las practicas de salud indigenas en marcos de salud ptiblica culturalmente pertinentes para
poblaciones némadas.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



