El poder sanador de la marca
ancestral de las mujeres maories

Por Shonelle Wana, Ph.D.

Traduccion de Yesenia Cortés

RESUMEN

Este articulo explora la interaccion entre las epistemologias feministas e indigenas, con especial

atencion a las mujeres maories en Aotearoa (Nueva Zelanda) y las contribuciones de la teoria Mana

Wahine (la autoridad de las mujeres maories). Los maories son el pueblo indigena de Aotearoa,

con fuertes vinculos con la tierra, el medio ambiente, las tradiciones culturales y una cosmovision

moldeada por el whakapapa (genealogia), el wairua (espiritualidad) y la identidad colectiva. La

colonizacién interrumpi6 muchas de estas tradiciones; sin embargo, las mujeres maories han

continuado preservando y transmitiendo el conocimiento indigena a través de las generaciones. Este
articulo valida la practica sanadora del moko kauae (tatuaje tradicional femenino en la barbilla)
como un ejemplo paradigmatico del Mana Wahine. El articulo examina como los enfoques feministas
occidentales pueden tanto alinearse con las formas de conocimiento indigenas como divergir de ellas.
Basandose en la teoria Mana Wahine y en las experiencias vividas por las mujeres maories, afirma la
centralidad de la identidad cultural para comprender la salud y la sanacion de las mujeres maories.

Palabras clave: Mana Wahine, moko kauae, mujeres maori, sanacion indigena, descolonizacion,

whakapapa, epistemologias indigenas, identidad cultural

Introduccion

Antes de la colonizacidn, las comunidades
maories sostenian una cosmovision que
consideraba los roles de género como
complementarios. Reconocian a las mujeres
maories como lideres, sanadoras y portadoras
de conocimiento, no relegadas al rol de
cuidadoras. Su autoridad se afirmaba a través
de cargos como tohunga (expertas), whare
tangata (la casa de la vida: el ttero) y kaitiaki
(guardianas) del conocimiento (Binney &

WINTER V25 N2 2026

Chaplin 1990). Estos roles reflejaban un marco
cultural profundamente arraigado en el que

el Mana Wahine era valorado y transmitido
intergeneracionalmente (Mikaere 2011).

La llegada de los misioneros europeos
introdujo ideologias patriarcales que elevaron
a los hombres por encima de las mujeres e
impusieron una vision occidental del mundo a
las estructuras sociales maories. Esta perspectiva
colonial devalu6 sistematicamente el estatus de
las mujeres maories y las desplazo de los roles

FOURTH WORLD JOURNAL



96

SHONELLE WANA

de liderazgo que habian desempenado durante
generaciones (Pihama 2001). Practicas
tradicionales, como el moko kauae, fueron
condenadas como simbolos de primitivismo, a
pesar de su profundo significado cultural como
marcadores de fortaleza, liderazgo y servicio al
colectivo (Pihama 2010). Lo que antes afirmaba
el Mana Wahine fue reinterpretado como
vergonzoso bajo el dominio colonial. Esto no fue
casual; fue un esfuerzo calculado para socavar la
soberania maori atacando a las wahine y los roles
culturales vitales que encarnaban dentro de la
sociedad maori.

En respuesta a la continua marginaciéon y
silenciamiento de las mujeres maories bajo los
sistemas coloniales, la teoria Mana Wahine
surgié como un marco para recuperar la voz,
la autoridad y la identidad cultural (Simmonds
2009). Fundamentada en las experiencias vividas,
el whakapapa (genealogia) y las epistemologias
de las mujeres maories, la teoria Mana Wahine
afirma su derecho a definir sus realidades y
articular sus propias narrativas. Representa un
desafio directo a las ideologias racistas, sexistas
y coloniales que historicamente han buscado
socavar los roles, las practicas culturales y los
caminos de sanacion de las mujeres maories.
Pihama (2001) describe el Mana Wahine no como
una simple adaptacién del feminismo, sino como
un marco teérico arraigado en el te ao Maori
(mundo maori) y moldeado por las experiencias

unicas de las mujeres maories.

Este articulo explora la sanacion a través
de la integracion de la teoria Mana Wahine y

el moko kauae, demostrando como estos dos

FOURTH WORLD JOURNAL

marcos operan conjuntamente como actos de
reivindicacion tanto espirituales como politicos
para las mujeres maories. Si bien la teoria
feminista ha examinado desde hace tiempo

el cuerpo como un espacio de resistencia y
empoderamiento, las mujeres indigenas de todo el
mundo han reivindicado marcos teéricos basados
en sus propias cosmologias, valores culturales

e historias de colonizacion (Phillips 2012). Para
las mujeres maories, el resurgimiento del moko
kauae representa mas que un renacimiento
visual o estético; es una profunda expresion de
identidad. Sirve como conducto para la conexion
ancestral y la sanacion espiritual, anclando el
cuerpo fisico dentro de un continuo de memoria,
whakapapa y proposito (Wana 2021).

Para muchas mujeres maories, la sanacion
implica un retorno a estos fundamentos y un
desaprendizaje consciente de las ideologias
coloniales internalizadas. Es un proceso de
rememoracion del conocimiento ancestral
presente en nuestras historias, practicas y linaje
espiritual. Al centrarse en el moko kauae, la teoria
Mana Wahine y las experiencias vividas de las
mujeres maories, este articulo ofrece una forma
de restauracion que apoya tanto el bienestar

individual como el resurgimiento colectivo.
Epistemologias feministas e indigenas

La relacion entre la teoria feminista y las
epistemologias indigenas es tanto compleja
como generativa. Estos marcos tedricos
suelen converger en sus criticas a la opresion
sistémica y la dominacién patriarcal; sin

embargo, se fundamentan en bases ontoldgicas

WINTER V25 N2 2026



97

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

distintas (Bardwell-Jones & McLaren 2020).

El pensamiento feminista occidental surgio

de tradiciones liberales que buscaban desafiar

las desigualdades de género dentro de las
sociedades patriarcales. En contraste, los

pueblos indigenas integran sus sistemas de
conocimiento en ensefianzas ancestrales,
cosmovisiones espirituales y la interconexion

de todas las formas de vida (Waters 2000).
Dentro de muchos paradigmas indigenas,

las comunidades entienden el género como
espiritualmente complementario y equilibrado,
en lugar de jerarquico. El conocimiento maori no
es meramente intelectual o abstracto; es vivido y
encarnado. La epistemologia esta intrinsecamente
ligada a la ontologia; cbmo conocemos es
inseparable de cobmo somos. Los sistemas de
conocimiento maories se fundamentan en una
cosmovision que enfatiza la interconexion del ser
con la whenua (tierra), el whakapapa (genealogia)
y las dimensiones espirituales de la existencia.
Este enfoque holistico refleja una comprension
relacional del ser que impregna todos los aspectos
de la vida (Nicholson 2020). Si bien la teoria
feminista ha contribuido significativamente

a cuestionar los sistemas de desigualdad, no
siempre ha dado cuenta adecuadamente de la
profundidad de la interconexién que sustenta las
epistemologias indigenas.

Naomi Simmonds (2011) sostiene que los
marcos feministas occidentales a menudo no
logran explicar el impacto total de la colonizacion
en las mujeres maories, en particular las
dimensiones espirituales de dicho impacto.

Por consiguiente, la teoria Mana Wahine no
es una derivacion del feminismo occidental,

WINTER V25 N2 2026

sino un marco independiente y culturalmente
arraigado. Debido a las diferencias fundamentales
entre los marcos feministas occidentales y las
cosmovisiones indigenas, las mujeres maories con
frecuencia se han visto obligadas a desenvolverse
en espacios que no reflejan sus realidades ni

valores culturales.

A finales del siglo XIX y principios del XX,
algunas mujeres maories participaron en el
movimiento por la templanza, una campana
destinada a abordar los dafos sociales causados
por el alcohol. Si bien este movimiento les
brindo6 la oportunidad de participar en el debate
publico y la defensa de sus derechos, también
conllevd concesiones culturales. Para lograr
la aceptacion entre las mujeres no maories,
influenciadas por la moral cristiana y los ideales
victorianos, las presiones coloniales y misioneras
obligaron a las mujeres maories a renunciar a
précticas tradicionales, como recibir el moko
kauae (Pihama 2010). En este contexto, las
teoricas feministas occidentales han reproducido
en ocasiones patrones coloniales al asumir
una experiencia femenina universal, pasando
por alto asi las historias, realidades vividas y
epistemologias culturales propias de las mujeres

indigenas.

Para las mujeres maories, la lucha por la
equidad va més alla de resistir el patriarcado;
implica también desafiar los impactos de la
colonizacién y la erosién de los sistemas de
conocimiento maories (Mikaere 2011). El
moko kauae, un diseino sagrado de identidad
y liderazgo, fue visto desde una perspectiva
colonial como primitivo e inapropiado. Este

FOURTH WORLD JOURNAL



98

SHONELLE WANA

ejemplo histoérico ilustra como la colonizacion

a menudo exigia que los maories suprimieran
aspectos de su identidad para ser reconocidos
dentro de las estructuras sociales dominantes. El
significado del moko kauae trasciende su disefo
y es mas que tinta sobre la piel. Con cada linea
emerge una linea invisible que solo se revela al
marcar la piel. Las lineas visibles e invisibles
representan la unificacion del cuerpo y el alma,
asi como la conexion entre el mundo de la luz y
el mundo del espiritu (Winitana 2011). El moko
(tatuaje tradicional maori) tiene una historia
que se remonta a la época en que los maories
vivian en dos mundos —el espiritual y el fisico— y
podian transitar libremente entre ambos (Mead
2003). Segin Te Awekotuku (2012), el doloroso
proceso de recibir el moko era una experiencia
transformadora que marcaba un hito y la
transicion hacia un nuevo rol.

Maramatanga
Comprensién

Matauranga
Conocimiento .

Maoritanga
Cosmovision maori

Figural
Marco Moko Wahine. 2021. Grafico de Shonelle Wana.

FOURTH WORLD JOURNAL

Anos de reconexion cultural, autorreflexion
y sanacion precedieron mi propio camino hacia
la recepcion del moko kauae. Antes de asumir
este compromiso sagrado, desarrollé el Marco
Moko Wahine como un modelo basado en los
valores, la identidad y el liderazgo maories,
que surgi6 tanto de mi investigacion doctoral
como de un intimo proceso de transformacion
personal. La guia espiritual inspir6 este marco
y me llevé a comprender que el moko kauae no
es simplemente un simbolo, sino un llamado

sagrado.

Como creadora de este marco, comprendi
que su diseno debia ser identificable como un
simbolo de Mana Wahine y servir como un
modelo culturalmente auténtico del liderazgo
de las mujeres maories (Wana 2021). Basado en
la teoria Mana Wahine, el Marco Moko Wahine

Tika
Correcto

J

Pono
Auténtico

- Archa
Compasién

WINTER V25 N2 2026



99

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

se inspira en la geometria sagrada del moko
kauae, especificamente en el que portaba mi
tatarabuela.

El disefio simboliza la alineacién del
pensamiento, la accion y la intencion. Seis
principios interrelacionados guian el diseno,
representado visualmente por tres lineas a cada
lado del moko kauae, que reflejan el equilibrio,
la dualidad y la armonia. Estos valores se vivian
y encarnaban en el liderazgo tradicional de las

mujeres maories.

Una lider guiada por los principios del Marco
Moko Wahine defiende el tika haciendo lo
correcto segtin los valores maories, incluso bajo
presion. Con pono, lidera con autenticidad y
autoconciencia, manteniéndose fiel a si misma
incluso cuando resulta incobmodo. Aroha la
arraiga en la compasion, permitiéndole escuchar
profundamente, reconocer a los demas y servir
al colectivo sin agendas personales. A través
de maramatanga, obtiene sabiduria de la
experiencia vivida, conectando los puntos para
guiar a otros con claridad. Matauranga impulsa
su compromiso con el aprendizaje continuo, el
desaprendizaje y el reaprendizaje al servicio de
su pueblo. Finalmente, Maoritanga posiciona
su liderazgo desde una cosmovision maori,
permitiéndole desenvolverse en multiples
ambitos sin perder de vista su identidad y
whakapapa.

En consonancia con la afirmaciéon de Smith
(1999) de que la investigacion kaupapa Maori
(la forma maori de conocer y actuar) debe rendir
cuentas a las comunidades a las que sirve, este
marco mantiene la responsabilidad de defender

WINTER V25 N2 2026

y reflejar los valores, las experiencias y las
aspiraciones del pueblo maori. Inspirado en las
caracteristicas tradicionales heredadas de las
mujeres lideres maories, el Marco Moko Wahine
sirve como una guia culturalmente auténtica
para apoyar a las mujeres maories, tanto actuales
como futuras, en puestos de liderazgo. No busca
adaptar a las mujeres maories a los paradigmas
occidentales de liderazgo, sino que afirma la
validez y la fortaleza del liderazgo basado en las

cosmovisiones y el whakapapa maories.

En muchos sentidos, el Marco Moko Wahine
también puede entenderse como un modelo de
sanacion. Invita a las mujeres maories a verse
a si mismas no como seres fracturados por el
trauma, sino como seres integros que transitan
procesos de sanacion con proposito y gracia. Cada
principio apoya el retorno a nuestros valores
tradicionales frente a la colonizacion, el racismo y
la supervivencia.

Recibir mi moko kauae no fue una
coincidencia. Fue una progresiéon natural en el
camino que se desarroll6 a través de la creacion
del Marco Moko Wahine. Mas que un punto final,
marco un paso significativo hacia la encarnacion
de los valores y principios que habia estado
articulando en mi investigaciéon. El moko kauae
se convirtié en una manifestacion visible y viva
del marco mismo, grabado no solo en la teoria,
sino ahora revelado en mi piel. La ceremonia
que lo acompaii6 —las karakia (oraciones) y las
lagrimas derramadas en ese momento sagrado—
afirmé que el marco no era simplemente un
ejercicio intelectual, sino un proceso espiritual de
encarnacion, identidad y liderazgo.

FOURTH WORLD JOURNAL



100

SHONELLE WANA

Sanacion colectiva a través de
lineas sagradas

La decision de recibir el moko kauae no
se ve influenciada por tendencias estéticas ni
motivaciones superficiales, sino que surge de un
deseo sagrado de reconectar con el whakapapa,
el wairua y el Mana Wahine, la fuerza y autoridad
inherentes a ser una mujer maori. El moko
kauae restablece la conexion de quien lo porta
con sus tipuna (ancestros), su whenua (tierra)
y su whanau (familia). Mediante este acto, las
mujeres experimentan una renovada sensacion
de equilibrio y un bienestar integral que las
arraiga en su pertenencia cultural y su proposito
espiritual.

La sanacién de las mujeres maories no
puede limitarse a los paradigmas biomédicos
occidentales. Es holistica, relacional y
profundamente interconectada. Esta forma de
sanacion implica recuperar lo que la colonizaciéon
intento6 borrar mediante la Ley de Supresion de
Tohunga de 1907, que prohibi6 nuestras voces,
nuestras practicas de sanacion y nuestra conexion
espiritual con el medio ambiente y el &mbito
sagrado (Mikaere 2011).

Para muchas wahine, el camino de sanacion
hacia el moko kauae comienza mucho antes de
que la tinta toque la piel. A menudo se inicia
con una inquietud, una intuicién, un tohu
(senial espiritual) o un llamado silencioso de
los ancestros. El periodo previo a la ceremonia
suele estar marcado por la reflexion consciente,
el karakia (oracion espiritual) y la purificacion
ritual. Este proceso preparatorio nutre el

FOURTH WORLD JOURNAL

corazon, preparando a la persona para la
sagrada responsabilidad y transformacion que
representa el moko kauae.

Cuando llega el momento de recibir el
moko kauae, no se trata simplemente de una
cita programada; es una ceremonia sagrada.
El espacio suele estar rodeado de whanau
(familia extendida), resonando con waiata
(cantos), karanga (llamadas ceremoniales)

y la emocion compartida de la ocasion. Es

un momento profundamente espiritual y
transformador, impregnado de la presencia
ancestral. El tohunga ta moko (experto en
tatuajes tradicionales) no es solo un artista o
técnico; es un canal espiritual, un recipiente
activo a través del cual el mauri (fuerza vital) y
la intencion sagrada del proceso se transmiten
y expresan. Su funcion es guiar el ritual

con reverencia, reconociendo que lo que se
desarrolla forma parte de algo mucho mayor
que el individuo.

En mi propia travesia, el llamado a recibir
el moko kauae siempre estuvo presente como
un conocimiento silencioso y persistente que
me acompano a lo largo de muchas etapas de la
vida. Durante anos, cargué con traumas, tanto
personales como intergeneracionales. Aprendi
a sobrellevarlos en silencio, a seguir adelante
y a sonreir. Conforme se acercaba el momento
de la preparacion, me encontré luchando con
un conflicto interno y momentos de profunda
inseguridad. Para navegar estas emociones,
busqué la guia de mi lider espiritual tribal,
cuya sabiduria me ayudo6 a reconectar con mi
proposito.

WINTER V25 N2 2026



101

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

Durante este periodo, también comencé a
tener suenios y sefiales sutiles del plano espiritual,
como suaves afirmaciones que me brindaban
reafirmacion. Siempre que surgia la duda sobre si
era digna de llevar el moko kauae, estos mensajes
espirituales volvian, calmando mis miedos y
reafirmando que estaba siguiendo el camino
que me correspondia. En el momento en que
recibi mi moko kauae, se produjo una profunda
transformacion interior. Senti como si, por fin,
hubiera regresado a mi esencia mas profunda.

Mientras las lineas tomaban forma y la
aguja recorria mi barbilla y luego mis labios, las
lagrimas comenzaron a caer, pero no por dolor
fisico, sino por la abrumadora presencia de mis
ancestros. Podia sentir como me envolvian con
su amor incondicional, su fuerza y su guia. En
ese momento sagrado me senti completamente
apoyada y plenamente vista. Mi moko kauae
no era simplemente una marca externa, era
un regreso espiritual a casa y una poderosa
reconexion con quienes me precedieron.

Para muchas mujeres maories, la decision
de recibir el moko kauae no se toma a la
ligera ni rapidamente, sino que se desarrolla
gradualmente. En su investigaciéon doctoral,
Turumakina Duley (2025), un respetado tohunga
ta moko investigo6 las experiencias vividas por las
mujeres maories que habian recibido su moko
kauae.

Una participante declar6:

Hacerme el moko fue una experiencia
profundamente emotiva. Fue una forma de
recuperar mi identidad y expresar el dolor y la ira

WINTER V25 N2 2026

que ha causado la colonizacion. Es como llevar
el corazom en la cara y es una hermosa liberacion
de todas esas emociones reprimidas (Duley 2025,

142).
Otra mujer habl6 de las repercusiones:

Desde que recibi el moko kauae, mi forma de
ser ha cambiado. La responsabilidad que conlleva
era enorme. En aquel momento, queria trabajar
con el moko kauae en casa, en el marae (aldea
tribal) y en mi lugar de trabajo. Me exigi mas;
sigo trabajando en ello. Experimenté un gran
crecimiento personal. Tuve que acostumbrarme a
las miradas, ya que llegué a un punto en mi vida
en el que el moko kauae ya era parte de mi, estaba
arraigado en mi, formaba parte de mi ser desde
antes de nacer. Sigo aprendiendo (Duley 2025,

137).
Otras hablaron del impacto intergeneracional:

“Me siento responsable, como una mentora,
portando el moko kauae para nuestra whanau
y promoviendo el moko kauae en nuestra hapu
(subtribu), especialmente para nuestros rangatahi
(jovenes). Pero para nuestros mayores, de la
generacion perdida, atn les cuesta comprender
el significado de portar el kauae moko, asi que
me siento responsable ante ellos. En cuanto a la
comunidad en general, me enorgullece portarlo
en la comunidad (Duley 2025, 134).”

“Creo que fue una enorme brecha causada
por la colonizacion o la pérdida del moko kauae
y nuestra forma de contar nuestras historias. De
la manera nativa. Sabes, debajo del moko kauae
hay purakau (historias), karakia, waiata, todas

FOURTH WORLD JOURNAL



102

SHONELLE WANA

esas otras cosas que estan ligadas a él; el moko
es solo la representacion visual, pero hay un
montoén de korero (conversacion) detréas, ese
conocimiento perdido. Mi familia perdi6 el
contacto con nuestra herencia maori durante
generaciones. Estdbamos desconectados de
nuestra cultura y tradiciones, y sentiamos que
nos faltaba una parte de nuestra identidad.
Cuando me hice el moko, fue una forma de
recuperar lo perdido, de reconectarme con mis

raices (Duley 2025, 145”.

Estas experiencias también se reflejan en
mi propio camino. El moko kauae es un portal
de sanacidn no solo para el individuo, sino
para las generaciones pasadas y futuras. Dice:
No somos invisibles. No nos avergonzamos.
Somos sagrados. Seguimos aqui.

These experiences are reflected in my own
journey also. Moko kauae is a portal for healing
not just for the individual, but for generations
past and future. It says: We are not invisible.
We are not ashamed. We are sacred. We are
still here.

Cada mujer maori que elige llevar el moko
kauae porta no solo su historia personal,
sino también las voces de sus ancestros y las
aspiraciones de las generaciones futuras. Esta
forma de sanacién es profunda y trasciende
lo individual. Cuando una mujer asume su
rol con el moko kauae grabado en su barbilla,
resiste activamente las narrativas coloniales
que alguna vez buscaron borrar su existencia,
silenciar su voz y confinarla al &mbito
doméstico (Te Awekotuku 2003). Cada acto de
reivindicacion reafirma la identidad y genera

FOURTH WORLD JOURNAL

una poderosa ola de inspiracion, resiliencia y
empoderamiento en toda la familia, el hapi y la
iwi (tribu).

En muchas comunidades, los wananga
(encuentros), espacios dedicados al aprendizaje y
la convivencia comunitaria, se han convertido en
lugares de profunda sanacion intergeneracional,
especialmente cuando se centran en el moko
kauae. Estos encuentros retinen a rangatahi
(jovenes) y kaumatua (ancianos) para compartir
purakau, waiata, conversaciones sinceras y
momentos de emocion colectiva. Si bien la
transmision del tikanga (protocolos culturales
maories) asociado al moko kauae es fundamental
en estos eventos, también sirven como entornos
protectores donde los participantes pueden
abordar abiertamente los impactos de la
colonizacién, procesar las pérdidas comunitarias
y personales, y fomentar la reconexion consigo
mismos, con su cultura y entre si (Duley 2025).

Estas formas de encuentro reviven las
tradiciones de sanacion colectiva de la
sociedad maori. Reflejan una época en la que el
conocimiento se transmitia oralmente mediante
relatos, canciones, rituales y experiencias vividas,
en lugar de plasmarlo en textos escritos. Dichas
practicas se alinean con lo que Smith (1999)
describe como formas de conocimiento indigenas,
formas de aprendizaje que no son meramente
informativas, sino experienciales y relacionales.

El moko kauae funciona como un archivo
viviente, evocando los nombres de nuestros
ancestros y preservando su memoria para
las futuras generaciones. A medida que mas
mujeres maories en Aotearoa y en todo el mundo

WINTER V25 N2 2026



103

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

recuperan el moko kauae, se esta gestando una
creciente red de sanacion y renacimiento. Estos
rostros, antes silenciados, ahora hablan con un
orgullo que trasciende el tiempo y el espacio.

Indigena sin complejos

La visibilidad puablica del moko kauae, ya
sea en los lugares de trabajo, en la televisién
o en las plataformas digitales, constituye
un poderoso acto de descolonizacién que
desafia directamente las arraigadas ideologias
coloniales. Sin embargo, a pesar de su significado
cultural y su resurgimiento, el racismo sigue
siendo una realidad palpable en Aotearoa.
Las mujeres maories que portan el moko
kauae frecuentemente sufren acoso digital y
comentarios despectivos, incluyendo ser tildadas

”» &«

de “feas”, “repugnantes” o comparadas con
tener un “coédigo de barras” en la barbilla. Estas
reacciones no son meramente ofensivas; reflejan
esfuerzos persistentes por socavar la identidad,
la autonomia y las expresiones del Mana Wahine
maories mediante el ridiculo y el control social

(NZ Herald 2022).

Ante tal hostilidad, las mujeres maories
siguen alzandose. Su presencia, visibilidad y
expresion sin complejos de su identidad cultural
representan una profunda afirmacion de
resiliencia, liderazgo y la perdurable fuerza de la
soberania maori. El acto de portar el moko kauae,
a pesar del constante escrutinio racializado,
demuestra una negativa a ser silenciadas y un
compromiso con la recuperacion de su espacio,
tanto fisico como simbolico, como mujeres

maories (Pihama 2001).

WINTER V25 N2 2026

Como afirma Linda Tuhiwai Smith (1999), la
descolonizacion no solo se ocupa de desmantelar
las estructuras coloniales, sino también de
regenerar los sistemas de conocimiento y las
practicas culturales indigenas. El moko kauae
encapsula esta doble funcién. Representa un
desafio visible a la imposicion colonial de la
vergiienza, el silenciamiento y la invisibilizacion,
a la vez que reafirma y revitaliza los sistemas de
matauranga Maori (conocimiento maori) que han
persistido a pesar de los prolongados intentos de
suprimirlos.

El uso del moko kauae también desafia los
estandares de belleza coloniales y resiste la
mercantilizacion de la cultura maori. En una era
dominada por los filtros de las redes sociales y
los ideales de belleza homogeneizados, el moko
kauae reivindica la belleza desde una perspectiva
distintivamente maori. Esta afirmacion de
soberania visual es crucial; desafia la mirada
colonial y afirma la identidad cultural en términos
maories. La presencia de mujeres maories
adornadas con el moko kauae sirve como un
poderoso recordatorio de las historias de despojo,
la apropiacion de tierras, la supresion del idioma
y la regulacion de los cuerpos, al tiempo que
proclama la supervivencia, la dignidad y el
liderazgo (Pihama 2018).

A medida que el moko kauae se hace mas
visible en la vida ptblica, obliga a la sociedad
en general a afrontar aspectos de la historia que
durante mucho tiempo han sido ignorados o
silenciados. Su presencia propicia conversaciones
cruciales sobre la colonizacion, el racismo
sistémico y el trauma intergeneracional.

FOURTH WORLD JOURNAL



104

SHONELLE WANA

Conclusion

El resurgimiento del moko kauae honra a
nuestras tipuna kuia (mujeres ancestrales)
que alguna vez portaron su moko con orgullo
y autoridad. Este acto de continuidad afirma
que los sistemas de conocimiento indigena y las
practicas ceremoniales siguen siendo modos
vitales de sanacion y supervivencia cultural
(Pihama 2018). El futuro del moko kauae reside
no solo en su renacimiento visible, sino también
en su capacidad para nutrir a whanau, hapu e
iwi, inspirando fortaleza, valentia e identidad
colectiva. Para que esta practica sagrada prospere,
debe recibir apoyo activo a través de espacios
fisicos, culturales y politicos donde las mujeres
maories puedan recibir el moko kauae sin temor a
ser juzgadas o marginadas.

Como nos recuerda Pihama (2001), la teoria
Mana Wahine es la voz de nuestras madres, hijas
y hermanas. Es un marco teérico y vivencial
que permite a las mujeres maories recuperar y
reimaginar el mundo desde su propia perspectiva.
Dentro de esta perspectiva, el moko kauae sigue
siendo una expresion dinamica y viva tanto de la
identidad presente como del potencial futuro.

El moko kauae también plantea un desafio
crucial para los profesionales de la salud,
los educadores y los responsables politicos
a la hora de reconocer de forma significativa
las dimensiones culturales y espirituales del
bienestar maori. Los modelos de salud holisticos,
como Te Whare Tapa Wha (Durie 1998), se
alinean con las practicas curativas tradicionales
maories; sin embargo, su aplicacion debe ir mas

FOURTH WORLD JOURNAL

alla del mero reconocimiento para lograr una

integracion genuina.

A través de mi propia experiencia, he
comprendido que recibir el moko kauae no es un
punto final, sino un poderoso comienzo. Marco
el inicio de un proceso de sanacion profundo y
complejo, revelando heridas que habia cargado
durante mucho tiempo pero que nunca habia
reconocido del todo. Recibir el moko kauae
me brindo6 claridad, afirmacion y una relacién
renovada conmigo misma y con mis ancestros.
También he sido testigo de esta profunda
transformacion en otras mujeres que han
recorrido este camino. Las lagrimas derramadas
en esos momentos son fruto de la liberacion
emocional, el retorno espiritual y la reconexién
con los origenes.

Es fundamental reconocer que, para algunas
mujeres maories, este camino esta marcado por el
silencio intergeneracional, la vergiienza heredada
o un persistente temor al rechazo, ya sea por parte
de su whanau, hapt o la sociedad en general.
Otras pueden experimentar una desconexion de
su iwi, de su whenua o del te reo Maori (el idioma
maori), lo cual puede generar una sensacion
de aislamiento o indecision. Estas realidades
vividas no son fallas personales, sino los efectos
persistentes de la colonizacién y la ruptura
cultural. Debemos abordarlas con empatia,
comprension y un compromiso con la sanacion
que respete el ritmo y la posicion de cada mujer
en su propio camino.

De cara al futuro, es nuestra responsabilidad
colectiva asegurar que la practica sanadora

WINTER V25 N2 2026



105

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

del moko kauae se salvaguarde y se mantenga.
Esto exige un compromiso con el respeto del
tikanga (protocolos culturales maories), el apoyo
a la experiencia y autoridad de los tohunga ta
moko y la creacién de entornos propicios para
la transmision del moko kauae. Igualmente
importante es reconocer y honrar el liderazgo
de las mujeres maories que han mantenido y
revitalizado esta tradicion sagrada a lo largo de
generaciones, garantizando su continuidad para
el bienestar de la gente.

El moko kauae en nuestra barbilla es la
manifestacion visible de nuestra historia, nuestra
lucha, nuestra supervivencia y nuestra soberania.
Es un recordatorio de que la sanacion es posible,

GLOSARIO

Aotearoa — Nueva Zelanda

Maori — Pueblos indigenas de Nueva Zelanda
Mana Wahine — La autoridad de una mujer maori
Whakapapa — Genealogia, linaje

Wairua — Espiritu, espiritualidad

Moko kauae — Tatuaje de mentén tradicional para
mujeres maories

Teoria de Mana Wahine — Experiencias tinicas de las
mujeres maories

Tohunga — Expertos, guias espirituales
Whare tangata — La casa de la vida; ttero
Kaitiaki — Guardianes

Te ao Maori — El mundo maori

Whenua — Tierra

Moko — Tatuaje tradicional maori

Tika — Correcto

WINTER V25 N2 2026

de que nuestra resiliencia es intergeneracional.
Las respuestas que buscamos no se encuentran
fuera de nosotras, pues siempre han residido

en nuestro interior, en nuestro linaje, nuestra
lengua y nuestras ceremonias. Fundamentado
en la teoria Mana Wahine, el moko kauae es una
afirmacion viva de la autoridad de las mujeres
maories. Afirma que nuestras experiencias,
nuestros cuerpos y nuestras formas de
conocimiento son validas, poderosas y esenciales
para el resurgimiento cultural y espiritual de
nuestro pueblo. En pocas palabras, el moko
kauae es una afirmacion viva de quiénes somos,
quiénes siempre hemos sido y en quiénes nos

seguiremos convirtiendo.

Pono — Auténtico

Aroha — Compasion; amor

Maramatanga — Comprension; iluminacion
Matauranga — Conocimiento

Maoritanga — Cosmovision maori

Kaupapa Maori — Forma maori de conocer y hacer
Karakia — Oracion

Hapu — Subtribu

Iwi — Tribu

Whanau — Familia

Tipuna — Ancestros

Tohu — Simbolo espiritual

Waiata — Canciéon

Karanga — Llamada ceremonial

Tohunga ta moko - Experto en tatuajes tradicionales

FOURTH WORLD JOURNAL



106

SHONELLE WANA

Mauri — Fuerza vital Kaumatua — Ancianos
Marae — Aldea tribal Tipuna kuia - Mujeres ancestrales

Rangatahi — Juventud; generacién mas joven Te Whare Tapa W},la — Modelo maort de salud
desarrollado por Sir Mason Durie

Purakau — Narrativas tradicionales; historias 1. . ;
’ Wahine — Mujeres maories

Korero — Conversaciones; hablar Reo Maori — Idioma maori
Wananga—Reuniones; lugar de estudios superiores Tikanga — Protocolos culturales maories
REFERENCES

Bardwell-Jones, Celia T., and Margaret A. McLaren. 2020. “Introduction to Indigenizing and Decolonizing
Feminist Philosophy.” Hypatia 34 (3): 403—409. https://doi.org/10.1017/hyp.2019.19.

Binney, Judith, and Gillian Chaplin. 1990. Nga Morehu: The Survivors. The Life Histories of Eight Maori
Women. Auckland: Auckland University Press / Bridget Williams Books.

Duley, Turumakina. 2025. Te Ahi Manuka: Reigniting the Ritual Fires of Moko for Ngati Awa. Doctoral thesis,
Te Whare Wananga o Awanuiarangi.

Mead, Hirini Moko. 2003. Tikanga Maori: Living by Maori Values. Wellington: Huia Publishers.
Mikaere, Ani. 2011. Colonising Myths—Maori Realities: He Rukuruku Whakaaro. Wellington: Huia Publishers.

Nicholson, Angela. 2020. “Te Hihiri: A Process of Coming to Know.” MAI Journal 9 (2): 133—142. https://doi.
org/10.20507/MAlIJournal.2020.9.2.4.

NZ Herald. 2022. “Experts Say Increase in Online Racism towards Maori, Especially Wahine Maori, Is
Concerning.” New Zealand Herald, September 26. https://www.nzherald.co.nz/kahu/experts-say-increase-in-
online-racism-towards-maori-especially-wahine-maori-is-concerning/ X6 MX2023EG4GM2U5BLCK7ZQONY/.

Phillips, Christine H. 2012. Theorizing Aboriginal Feminisms. Master’s thesis, University of Lethbridge.
University of Lethbridge Research Repository. https://www.collectionscanada.gc.ca/obj/thesescanada/vol2/
ALU/TC-ALU-3120.pdf.

Pihama, Leonie. 2001. Tihei Mauri Ora: Honouring Our Voices. Auckland: University of Auckland.

Pihama, Leonie. 2010. “Kaupapa Maori Theory: Transforming Theory in Aotearoa.” He Pukenga Korero: A
Journal of Maori Studies 9 (2): 9.

Pihama, Leonie. 2018. “Moko Kauae: A Maori Women’s Right.” Kaupapa Maori as Transformative Indigenous
Analysis, May 23. https://kaupapamaori.com/2018/05/23/moko-kauae-a-maori-womens-right/.

Simmonds, Naomi. 2009. Mana Wahine Geographies: Spiritual, Spatial and Embodied Understandings of
Papatiianuku. Doctoral thesis, University of Waikato. https://hdl.handle.net/10289/2798.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



107

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

Simmonds, Naomi. 2011. “Mana Wahine: Decolonising Politics.” Women’s Studies Journal 25 (2): 11-25.
https://www.wsanz.org.nz/journal/docs/WSJNZz252Simmonds11-25.pdf.

Simpson, Leanne Betasamosake. 2017. As We Have Always Done: Indigenous Freedom through Radical
Resistance. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Smith, Linda Tuhiwai. 1999. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. London: Zed
Books.

Te Awekotuku, Ngahuia. 2003. “Ta Moko: Culture, Body Modification and the Psychology of Identity.” In
Proceedings of the National Maori Graduates of Psychology Symposium 2002: Making a Difference, 123—
127. Hamilton: Maori and Psychology Research Unit, University of Waikato. https://core.ac.uk/download/

pdf/29194921.pdf.

Te Awekotuku, Ngahuia. 2012. “Moko Maori: An Understanding of Pain.” In Anthropologists, Indigenous
Scholars and the Research Endeavour: Seeking Bridges towards Mutual Respect, edited by Jennifer Hendry
and Laura Fitznor, 208—226. London: Routledge.

Wana, Shonelle. 2021. Kia Whakawahine Au i Ahau. Doctoral thesis, Te Whare Wananga o Awanuiarangi.

Wana, Shonelle. 2022. “Moko Wahine: A Framework for Guiding and Nurturing Maori Women Leaders.”
MAI Journal: A New Zealand Journal of Indigenous Scholarship 11 (1): 70—77. https://doi.org/10.20507/
maijournal.2022.11.1.6.

Waters, Anne. 2000. “Indigenist Feminism.” In Encyclopedia of Feminist Theories, edited by Lorraine Code,
258—259. London: Routledge.

Winitana, Clinton, director. 2011. Waka Huia: Moko Whakarua. TVNZ series. July 24. Waka Huia. https://
www.ngataonga.org.nz/search-use-collection/search/TZP405126/

Este articulo puede citarse como:
Wana, Shonelle. 2026. “El poder sanador de la marca ancestral de las mujeres maories.” Fourth World
Journal 25 (2): 95—108.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



108

SHONELLE WANA

ACERCA DE LA AUTORA

Shonelle Wana, Ph.D.

La Dra. Shonelle Wana es investigadora postdoctoral en Te Whare Wananga
o Awanuiarangi en Aotearoa, Nueva Zelanda. Se especializa en el liderazgo
de las mujeres maories y el desarrollo indigena. Doctora en Desarrollo y
Promocion Indigena, su investigacion se centra en el empoderamiento de
las mujeres maories y la defensa de los valores tradicionales de su pueblo.
Es una autora publicada, investigadora asociada financiada por Marsden y beneficiaria de

una beca HRC Explorer como investigadora principal de un proyecto que disena un modelo
maori de atencion a las personas mayores. Su trabajo se nutre de la experiencia vivida, el rigor
académico y los profundos lazos tribales con sus tierras ancestrales. Estad comprometida con

que su investigacion genere resultados significativos para su pueblo y las generaciones futuras.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



