
W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

El poder sanador de la marca  
ancestral de las mujeres maoríes
Por Shonelle Wana, Ph.D. 

Traducción de Yesenia Cortés

RESUMEN

Este artículo explora la interacción entre las epistemologías feministas e indígenas, con especial 
atención a las mujeres maoríes en Aotearoa (Nueva Zelanda) y las contribuciones de la teoría Mana 
Wāhine (la autoridad de las mujeres maoríes). Los maoríes son el pueblo indígena de Aotearoa, 
con fuertes vínculos con la tierra, el medio ambiente, las tradiciones culturales y una cosmovisión 
moldeada por el whakapapa (genealogía), el wairua (espiritualidad) y la identidad colectiva. La 
colonización interrumpió muchas de estas tradiciones; sin embargo, las mujeres maoríes han 
continuado preservando y transmitiendo el conocimiento indígena a través de las generaciones. Este 
artículo valida la práctica sanadora del moko kauae (tatuaje tradicional femenino en la barbilla) 
como un ejemplo paradigmático del Mana Wāhine. El artículo examina cómo los enfoques feministas 
occidentales pueden tanto alinearse con las formas de conocimiento indígenas como divergir de ellas. 
Basándose en la teoría Mana Wāhine y en las experiencias vividas por las mujeres maoríes, afirma la 
centralidad de la identidad cultural para comprender la salud y la sanación de las mujeres maoríes.

Palabras clave: Mana Wahine, moko kauae, mujeres māori, sanación indígena, descolonización, 
whakapapa, epistemologías indígenas, identidad cultural

Introducción

Antes de la colonización, las comunidades 
maoríes sostenían una cosmovisión que 
consideraba los roles de género como 
complementarios. Reconocían a las mujeres 
maoríes como líderes, sanadoras y portadoras 
de conocimiento, no relegadas al rol de 
cuidadoras. Su autoridad se afirmaba a través 
de cargos como tohunga (expertas), whare 
tangata (la casa de la vida: el útero) y kaitiaki 
(guardianas) del conocimiento (Binney & 

Chaplin 1990). Estos roles reflejaban un marco 
cultural profundamente arraigado en el que 
el Mana Wāhine era valorado y transmitido 
intergeneracionalmente (Mikaere 2011).

La llegada de los misioneros europeos 
introdujo ideologías patriarcales que elevaron 
a los hombres por encima de las mujeres e 
impusieron una visión occidental del mundo a 
las estructuras sociales maoríes. Esta perspectiva 
colonial devaluó sistemáticamente el estatus de 
las mujeres maoríes y las desplazó de los roles



96

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

de liderazgo que habían desempeñado durante 
generaciones (Pihama 2001). Prácticas 
tradicionales, como el moko kauae, fueron 
condenadas como símbolos de primitivismo, a 
pesar de su profundo significado cultural como 
marcadores de fortaleza, liderazgo y servicio al 
colectivo (Pihama 2010). Lo que antes afirmaba 
el Mana Wāhine fue reinterpretado como 
vergonzoso bajo el dominio colonial. Esto no fue 
casual; fue un esfuerzo calculado para socavar la 
soberanía maorí atacando a las wāhine y los roles 
culturales vitales que encarnaban dentro de la 
sociedad maorí.

En respuesta a la continua marginación y 
silenciamiento de las mujeres maoríes bajo los 
sistemas coloniales, la teoría Mana Wāhine 
surgió como un marco para recuperar la voz, 
la autoridad y la identidad cultural (Simmonds 
2009). Fundamentada en las experiencias vividas, 
el whakapapa (genealogía) y las epistemologías 
de las mujeres maoríes, la teoría Mana Wāhine 
afirma su derecho a definir sus realidades y 
articular sus propias narrativas. Representa un 
desafío directo a las ideologías racistas, sexistas 
y coloniales que históricamente han buscado 
socavar los roles, las prácticas culturales y los 
caminos de sanación de las mujeres maoríes. 
Pihama (2001) describe el Mana Wāhine no como 
una simple adaptación del feminismo, sino como 
un marco teórico arraigado en el te ao Māori 
(mundo maorí) y moldeado por las experiencias 
únicas de las mujeres maoríes.

Este artículo explora la sanación a través 
de la integración de la teoría Mana Wāhine y 
el moko kauae, demostrando cómo estos dos 

marcos operan conjuntamente como actos de 
reivindicación tanto espirituales como políticos 
para las mujeres maoríes. Si bien la teoría 
feminista ha examinado desde hace tiempo 
el cuerpo como un espacio de resistencia y 
empoderamiento, las mujeres indígenas de todo el 
mundo han reivindicado marcos teóricos basados ​​
en sus propias cosmologías, valores culturales 
e historias de colonización (Phillips 2012). Para 
las mujeres maoríes, el resurgimiento del moko 
kauae representa más que un renacimiento 
visual o estético; es una profunda expresión de 
identidad. Sirve como conducto para la conexión 
ancestral y la sanación espiritual, anclando el 
cuerpo físico dentro de un continuo de memoria, 
whakapapa y propósito (Wana 2021).

Para muchas mujeres maoríes, la sanación 
implica un retorno a estos fundamentos y un 
desaprendizaje consciente de las ideologías 
coloniales internalizadas. Es un proceso de 
rememoración del conocimiento ancestral 
presente en nuestras historias, prácticas y linaje 
espiritual. Al centrarse en el moko kauae, la teoría 
Mana Wāhine y las experiencias vividas de las 
mujeres maoríes, este artículo ofrece una forma 
de restauración que apoya tanto el bienestar 
individual como el resurgimiento colectivo.

Epistemologías feministas e indígenas

La relación entre la teoría feminista y las 
epistemologías indígenas es tanto compleja 
como generativa. Estos marcos teóricos 
suelen converger en sus críticas a la opresión 
sistémica y la dominación patriarcal; sin 
embargo, se fundamentan en bases ontológicas 



97

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

distintas (Bardwell-Jones & McLaren 2020). 
El pensamiento feminista occidental surgió 
de tradiciones liberales que buscaban desafiar 
las desigualdades de género dentro de las 
sociedades patriarcales. En contraste, los 
pueblos indígenas integran sus sistemas de 
conocimiento en enseñanzas ancestrales, 
cosmovisiones espirituales y la interconexión 
de todas las formas de vida (Waters 2000). 
Dentro de muchos paradigmas indígenas, 
las comunidades entienden el género como 
espiritualmente complementario y equilibrado, 
en lugar de jerárquico. El conocimiento maorí no 
es meramente intelectual o abstracto; es vivido y 
encarnado. La epistemología está intrínsecamente 
ligada a la ontología; cómo conocemos es 
inseparable de cómo somos. Los sistemas de 
conocimiento maoríes se fundamentan en una 
cosmovisión que enfatiza la interconexión del ser 
con la whenua (tierra), el whakapapa (genealogía) 
y las dimensiones espirituales de la existencia. 
Este enfoque holístico refleja una comprensión 
relacional del ser que impregna todos los aspectos 
de la vida (Nicholson 2020). Si bien la teoría 
feminista ha contribuido significativamente 
a cuestionar los sistemas de desigualdad, no 
siempre ha dado cuenta adecuadamente de la 
profundidad de la interconexión que sustenta las 
epistemologías indígenas.

Naomi Simmonds (2011) sostiene que los 
marcos feministas occidentales a menudo no 
logran explicar el impacto total de la colonización 
en las mujeres maoríes, en particular las 
dimensiones espirituales de dicho impacto. 
Por consiguiente, la teoría Mana Wāhine no 
es una derivación del feminismo occidental, 

sino un marco independiente y culturalmente 
arraigado. Debido a las diferencias fundamentales 
entre los marcos feministas occidentales y las 
cosmovisiones indígenas, las mujeres maoríes con 
frecuencia se han visto obligadas a desenvolverse 
en espacios que no reflejan sus realidades ni 
valores culturales.

A finales del siglo XIX y principios del XX, 
algunas mujeres maoríes participaron en el 
movimiento por la templanza, una campaña 
destinada a abordar los daños sociales causados ​​
por el alcohol. Si bien este movimiento les 
brindó la oportunidad de participar en el debate 
público y la defensa de sus derechos, también 
conllevó concesiones culturales. Para lograr 
la aceptación entre las mujeres no maoríes, 
influenciadas por la moral cristiana y los ideales 
victorianos, las presiones coloniales y misioneras 
obligaron a las mujeres maoríes a renunciar a 
prácticas tradicionales, como recibir el moko 
kauae (Pihama 2010). En este contexto, las 
teóricas feministas occidentales han reproducido 
en ocasiones patrones coloniales al asumir 
una experiencia femenina universal, pasando 
por alto así las historias, realidades vividas y 
epistemologías culturales propias de las mujeres 
indígenas.

Para las mujeres maoríes, la lucha por la 
equidad va más allá de resistir el patriarcado; 
implica también desafiar los impactos de la 
colonización y la erosión de los sistemas de 
conocimiento maoríes (Mikaere 2011). El 
moko kauae, un diseño sagrado de identidad 
y liderazgo, fue visto desde una perspectiva 
colonial como primitivo e inapropiado. Este 



98

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

ejemplo histórico ilustra cómo la colonización 
a menudo exigía que los maoríes suprimieran 
aspectos de su identidad para ser reconocidos 
dentro de las estructuras sociales dominantes. El 
significado del moko kauae trasciende su diseño 
y es más que tinta sobre la piel. Con cada línea 
emerge una línea invisible que solo se revela al 
marcar la piel. Las líneas visibles e invisibles 
representan la unificación del cuerpo y el alma, 
así como la conexión entre el mundo de la luz y 
el mundo del espíritu (Winitana 2011). El moko 
(tatuaje tradicional maorí) tiene una historia 
que se remonta a la época en que los maoríes 
vivían en dos mundos —el espiritual y el físico— y 
podían transitar libremente entre ambos (Mead 
2003). Según Te Awekotuku (2012), el doloroso 
proceso de recibir el moko era una experiencia 
transformadora que marcaba un hito y la 
transición hacia un nuevo rol.

Años de reconexión cultural, autorreflexión 
y sanación precedieron mi propio camino hacia 
la recepción del moko kauae. Antes de asumir 
este compromiso sagrado, desarrollé el Marco 
Moko Wahine como un modelo basado en los 
valores, la identidad y el liderazgo maoríes, 
que surgió tanto de mi investigación doctoral 
como de un íntimo proceso de transformación 
personal. La guía espiritual inspiró este marco 
y me llevó a comprender que el moko kauae no 
es simplemente un símbolo, sino un llamado 
sagrado.

Como creadora de este marco, comprendí 
que su diseño debía ser identificable como un 
símbolo de Mana Wāhine y servir como un 
modelo culturalmente auténtico del liderazgo 
de las mujeres maoríes (Wana 2021). Basado en 
la teoría Mana Wāhine, el Marco Moko Wahine 

Figura 1
Marco Moko Wahine. 2021. Gráfico de Shonelle Wana.



99

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

se inspira en la geometría sagrada del moko 
kauae, específicamente en el que portaba mi 
tatarabuela.

El diseño simboliza la alineación del 
pensamiento, la acción y la intención. Seis 
principios interrelacionados guían el diseño, 
representado visualmente por tres líneas a cada 
lado del moko kauae, que reflejan el equilibrio, 
la dualidad y la armonía. Estos valores se vivían 
y encarnaban en el liderazgo tradicional de las 
mujeres maoríes.

Una líder guiada por los principios del Marco 
Moko Wahine defiende el tika haciendo lo 
correcto según los valores maoríes, incluso bajo 
presión. Con pono, lidera con autenticidad y 
autoconciencia, manteniéndose fiel a sí misma 
incluso cuando resulta incómodo. Aroha la 
arraiga en la compasión, permitiéndole escuchar 
profundamente, reconocer a los demás y servir 
al colectivo sin agendas personales. A través 
de māramatanga, obtiene sabiduría de la 
experiencia vivida, conectando los puntos para 
guiar a otros con claridad. Mātauranga impulsa 
su compromiso con el aprendizaje continuo, el 
desaprendizaje y el reaprendizaje al servicio de 
su pueblo. Finalmente, Māoritanga posiciona 
su liderazgo desde una cosmovisión maorí, 
permitiéndole desenvolverse en múltiples 
ámbitos sin perder de vista su identidad y 
whakapapa.

En consonancia con la afirmación de Smith 
(1999) de que la investigación kaupapa Māori 
(la forma maorí de conocer y actuar) debe rendir 
cuentas a las comunidades a las que sirve, este 
marco mantiene la responsabilidad de defender 

y reflejar los valores, las experiencias y las 
aspiraciones del pueblo maorí. Inspirado en las 
características tradicionales heredadas de las 
mujeres líderes maoríes, el Marco Moko Wahine 
sirve como una guía culturalmente auténtica 
para apoyar a las mujeres maoríes, tanto actuales 
como futuras, en puestos de liderazgo. No busca 
adaptar a las mujeres maoríes a los paradigmas 
occidentales de liderazgo, sino que afirma la 
validez y la fortaleza del liderazgo basado en las 
cosmovisiones y el whakapapa maoríes.

En muchos sentidos, el Marco Moko Wahine 
también puede entenderse como un modelo de 
sanación. Invita a las mujeres maoríes a verse 
a sí mismas no como seres fracturados por el 
trauma, sino como seres íntegros que transitan 
procesos de sanación con propósito y gracia. Cada 
principio apoya el retorno a nuestros valores 
tradicionales frente a la colonización, el racismo y 
la supervivencia.

Recibir mi moko kauae no fue una 
coincidencia. Fue una progresión natural en el 
camino que se desarrolló a través de la creación 
del Marco Moko Wahine. Más que un punto final, 
marcó un paso significativo hacia la encarnación 
de los valores y principios que había estado 
articulando en mi investigación. El moko kauae 
se convirtió en una manifestación visible y viva 
del marco mismo, grabado no solo en la teoría, 
sino ahora revelado en mi piel. La ceremonia 
que lo acompañó —las karakia (oraciones) y las 
lágrimas derramadas en ese momento sagrado— 
afirmó que el marco no era simplemente un 
ejercicio intelectual, sino un proceso espiritual de 
encarnación, identidad y liderazgo.



100

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Sanación colectiva a través de  
líneas sagradas

La decisión de recibir el moko kauae no 
se ve influenciada por tendencias estéticas ni 
motivaciones superficiales, sino que surge de un 
deseo sagrado de reconectar con el whakapapa, 
el wairua y el Mana Wāhine, la fuerza y ​​autoridad 
inherentes a ser una mujer maorí. El moko 
kauae restablece la conexión de quien lo porta 
con sus tīpuna (ancestros), su whenua (tierra) 
y su whānau (familia). Mediante este acto, las 
mujeres experimentan una renovada sensación 
de equilibrio y un bienestar integral que las 
arraiga en su pertenencia cultural y su propósito 
espiritual.

La sanación de las mujeres maoríes no 
puede limitarse a los paradigmas biomédicos 
occidentales. Es holística, relacional y 
profundamente interconectada. Esta forma de 
sanación implica recuperar lo que la colonización 
intentó borrar mediante la Ley de Supresión de 
Tohunga de 1907, que prohibió nuestras voces, 
nuestras prácticas de sanación y nuestra conexión 
espiritual con el medio ambiente y el ámbito 
sagrado (Mikaere 2011).

Para muchas wāhine, el camino de sanación 
hacia el moko kauae comienza mucho antes de 
que la tinta toque la piel. A menudo se inicia 
con una inquietud, una intuición, un tohu 
(señal espiritual) o un llamado silencioso de 
los ancestros. El período previo a la ceremonia 
suele estar marcado por la reflexión consciente, 
el karakia (oración espiritual) y la purificación 
ritual. Este proceso preparatorio nutre el 

corazón, preparando a la persona para la 
sagrada responsabilidad y transformación que 
representa el moko kauae.

Cuando llega el momento de recibir el 
moko kauae, no se trata simplemente de una 
cita programada; es una ceremonia sagrada. 
El espacio suele estar rodeado de whānau 
(familia extendida), resonando con waiata 
(cantos), karanga (llamadas ceremoniales) 
y la emoción compartida de la ocasión. Es 
un momento profundamente espiritual y 
transformador, impregnado de la presencia 
ancestral. El tohunga tā moko (experto en 
tatuajes tradicionales) no es solo un artista o 
técnico; es un canal espiritual, un recipiente 
activo a través del cual el mauri (fuerza vital) y 
la intención sagrada del proceso se transmiten 
y expresan. Su función es guiar el ritual 
con reverencia, reconociendo que lo que se 
desarrolla forma parte de algo mucho mayor 
que el individuo.

En mi propia travesía, el llamado a recibir 
el moko kauae siempre estuvo presente como 
un conocimiento silencioso y persistente que 
me acompañó a lo largo de muchas etapas de la 
vida. Durante años, cargué con traumas, tanto 
personales como intergeneracionales. Aprendí 
a sobrellevarlos en silencio, a seguir adelante 
y a sonreír. Conforme se acercaba el momento 
de la preparación, me encontré luchando con 
un conflicto interno y momentos de profunda 
inseguridad. Para navegar estas emociones, 
busqué la guía de mi líder espiritual tribal, 
cuya sabiduría me ayudó a reconectar con mi 
propósito.



101

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Durante este período, también comencé a 
tener sueños y señales sutiles del plano espiritual, 
como suaves afirmaciones que me brindaban 
reafirmación. Siempre que surgía la duda sobre si 
era digna de llevar el moko kauae, estos mensajes 
espirituales volvían, calmando mis miedos y 
reafirmando que estaba siguiendo el camino 
que me correspondía. En el momento en que 
recibí mi moko kauae, se produjo una profunda 
transformación interior. Sentí como si, por fin, 
hubiera regresado a mi esencia más profunda.

Mientras las líneas tomaban forma y la 
aguja recorría mi barbilla y luego mis labios, las 
lágrimas comenzaron a caer, pero no por dolor 
físico, sino por la abrumadora presencia de mis 
ancestros. Podía sentir cómo me envolvían con 
su amor incondicional, su fuerza y ​​su guía. En 
ese momento sagrado me sentí completamente 
apoyada y plenamente vista. Mi moko kauae 
no era simplemente una marca externa, era 
un regreso espiritual a casa y una poderosa 
reconexión con quienes me precedieron.

Para muchas mujeres maoríes, la decisión 
de recibir el moko kauae no se toma a la 
ligera ni rápidamente, sino que se desarrolla 
gradualmente. En su investigación doctoral, 
Turumakina Duley (2025), un respetado tohunga 
tā moko investigó las experiencias vividas por las 
mujeres maoríes que habían recibido su moko 
kauae.

Una participante declaró:

Hacerme el moko fue una experiencia 
profundamente emotiva. Fue una forma de 
recuperar mi identidad y expresar el dolor y la ira 

que ha causado la colonización. Es como llevar 
el corazón en la cara y es una hermosa liberación 
de todas esas emociones reprimidas (Duley 2025, 
142). 

Otra mujer habló de las repercusiones:

Desde que recibí el moko kauae, mi forma de 
ser ha cambiado. La responsabilidad que conlleva 
era enorme. En aquel momento, quería trabajar 
con el moko kauae en casa, en el marae (aldea 
tribal) y en mi lugar de trabajo. Me exigí más; 
sigo trabajando en ello. Experimenté un gran 
crecimiento personal. Tuve que acostumbrarme a 
las miradas, ya que llegué a un punto en mi vida 
en el que el moko kauae ya era parte de mí, estaba 
arraigado en mí, formaba parte de mi ser desde 
antes de nacer. Sigo aprendiendo (Duley 2025, 
137).

Otras hablaron del impacto intergeneracional:

“Me siento responsable, como una mentora, 
portando el moko kauae para nuestra whānau 
y promoviendo el moko kauae en nuestra hapū 
(subtribu), especialmente para nuestros rangatahi 
(jóvenes). Pero para nuestros mayores, de la 
generación perdida, aún les cuesta comprender 
el significado de portar el kauae moko, así que 
me siento responsable ante ellos. En cuanto a la 
comunidad en general, me enorgullece portarlo 
en la comunidad (Duley 2025, 134).”

“Creo que fue una enorme brecha causada 
por la colonización o la pérdida del moko kauae 
y nuestra forma de contar nuestras historias. De 
la manera nativa. Sabes, debajo del moko kauae 
hay pūrākau (historias), karakia, waiata, todas 



102

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

esas otras cosas que están ligadas a él; el moko 
es solo la representación visual, pero hay un 
montón de kōrero (conversación) detrás, ese 
conocimiento perdido. Mi familia perdió el 
contacto con nuestra herencia maorí durante 
generaciones. Estábamos desconectados de 
nuestra cultura y tradiciones, y sentíamos que 
nos faltaba una parte de nuestra identidad. 
Cuando me hice el moko, fue una forma de 
recuperar lo perdido, de reconectarme con mis 
raíces (Duley 2025, 145”.

Estas experiencias también se reflejan en 
mi propio camino. El moko kauae es un portal 
de sanación no solo para el individuo, sino 
para las generaciones pasadas y futuras. Dice: 
No somos invisibles. No nos avergonzamos. 
Somos sagrados. Seguimos aquí.

These experiences are reflected in my own 
journey also. Moko kauae is a portal for healing 
not just for the individual, but for generations 
past and future. It says: We are not invisible. 
We are not ashamed. We are sacred. We are 
still here.

Cada mujer maorí que elige llevar el moko 
kauae porta no solo su historia personal, 
sino también las voces de sus ancestros y las 
aspiraciones de las generaciones futuras. Esta 
forma de sanación es profunda y trasciende 
lo individual. Cuando una mujer asume su 
rol con el moko kauae grabado en su barbilla, 
resiste activamente las narrativas coloniales 
que alguna vez buscaron borrar su existencia, 
silenciar su voz y confinarla al ámbito 
doméstico (Te Awekotuku 2003). Cada acto de 
reivindicación reafirma la identidad y genera 

una poderosa ola de inspiración, resiliencia y 
empoderamiento en toda la familia, el hapū y la 
iwi (tribu).

En muchas comunidades, los wānanga 
(encuentros), espacios dedicados al aprendizaje y 
la convivencia comunitaria, se han convertido en 
lugares de profunda sanación intergeneracional, 
especialmente cuando se centran en el moko 
kauae. Estos encuentros reúnen a rangatahi 
(jóvenes) y kaumātua (ancianos) para compartir 
pūrākau, waiata, conversaciones sinceras y 
momentos de emoción colectiva. Si bien la 
transmisión del tikanga (protocolos culturales 
maoríes) asociado al moko kauae es fundamental 
en estos eventos, también sirven como entornos 
protectores donde los participantes pueden 
abordar abiertamente los impactos de la 
colonización, procesar las pérdidas comunitarias 
y personales, y fomentar la reconexión consigo 
mismos, con su cultura y entre sí (Duley 2025).

Estas formas de encuentro reviven las 
tradiciones de sanación colectiva de la 
sociedad maorí. Reflejan una época en la que el 
conocimiento se transmitía oralmente mediante 
relatos, canciones, rituales y experiencias vividas, 
en lugar de plasmarlo en textos escritos. Dichas 
prácticas se alinean con lo que Smith (1999) 
describe como formas de conocimiento indígenas, 
formas de aprendizaje que no son meramente 
informativas, sino experienciales y relacionales.

El moko kauae funciona como un archivo 
viviente, evocando los nombres de nuestros 
ancestros y preservando su memoria para 
las futuras generaciones. A medida que más 
mujeres maoríes en Aotearoa y en todo el mundo 



103

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

recuperan el moko kauae, se está gestando una 
creciente red de sanación y renacimiento. Estos 
rostros, antes silenciados, ahora hablan con un 
orgullo que trasciende el tiempo y el espacio.

Indígena sin complejos

La visibilidad pública del moko kauae, ya 
sea en los lugares de trabajo, en la televisión 
o en las plataformas digitales, constituye 
un poderoso acto de descolonización que 
desafía directamente las arraigadas ideologías 
coloniales. Sin embargo, a pesar de su significado 
cultural y su resurgimiento, el racismo sigue 
siendo una realidad palpable en Aotearoa. 
Las mujeres maoríes que portan el moko 
kauae frecuentemente sufren acoso digital y 
comentarios despectivos, incluyendo ser tildadas 
de “feas”, “repugnantes” o comparadas con 
tener un “código de barras” en la barbilla. Estas 
reacciones no son meramente ofensivas; reflejan 
esfuerzos persistentes por socavar la identidad, 
la autonomía y las expresiones del Mana Wāhine 
maoríes mediante el ridículo y el control social 
(NZ Herald 2022).

Ante tal hostilidad, las mujeres maoríes 
siguen alzándose. Su presencia, visibilidad y 
expresión sin complejos de su identidad cultural 
representan una profunda afirmación de 
resiliencia, liderazgo y la perdurable fuerza de la 
soberanía maorí. El acto de portar el moko kauae, 
a pesar del constante escrutinio racializado, 
demuestra una negativa a ser silenciadas y un 
compromiso con la recuperación de su espacio, 
tanto físico como simbólico, como mujeres 
maoríes (Pihama 2001).

Como afirma Linda Tuhiwai Smith (1999), la 
descolonización no solo se ocupa de desmantelar 
las estructuras coloniales, sino también de 
regenerar los sistemas de conocimiento y las 
prácticas culturales indígenas. El moko kauae 
encapsula esta doble función. Representa un 
desafío visible a la imposición colonial de la 
vergüenza, el silenciamiento y la invisibilización, 
a la vez que reafirma y revitaliza los sistemas de 
mātauranga Māori (conocimiento maorí) que han 
persistido a pesar de los prolongados intentos de 
suprimirlos.

El uso del moko kauae también desafía los 
estándares de belleza coloniales y resiste la 
mercantilización de la cultura maorí. En una era 
dominada por los filtros de las redes sociales y 
los ideales de belleza homogeneizados, el moko 
kauae reivindica la belleza desde una perspectiva 
distintivamente maorí. Esta afirmación de 
soberanía visual es crucial; desafía la mirada 
colonial y afirma la identidad cultural en términos 
maoríes. La presencia de mujeres maoríes 
adornadas con el moko kauae sirve como un 
poderoso recordatorio de las historias de despojo, 
la apropiación de tierras, la supresión del idioma 
y la regulación de los cuerpos, al tiempo que 
proclama la supervivencia, la dignidad y el 
liderazgo (Pihama 2018).

A medida que el moko kauae se hace más 
visible en la vida pública, obliga a la sociedad 
en general a afrontar aspectos de la historia que 
durante mucho tiempo han sido ignorados o 
silenciados. Su presencia propicia conversaciones 
cruciales sobre la colonización, el racismo 
sistémico y el trauma intergeneracional.



104

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Conclusión

El resurgimiento del moko kauae honra a 
nuestras tīpuna kuia (mujeres ancestrales) 
que alguna vez portaron su moko con orgullo 
y autoridad. Este acto de continuidad afirma 
que los sistemas de conocimiento indígena y las 
prácticas ceremoniales siguen siendo modos 
vitales de sanación y supervivencia cultural 
(Pihama 2018). El futuro del moko kauae reside 
no solo en su renacimiento visible, sino también 
en su capacidad para nutrir a whānau, hapū e 
iwi, inspirando fortaleza, valentía e identidad 
colectiva. Para que esta práctica sagrada prospere, 
debe recibir apoyo activo a través de espacios 
físicos, culturales y políticos donde las mujeres 
maoríes puedan recibir el moko kauae sin temor a 
ser juzgadas o marginadas.

Como nos recuerda Pihama (2001), la teoría 
Mana Wāhine es la voz de nuestras madres, hijas 
y hermanas. Es un marco teórico y vivencial 
que permite a las mujeres maoríes recuperar y 
reimaginar el mundo desde su propia perspectiva. 
Dentro de esta perspectiva, el moko kauae sigue 
siendo una expresión dinámica y viva tanto de la 
identidad presente como del potencial futuro.

El moko kauae también plantea un desafío 
crucial para los profesionales de la salud, 
los educadores y los responsables políticos 
a la hora de reconocer de forma significativa 
las dimensiones culturales y espirituales del 
bienestar maorí. Los modelos de salud holísticos, 
como Te Whare Tapa Whā (Durie 1998), se 
alinean con las prácticas curativas tradicionales 
maoríes; sin embargo, su aplicación debe ir más 

allá del mero reconocimiento para lograr una 
integración genuina.

A través de mi propia experiencia, he 
comprendido que recibir el moko kauae no es un 
punto final, sino un poderoso comienzo. Marcó 
el inicio de un proceso de sanación profundo y 
complejo, revelando heridas que había cargado 
durante mucho tiempo pero que nunca había 
reconocido del todo. Recibir el moko kauae 
me brindó claridad, afirmación y una relación 
renovada conmigo misma y con mis ancestros. 
También he sido testigo de esta profunda 
transformación en otras mujeres que han 
recorrido este camino. Las lágrimas derramadas 
en esos momentos son fruto de la liberación 
emocional, el retorno espiritual y la reconexión 
con los orígenes.

Es fundamental reconocer que, para algunas 
mujeres maoríes, este camino está marcado por el 
silencio intergeneracional, la vergüenza heredada 
o un persistente temor al rechazo, ya sea por parte 
de su whānau, hapū o la sociedad en general. 
Otras pueden experimentar una desconexión de 
su iwi, de su whenua o del te reo Māori (el idioma 
maorí), lo cual puede generar una sensación 
de aislamiento o indecisión. Estas realidades 
vividas no son fallas personales, sino los efectos 
persistentes de la colonización y la ruptura 
cultural. Debemos abordarlas con empatía, 
comprensión y un compromiso con la sanación 
que respete el ritmo y la posición de cada mujer 
en su propio camino.

De cara al futuro, es nuestra responsabilidad 
colectiva asegurar que la práctica sanadora 



105

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

del moko kauae se salvaguarde y se mantenga. 
Esto exige un compromiso con el respeto del 
tikanga (protocolos culturales maoríes), el apoyo 
a la experiencia y autoridad de los tohunga tā 
moko y la creación de entornos propicios para 
la transmisión del moko kauae. Igualmente 
importante es reconocer y honrar el liderazgo 
de las mujeres maoríes que han mantenido y 
revitalizado esta tradición sagrada a lo largo de 
generaciones, garantizando su continuidad para 
el bienestar de la gente.

El moko kauae en nuestra barbilla es la 
manifestación visible de nuestra historia, nuestra 
lucha, nuestra supervivencia y nuestra soberanía. 
Es un recordatorio de que la sanación es posible, 

de que nuestra resiliencia es intergeneracional. 
Las respuestas que buscamos no se encuentran 
fuera de nosotras, pues siempre han residido 
en nuestro interior, en nuestro linaje, nuestra 
lengua y nuestras ceremonias. Fundamentado 
en la teoría Mana Wāhine, el moko kauae es una 
afirmación viva de la autoridad de las mujeres 
maoríes. Afirma que nuestras experiencias, 
nuestros cuerpos y nuestras formas de 
conocimiento son válidas, poderosas y esenciales 
para el resurgimiento cultural y espiritual de 
nuestro pueblo. En pocas palabras, el moko 
kauae es una afirmación viva de quiénes somos, 
quiénes siempre hemos sido y en quiénes nos 
seguiremos convirtiendo.

G L O S A R I O

Aotearoa – Nueva Zelanda

Maorí – Pueblos indígenas de Nueva Zelanda

Mana Wāhine – La autoridad de una mujer maorí

Whakapapa – Genealogía, linaje

Wairua – Espíritu, espiritualidad

Moko kauae – Tatuaje de mentón tradicional para 
mujeres maoríes

Teoría de Mana Wāhine – Experiencias únicas de las 
mujeres maoríes

Tohunga – Expertos, guías espirituales

Whare tangata – La casa de la vida; útero

Kaitiaki – Guardianes

Te ao Māori – El mundo maorí

Whenua – Tierra

Moko – Tatuaje tradicional maorí

Tika – Correcto

Pono – Auténtico

Aroha – Compasión; amor

Māramatanga – Comprensión; iluminación

Mātauranga – Conocimiento

Māoritanga – Cosmovisión maorí

Kaupapa Māori – Forma maorí de conocer y hacer

Karakia – Oración

Hapū – Subtribu

Iwi – Tribu

Whānau – Familia

Tīpuna – Ancestros

Tohu – Símbolo espiritual

Waiata – Canción

Karanga – Llamada ceremonial

Tohunga tā moko - Experto en tatuajes tradicionales



106

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

R E F E R E N C E S

Bardwell-Jones, Celia T., and Margaret A. McLaren. 2020. “Introduction to Indigenizing and Decolonizing 
Feminist Philosophy.” Hypatia 34 (3): 403–409. https://doi.org/10.1017/hyp.2019.19.

Binney, Judith, and Gillian Chaplin. 1990. Ngā Morehu: The Survivors. The Life Histories of Eight Māori 
Women. Auckland: Auckland University Press / Bridget Williams Books.

Duley, Turumakina. 2025. Te Ahi Mānuka: Reigniting the Ritual Fires of Moko for Ngāti Awa. Doctoral thesis, 
Te Whare Wānanga o Awanuiārangi.

Mead, Hirini Moko. 2003. Tikanga Māori: Living by Māori Values. Wellington: Huia Publishers.

Mikaere, Ani. 2011. Colonising Myths—Māori Realities: He Rukuruku Whakaaro. Wellington: Huia Publishers.

Nicholson, Angela. 2020. “Te Hihiri: A Process of Coming to Know.” MAI Journal 9 (2): 133–142. https://doi.
org/10.20507/MAIJournal.2020.9.2.4.

NZ Herald. 2022. “Experts Say Increase in Online Racism towards Māori, Especially Wāhine Māori, Is 
Concerning.” New Zealand Herald, September 26. https://www.nzherald.co.nz/kahu/experts-say-increase-in-
online-racism-towards-maori-especially-wahine-maori-is-concerning/X6MX2O23EG4GM2U5BLCK7ZQONY/.

Phillips, Christine H. 2012. Theorizing Aboriginal Feminisms. Master’s thesis, University of Lethbridge. 
University of Lethbridge Research Repository. https://www.collectionscanada.gc.ca/obj/thesescanada/vol2/
ALU/TC-ALU-3120.pdf.

Pihama, Leonie. 2001. Tihei Mauri Ora: Honouring Our Voices. Auckland: University of Auckland.

Pihama, Leonie. 2010. “Kaupapa Māori Theory: Transforming Theory in Aotearoa.” He Pukenga Kōrero: A 
Journal of Māori Studies 9 (2): 9.

Pihama, Leonie. 2018. “Moko Kauae: A Māori Women’s Right.” Kaupapa Māori as Transformative Indigenous 
Analysis, May 23. https://kaupapamaori.com/2018/05/23/moko-kauae-a-maori-womens-right/.

Simmonds, Naomi. 2009. Mana Wahine Geographies: Spiritual, Spatial and Embodied Understandings of 
Papatūānuku. Doctoral thesis, University of Waikato. https://hdl.handle.net/10289/2798.

Mauri – Fuerza vital

Marae – Aldea tribal

Rangatahi – Juventud; generación más joven

Pūrākau – Narrativas tradicionales; historias

Kōrero – Conversaciones; hablar

Wānanga—Reuniones; lugar de estudios superiores

Kaumātua – Ancianos

Tīpuna kuia - Mujeres ancestrales

Te Whare Tapa Whā – Modelo maorí de salud 
desarrollado por Sir Mason Durie

Wāhine – Mujeres maoríes

Reo Māori – Idioma maorí

Tikanga – Protocolos culturales maoríes



107

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Simmonds, Naomi. 2011. “Mana Wahine: Decolonising Politics.” Women’s Studies Journal 25 (2): 11–25. 
https://www.wsanz.org.nz/journal/docs/WSJNZ252Simmonds11-25.pdf.

Simpson, Leanne Betasamosake. 2017. As We Have Always Done: Indigenous Freedom through Radical 
Resistance. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Smith, Linda Tuhiwai. 1999. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. London: Zed 
Books.

Te Awekotuku, Ngahuia. 2003. “Ta Moko: Culture, Body Modification and the Psychology of Identity.” In 
Proceedings of the National Māori Graduates of Psychology Symposium 2002: Making a Difference, 123–
127. Hamilton: Māori and Psychology Research Unit, University of Waikato. https://core.ac.uk/download/
pdf/29194921.pdf.

Te Awekotuku, Ngahuia. 2012. “Moko Māori: An Understanding of Pain.” In Anthropologists, Indigenous 
Scholars and the Research Endeavour: Seeking Bridges towards Mutual Respect, edited by Jennifer Hendry 
and Laura Fitznor, 208–226. London: Routledge.

Wana, Shonelle. 2021. Kia Whakawahine Au i Ahau. Doctoral thesis, Te Whare Wānanga o Awanuiārangi.

Wana, Shonelle. 2022. “Moko Wahine: A Framework for Guiding and Nurturing Māori Women Leaders.” 
MAI Journal: A New Zealand Journal of Indigenous Scholarship 11 (1): 70–77. https://doi.org/10.20507/
maijournal.2022.11.1.6.

Waters, Anne. 2000. “Indigenist Feminism.” In Encyclopedia of Feminist Theories, edited by Lorraine Code, 
258–259. London: Routledge.

Winitana, Clinton, director. 2011. Waka Huia: Moko Whakarua. TVNZ series. July 24. Waka Huia. https://
www.ngataonga.org.nz/search-use-collection/search/TZP405126/

Este artículo puede citarse como:

Wana, Shonelle. 2026. “El poder sanador de la marca ancestral de las mujeres maoríes.” Fourth World 
Journal 25 (2): 95–108.



108

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

A C E R C A  D E  L A  A U T O R A

La Dra. Shonelle Wana es investigadora postdoctoral en Te Whare Wānanga 
o Awanuiārangi en Aotearoa, Nueva Zelanda. Se especializa en el liderazgo 
de las mujeres maoríes y el desarrollo indígena. Doctora en Desarrollo y 
Promoción Indígena, su investigación se centra en el empoderamiento de 
las mujeres maoríes y la defensa de los valores tradicionales de su pueblo. 

Shonelle Wana, Ph.D.

Es una autora publicada, investigadora asociada financiada por Marsden y beneficiaria de 
una beca HRC Explorer como investigadora principal de un proyecto que diseña un modelo 
maorí de atención a las personas mayores. Su trabajo se nutre de la experiencia vivida, el rigor 
académico y los profundos lazos tribales con sus tierras ancestrales. Está comprometida con 
que su investigación genere resultados significativos para su pueblo y las generaciones futuras.


