
W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Revitalización de la partería kichwa
Saberes sobre plantas medicinales para  
mujeres gestantes en San Martín, Perú
Por Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, partera tradicional kichwa; y Laura Corradi, MA

RESUMEN

Este artículo presenta, en la propia voz de la partera kichwa Conzuelo (“mamá Conzuelo”) 
Tapullima de Tuanama Tuanama, los conocimientos tradicionales vinculados al embarazo, el parto 
y el uso de plantas medicinales en la comunidad de Chirik Sacha, San Martín, Perú. A partir de 
entrevistas y recorridos por su huerta, se documentan cuatro plantas esenciales y los saberes que las 
acompañan. Las premisas, agradecimientos, introducción y conclusiones fueron elaboradas por Laura 
Corradi, quien sitúa estos conocimientos en el marco más amplio de la estigmatización de la partería 
indígena y los procesos de revitalización cultural impulsados en la región. El texto busca contribuir 
a la preservación de estos saberes, subrayando su relevancia para la salud comunitaria y para el 
reconocimiento pleno del rol de las parteras dentro de un enfoque intercultural.

Palabras clave: Partería tradicional, plantas medicinales, saberes indígenas, mujeres kichwa, 
embarazo y parto, salud comunitaria, salud intercultural, medicina ancestral, transmisión de saberes

Premisas 

La tarde del 12 de abril de 2025 tuve el honor 
de ser huésped en la casa de la partera kichwa 
Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, a 
quien había conocido una semana antes durante 
la realización del Encuentro de Sabios y Sabias 
en el pueblo de Chazuta y luego en la comunidad 
Kichwa de Tununtunumba, en la región 
amazónica de San Martín. Aquel encuentro 
fue organizado por el Centro Amazónico de 
Antropología y Aplicación Práctica (CAAAP), 
institución a la cual en ese momento estuve 
apoyando como cooperante.

Tras el encuentro, “mamá” Conzuelo me 
invitó a compartir un almuerzo de inchicapi 
(sopa de maní con pollo) con su familia en 
su comunidad Chirik Sacha. Aquel día fue 
especial: intercambiamos saberes centrados 
principalmente en su profundo conocimiento del 
mundo de los partos y de la medicina tradicional 
relacionada con el cuidado de la mujer, y 
acordamos dar voz a su sabiduría a través de este 
documento, donde recopilamos cuatro plantas 
medicinales, sus beneficios y sus imágenes, 
con el objetivo de preservar y transmitir su 
conocimiento de manera directa.



136

 C O N Z U E L O  TA P U L L I M A  D E  T U A N A M A  T U A N A M A  Y  L A U R A  C O R R A D I 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

En este trabajo he incluido una introducción 
donde se expone el contexto local de la partería 
que vive mamá Conzuelo y unas conclusiones, 
así como algunas intervenciones mínimas entre 
paréntesis para facilitar la fluidez del discurso. 
Todo lo demás es fruto de la conversación 
sostenida con mamá Conzuelo, y he procurado 
transcribir fielmente sus palabras para dar voz 
a su sabiduría, sin introducir modificaciones ni 
interpretaciones propias.

Agradecimientos 

Quiero agradecer de corazón a mamá 
Conzuelo, quien me acogió desde el primer 
momento como a una hija más y me llevó 
a recorrer su huerta mientras compartía 
generosamente sus conocimientos; así como a 
toda su familia, que vino a recogerme al paradero 
en San José de Sisa, me ofreció una cálida 
bienvenida, largas charlas y la alegría de un baño 
en su quebrada. Finalmente, agradezco al Centro 
Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica 
(CAAAP), en especial a Luna Contreras, en 
aquel momento coordinadora de la oficina de la 
región San Martín, quien me ha acompañado en 
el descubrimiento de las prácticas tradicionales 
y el uso de las plantas medicinales gracias a 
su profundo conocimiento del cuerpo y de las 
energías de las mujeres.

Introducción

Desde hace más de una década, el Centro 
Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica 
(CAAAP) impulsa en la región amazónica de San 
Martín, Perú, un proceso de reconocimiento, 
fortalecimiento y documentación de los saberes 

ancestrales de las comunidades indígenas. A 
través de encuentros, talleres y proyectos de 
investigación participativa, se ha trabajado junto 
a los “sabios” y “sabias” de las federaciones 
indígenas Kichwa—autoridades tradicionales 
en medicina natural, prácticas agrícolas, 
espiritualidad y organización social—con el 
objetivo de visibilizar y valorar sus conocimientos 
tanto dentro como fuera de sus comunidades 
(CAAAP 2024).

Entre las líneas de trabajo se encuentra 
el fortalecimiento de la partería tradicional, 
mediante el apoyo a parteras y parteros que 
han conformado un grupo organizado a nivel 
de país para compartir saberes y reivindicar sus 
derechos frente a la marginación ejercida por el 
sistema de salud y el Estado. Este enfoque aborda 
dimensiones sociales, políticas e históricas que le 
otorgan una relevancia vital y actual.

Las parteras tradicionales ejercen un 
rol de cuidado comunitario en múltiples 
dimensiones de la vida cotidiana, muchas veces 
invisibilizadas debido a una deuda histórica en su 
reconocimiento. 

En primer lugar, hay que señalar la 
estigmatización del parto domiciliar en términos 
de seguridad. Contreras (2024) señala que el 
discurso biomédico tiende a considerar más 
seguros los partos atendidos en centros de 
salud por personal especializado, lo cual genera 
una desvalorización del parto domiciliario. Las 
parteras, tanto en entrevistas como en talleres 
realizados en San Martín, denuncian situaciones 
de maltrato y discriminación, como amenazas de 
no registrar o atender a los bebés nacidos en casa. 



137

R E V I TA L I Z A C I Ó N  D E  L A  PA R T E R Í A  K I C H WA :  S A B E R E S  S O B R E  P L A N TA S  M E D I C I N A L E S 
PA R A  M U J E R E S  G E S TA N T E S  E N  S A N  M A R T Í N ,  P E R Ú

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Una partera relató los “tres días de castigo” en el 
hospital antes de recibir el certificado de nacido 
vivo, como penalización por no haber dado a luz 
en un centro médico.

La sociedad del riesgo, según Tronto (2020, 
38), “presupone que las personas viven en un 
mundo peligroso e indigno de confianza (...) es 
un mundo lleno de miedo que confluye hacia 
pensamientos que esperan una transformación 
hacia un marco que garantice mayor seguridad”. 
Contreras (2024) sostiene que esta lógica nos 
hace vivir en alerta, alimentando el miedo y 
estigmatizando al otro. Frente a ello, una sociedad 
del cuidado promovería la colaboración, el 
respeto mutuo y el reconocimiento de saberes 
diversos. Dar lugar a los sabios y sabias de la 
medicina tradicional indígena permitiría mejorar 
significativamente la atención a las mujeres en 
sus comunidades.

En Perú existen antecedentes exitosos 
de articulación entre medicina tradicional y 
occidental. Tal es el caso de Inkawasi (2018), 
donde obstetras y parteras tradicionales 
se integraron en el proyecto “Adecuación 
intercultural en la atención del parto para 
evitar muertes maternas en el centro de salud 
Inkawasi”.

En segundo lugar, la problemática del parto en 
comunidades indígenas debe analizarse desde una 
perspectiva interseccional, de género y colonial. 
Un ejemplo es el embarazo precoz: además de los 
riesgos para la salud física de las adolescentes, 
implica con frecuencia la interrupción de su 
educación, generando un círculo vicioso de 
exclusión y vulneración de derechos.

Según un estudio de UNICEF y el Ministerio 
de Economía y Finanzas del Perú (2023), el 
embarazo adolescente es más frecuente en 
contextos marginalizados con acceso limitado a 
la educación y al empleo. Entre las adolescentes 
indígenas, el 14% son madres entre los 15 y 19 
años, especialmente en la Amazonía (Defensoría 
del Pueblo 2019). Esto perpetúa generaciones 
de madres jóvenes, cuyas hijas también quedan 
embarazadas a temprana edad, reproduciendo la 
exclusión estructural.

La Defensoría del Pueblo (2019) identificó que 
el embarazo adolescente representa un factor 
de alta vulnerabilidad para niñas y adolescentes 
indígenas, afectando su integridad física y 
sus proyectos de vida. El 24% de las mujeres 
indígenas en Perú no sabe leer ni escribir. Entre 
las mujeres sin educación formal, el 12,3% ha 
sido víctima de violencia sexual. La violencia 
contra las mujeres indígenas es una problemática 
estructural y persistente.

En respuesta, en noviembre de 2022 se 
elaboró, gracias al liderazgo de mujeres kichwas, 
un protocolo intercultural de atención y 
coordinación para los casos de violencia contra 
la mujer e integrantes del grupo familiar del 
pueblo kichwa de San Martín. Dicho protocolo fue 
desarrollado en articulación con organizaciones 
indígenas y la Corte Superior de Justicia, 
reconociendo que muchos casos de violencia 
resultan en embarazos forzados.

Además, el Ministerio de la Mujer y 
Poblaciones Vulnerables ha impulsado la 
expansión de servicios de atención a víctimas de 
violencia. Entre ellos, destacan los Centros de 



138

 C O N Z U E L O  TA P U L L I M A  D E  T U A N A M A  T U A N A M A  Y  L A U R A  C O R R A D I 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Emergencia Mujer (CEM) en zonas urbanas y la 
Estrategia Rural en distritos rurales focalizados.

Por otro lado, la historia reciente del Perú está 
marcada por el escándalo de las esterilizaciones 
forzadas promovidas durante el segundo gobierno 
de Alberto Fujimori (1996-2000), cuando 
alrededor de 300,000 personas, principalmente 
mujeres indígenas rurales, fueron privadas de 
su capacidad reproductiva sin consentimiento 
(Molina 2017). Esta política dejó secuelas a 
nivel personal, familiar y comunitario, ya que 
la maternidad y el cuidado son dimensiones 
centrales de la identidad colectiva en muchas 
comunidades (Urruchi 2021). Aunque se presentó 
bajo el nombre de “Anticoncepción Quirúrgica 
Voluntaria”, múltiples testimonios indican que las 
mujeres fueron sometidas a chantajes, amenazas 
y engaños para aceptar la intervención (Guevara 
2021). Este tipo de violencia revela formas de 
discriminación estructural que se articulan en la 
intersección de género, etnicidad y clase (Ballón 
2014).

Finalmente, a partir de los años 90 del siglo 
pasado, el Ministerio de Salud ha implementado 
políticas sanitarias interculturales orientadas a 
mejorar la atención materna en zonas rurales. 
Sin embargo, dichas políticas han privilegiado el 
parto institucional en detrimento de la partería 
tradicional, que continúa siendo criminalizada 
o invisibilizada por las políticas públicas. Como 
afirma Contreras (2024, 179), este proceso 
de revitalización cultural es fundamental “no 
solo en la salud colectiva, mental, emocional y 
espiritual de la comunidad, sino en el Buen Vivir 
con la naturaleza”. Es necesario recuperar el 

valor de la partería como una práctica legítima, 
efectiva y enraizada en los saberes ancestrales, 
reconociendo su contribución a la salud 
comunitaria desde una cosmovisión propia (2024, 
184).

En este contexto, la transmisión 
intergeneracional de saberes tradicionales, como 
los de las parteras, es esencial para la salud, la 
cultura y la autonomía de los pueblos indígenas. 
A pesar de su importancia, la partería tradicional 
en Perú carece aún de un reconocimiento legal 
que la regule como práctica profesional dentro del 
sistema de salud.

Este documento se inscribe en ese esfuerzo 
colectivo. Surge del diálogo con mamá Conzuelo 
Tapullima de Tuanama Tuanama, partera kichwa 
de la comunidad de Chirik Sacha, con quien 
se compartieron conocimientos sobre plantas 
medicinales y el cuidado integral de la mujer, 
especialmente en torno al embarazo y el parto.

La voz de mamá Conzuelo 

Quien les habla es Consuelo Tapullima de 
Tuanama Tuanama. Soy mujer kichwa de la 
comunidad Chirik Sacha, de la edad de 58 años.

Aprendí el arte de las plantas cuando era chica, 
de mi abuelo. También soy partera y sobadora. 
Mis conocimientos son amplios. También soy 
presidenta de la Asociación de Mujeres Víctimas 
de la Esterilización Forzada de San Martín.

Yo siempre he dicho que he aprovechado mis 
conocimientos por mi abuelito. Yo he vivido; me 
ha criado mi abuelito. Él era curioso y yo de ahí 



139

R E V I TA L I Z A C I Ó N  D E  L A  PA R T E R Í A  K I C H WA :  S A B E R E S  S O B R E  P L A N TA S  M E D I C I N A L E S 
PA R A  M U J E R E S  G E S TA N T E S  E N  S A N  M A R T Í N ,  P E R Ú

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 1
Mamá Conzuelo en su huerta. Fotografía de Laura Corradi.

he visto cosas y de grande he sabido yo solita 
hacer remedios a mis hijitos y he aprendido a 
sobar huesos movidos. 

Vienen muchas personas para hacerles 
remedios: para tu útero que está alterado, que 
está movido, cuando tienes quistes, tomas o te 
lavas y te curas y te agradecen. 

Yo tengo mi huerta, los hombres también 
ayudan, así como las mujeres ayudan en la 
chakra1, no hay distinción (de género). En mi 
huerta hay cuatro plantas en particular que 
me ayudan en el tema de los partos y son las 
siguientes (paseando por su huerta).

1 La chakra es un tipo de huerto o parcela pequeña donde se cultivan 
principalmente alimentos.

Figura 2
Paico. Fotografía de Laura Corradi.

Paico

El paico sirve para el lavado de heridas, 
es bueno como digestivo, es bueno cuando la 
paciente da a luz. Se toma una ramita. Lo coges 
así (mostrando cómo cogerlo), hierves con una 
taza de agua y lo tomas para que se diluyan los 
coágulos de sangre en el útero. Te hace digerir la 
sangre y te limpia. Haces hervir más paico para 
que te bañes y no se te dé el sobreparto (habla de 
complicaciones) en mujeres puérperas que dan 
a la luz. El paico es un purgante para limpiar el 
estómago, mayormente, pero se toma cuando se 
tiene el bebé. 



140

 C O N Z U E L O  TA P U L L I M A  D E  T U A N A M A  T U A N A M A  Y  L A U R A  C O R R A D I 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 3
Orégano. Fotografía de Laura Corradi.

Figura 4
Piñón colorado. Fotografía de Laura Corradi.

Figura 5
Frijol de palo. Fotografía de Laura Corradi.

Orégano - Pampa orégano 

Es bueno para el cólico menstrual y para la 
gestante que está con el trabajo de parto, con 
contracción. Le hierves una ramita y le das un 
tecito para que tenga más contracciones.

Piñon colorado – Puka Piñon 

Tiene sus secretos para la cura. Lo que 
cura, tienes que buscar lo que tiene 5 manitos. 
Cuando tienen hemorragias antes o después, 
bien machacado con algunas gotas de limón se 
vuelve rojo, eso lo tomas y adiós hemorragia. 
Tiene muchas ventajas también, como dicen los 
abuelos, pero te estoy diciendo antes y después 
del parto. 

Frijol de palo – Puspu Poroto 

Muy bueno para ayudar a dilatar a la gestante. 
Representa a la oxitocina.



141

R E V I TA L I Z A C I Ó N  D E  L A  PA R T E R Í A  K I C H WA :  S A B E R E S  S O B R E  P L A N TA S  M E D I C I N A L E S 
PA R A  M U J E R E S  G E S TA N T E S  E N  S A N  M A R T Í N ,  P E R Ú

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

El rol de las sabias: la transmisión 
de conocimientos entre brujería y 
farmacéuticas 

Es una bendición tener a sabias y sabios 
que conocen en mi comunidad. Es útil tener 
a una partera cuando las adolescentes están 
embarazaditas porque confían, saben hablar más 
con las parteras. (Por ejemplo), cuando tienen 
que hacer sus bajadas (se refiere a interrumpir 
un embarazo), es un delito, es un crimen, porque 
le das una planta y si no cae el bebé se hace 
grave y va al hospital y la obligan a decir quién 
le dio el remedio. Cuando alguien viene me dice: 
sangrando tengo 4 o 5 meses, quiero fracasar, 
quiero un remedio. Yo no hago estas cosas. Es un 
crimen. También vas a criar, alguien le va a cargar 
y será un placer (tener al bebé). 

Para las próximas generaciones, yo diría que 
alguien pudiera heredar o pudiera revalorar estas 
costumbres, no dejar atrás, sino seguir adelante. 
Mi misión es llevar adelante nuestras plantas 
medicinales. ¿Por qué? Porque estas son las 
primeras generaciones antes de las farmacias (se 
refiere a que las nuevas generaciones más acuden 
a las farmacéuticas). Esta vez no acuden a la 
farmacia, pero más se atacan a los médicos. 

Se necesitan talleres con sabias y sabios para 
no perder el conocimiento y (así) se va a difundir 
este conocimiento en las generaciones. 

A veces cuando sabes (de plantas) los otros 
piensan que tú eres vengativa porque conoces, 
que quieres hacer venganza a la gente. Así habla 

el curioso, queriendo la plata, engaña. Dice: “Ella 
está con mal de gente, está con venganza”. Te 
mira mal, “debe mentir, es una vengativa” como 
dicen “acaso es bruja”. Al cabo, solo Dios sabe 
nuestra conciencia. 

Cuando tienes un cólico, estás embrujada. 
De eso se trata en la comunidad, (las personas) 
son siempre así, tiene que haber personas que te 
marginan, te apuntan que eres este (quiere decir 
que eres bruja), pero cuando no seas nada malo 
no te hacen nada. 

Esos pensamientos que digo, lo que viene, 
son de los falsos curiosos, los falsos chamanes 
que dicen que les he embrujado. ¿Tienes una 
diabetes? Te han hecho venganza por envidia. 
Aquí te va a tener envidia una gente del campo 
que no te ve, aunque ves que tiene hasta plata 
porque le puse envidia. Ese es de su don (se 
refiere a las sabias y los sabios que tienen el 
don de la curación) y de tener sus recursos 
económicos, pero pues no lo puedes envidiar, 
tú también vives con tus proprios recursos 
económicos, con tu alcance. 

La ciencia es la naturaleza y los conocimientos 
son una ciencia. ¿No es así? Una ciencia es el 
conocimiento que tú has tenido y hasta estás 
valorando lo que sacas (de tus conocimientos). 
Todos tenemos nuestros talentos, pero nuestros 
talentos muchos no sabemos hacer, no sabemos 
valorar por la vergüenza (que nace) de la envidia 
(de los demás): “Ella es así, ella sabe, ella es así”, 
¿de dónde sale? de su imaginación de locos.



142

 C O N Z U E L O  TA P U L L I M A  D E  T U A N A M A  T U A N A M A  Y  L A U R A  C O R R A D I 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Conclusiones: el rol de las  
mujeres sabias en el proceso de 
revitalización cultural 

Dentro del trabajo de reconocimiento y 
fortalecimiento de los saberes ancestrales 
impulsado por el CAAAP en San Martín, 
las mujeres sabias han ocupado un lugar 
fundamental. Como guardianas de conocimientos 
tradicionales sobre medicina natural, cuidado del 
cuerpo, espiritualidad y prácticas agrícolas, han 
sido reconocidas no solo como transmisoras de 
la vida, sino también como pilares de la memoria 
colectiva de sus pueblos. 

A las parteras no se les ha valorado por el 
rol que tienen como integrantes de la salud 

comunitaria, viviendo criminalizadas, de 
modo que muchas han dejado de atender 
partos o la práctica se ha ocultado por miedo 
a repercusiones por parte del sistema de 
salud (Contreras 2024, 195). Los talleres y 
encuentros organizados han buscado revitalizar 
su rol histórico, muchas veces invisibilizado 
dentro de dinámicas comunitarias y externas, 
y fortalecer su voz en los procesos de toma de 
decisiones locales. A través de metodologías 
participativas, las sabias han podido compartir 
sus conocimientos sobre el uso de plantas 
medicinales, técnicas de atención al parto, 
crianza tradicional y formas de sanación 
espiritual, reafirmando la importancia de su 
papel cultural en la continuidad (CAAAP 2025).

R E F E R E N C I A S

Este texto ha sido redactado a partir de las entrevistas realizadas a Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, 
partera tradicional kichwa, en los días 5 y 12 de abril de 2025 y 6 de junio del mismo año. Las entrevistas 
se llevaron a cabo de manera presencial, primero en Chazuta y luego en su comunidad, Chirik Sacha. 
Posteriormente, se realizaron modificaciones y aclaraciones a través de intercambios telefónicos.

Ballón, E. 2014. Discriminación estructural y derechos reproductivos: una lectura interseccional. Lima: Centro 
Flora Tristán.

CAAAP. 2024. Informe anual sobre saberes ancestrales y medicina tradicional. San Martín, Perú: Centro 
Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica.

Centro Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica. 2024. “San Martín: Sabios y sabias kichwas se reúnen 
para fortalecer la medicina tradicional indígena.” Publicado el 10 de abril. https://caaap.org.pe/2024/04/10/
san-martin-sabios-y-sabias-kichwas-se-reunen-para-fortalecer-la-medicina-tradicional-indigena/ 

Centro Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica. 2025. “San Martín: Se llevó a cabo Segundo Encuentro 
de Sabias y Sabios, Parteras y Parteros en Chazuta y C.N. Tununtunumba.” Publicado el 9 de abril. https://caaap.
org.pe/2025/04/09/san-martin-se-llevo-a-cabo-segundo-encuentro-de-sabias-y-sabios-parteras-y-parteros-en-
chazuta-y-c-n-tununtunumba/ 

Contreras, L. 2024. Partería y cuidado en la Amazonía Peruana. Lima: Fondo Editorial de la UNMSM. 



143

R E V I TA L I Z A C I Ó N  D E  L A  PA R T E R Í A  K I C H WA :  S A B E R E S  S O B R E  P L A N TA S  M E D I C I N A L E S 
PA R A  M U J E R E S  G E S TA N T E S  E N  S A N  M A R T Í N ,  P E R Ú

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Contreras Ortiz, Diana Lucia. 2024. “Partería tradicional indígena en Perú y la deuda de reconocimiento 
de su aporte al cuidado de los pueblos.” Revista Amazónica Peruana 37. https://doi.org/10.52980/
revistaamazonaperuana.vi37.484

Defensoría del Pueblo. 2019. Situación de los derechos de las mujeres indígenas en el Perú. Informe de Adjuntía 
N.º 002-2019-DP/AMASPPI/PPI. Serie Igualdad y no violencia N.º 22. Lima, Perú: Defensoría del Pueblo. 	

Guevara, M. 2021. Vidas marcadas: testimonio y resistencia frente a la esterilización forzada. Cusco: Centro 
Bartolomé de Las Casas.

Licata, Victoria Gallion. 2025. “La interculturalidad entre política y práctica: un desafío de salud pública para 
la inclusión de las parteras y parturientas indígenas de los Andes del Perú.” Archipélies HS1. https://doi.
org/10.4000/14376 

Molina, G. 2017. Esterilizaciones forzadas en el Perú: 20 años de impunidad. Lima: DEMUS.

Tronto, J. 2020. Ética del cuidado: una perspectiva política. Buenos Aires: Ediciones Cátedra.

UNICEF y Ministerio de Economía y Finanzas. 2023. Evaluación de diseño de las intervenciones públicas que 
contribuyen con la prevención del embarazo adolescente. Lima, Perú: UNICEF y Ministerio de Economía y Finanzas.

Urruchi, M. 2021. Identidades heridas: cuerpos indígenas y violencia obstétrica. Arequipa: Universidad 
Nacional de San Agustín (UNSA).

Este artículo puede citarse como:

Tapullima de Tuanama Tuanama, Conzuelo, y Laura Corradi. 2026. “Revitalización de la partería kichwa: 
saberes sobre plantas medicinales para mujeres gestantes en San Martín, Perú” Fourth World Journal 25 
(2): 135–144.



144

 C O N Z U E L O  TA P U L L I M A  D E  T U A N A M A  T U A N A M A  Y  L A U R A  C O R R A D I 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

S O B R E  L A S  A U T O R A S

Conzuelo Tapullina de Tuanama Tuanama es una partera del Pueblo 
Kichwa, de la comunidad Chirik Sacha de la provincia de San José de Sisa 
de la región San Martín del Perú. Ella conoce de plantas y por eso se le apela 
como “sabia”. También es partera, sobadora y presidenta de la Asociación 
de Mujeres Víctimas de la Esterilización Forzada de San Martín.

Laura Corradi tiene una maestría en Cooperación Internacional para la 
Protección de los Derechos Humanos por la Universidad de Bolonia, con 
enfoque en la antropología económica de las poblaciones indígenas de 
América Latina. Ha vivido en varios países latinoamericanos, ha trabajado 
con comunidades Quichua, Cofàn y Siekopai en Ecuador y realizó su 

Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama

Laura Corradi, MA

investigación de tesis de maestría sobre seis comunidades Mocoví en Argentina. Durante el 
2024/25 colaboró con el Centro Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica (CAAAP) en 
Perú, centrándose en fortalecer el liderazgo femenino, promover el empoderamiento y abordar 
los roles de la mujer, los conocimientos ancestrales, la violencia y los derechos de propiedad 
territorial en los Pueblos Awajún, Kichwa y Shawi.


