
W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

R
E

S
E

Ñ
A

 D
E

 L
IB

R
O



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

RESEÑA DE LIBRO

Feathers of Wisdom: Words and Art  
Illuminating the Legends and Myths of  
Indigenous Women Throughout the Ages
(Plumas de sabiduría: Palabras y arte que iluminan las leyendas 
y mitos de las mujeres indígenas a lo largo de los siglos)

Derechos de autor © Kait Matthews and Leigh Podgorski
House of Indigo 2025
ISBN-13 9781966187059 

Por Amelia (SkWumqnálqs) Marchand, MELP 
Traducción de Yesenia Cortés

Por Kait Matthews y Leigh Podgorski

RESUMEN

Esta reseña examina una colaboración literaria distintiva que combina obras de arte 
originales, narraciones indígenas y datos históricos cuidadosamente investigados para retratar 
cuarenta y cuatro leyendas de decenas de diversos pueblos indígenas de América y Oceanía. La 
colección ofrece a los lectores una oportunidad única de experimentar narrativas ancestrales 
a través de formas visuales y textuales, destacando la riqueza de las tradiciones culturales y 
la resiliencia de comunidades cuyas voces a menudo han sido marginadas. Cada leyenda se 
acompaña de impactantes interpretaciones artísticas que no solo iluminan las historias, sino 
que también sirven de puente entre la tradición oral y la erudición contemporánea. La reseña 
sitúa el libro en el contexto más amplio de los sistemas de conocimiento indígena, enfatizando 
su relevancia para las conversaciones actuales sobre la preservación cultural, la identidad y la 
transmisión intergeneracional de la sabiduría de las mujeres. Al presentar leyendas que abarcan 
vastas geografías y diversos pueblos, el volumen subraya la interconexión de las cosmovisiones 
indígenas y su perdurable significado. Esta reseña informa a los lectores sobre el formato y el 
alcance temático del libro, a la vez que fomenta la interacción con su singular contenido artístico 
e histórico. En última instancia, la obra constituye a la vez un archivo cultural y una celebración 
creativa, que invita al público académico a apreciar sus contribuciones a la literatura y el 
patrimonio indígenas.



152

A M E L I A  ( S K W U M Q N Á L Q S )  M A R C H A N D

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

En Feathers of Wisdom: Words and Art 
Illuminating the Legends and Myths of 
Indigenous Women (“Plumas de sabiduría: 
Palabras y arte que iluminan las leyendas y 
mitos de las mujeres indígenas a lo largo de 
los siglos”), Leigh Podgorski y Kait Matthews 
colaboraron para celebrar los conocimientos 
indígenas con la participación de destacadas 
mujeres líderes, diosas y seres espirituales. 
Podgorski es dramaturga, productora y autora, 
cuya obra incluye obras de teatro y novelas, entre 
ellas We Are Still Here (“Todavía estamos aquí”), 
la historia de Katherine Siva Saubel, anciana 
indígena cahuilla. Matthews es una artista e 
ilustradora profesional de ascendencia ojibwa/
potawatomi y miembro de los chippewas de 
Rama. Juntas, Podgorski y Matthews infunden 
vida y dan voz a las enseñanzas ancestrales en 
esta vibrante colaboración que conmueve el 
corazón y deleita la vista.

A través de una combinación de historia, 
narrativa y arte original, el libro retrata 44 
historias de decenas de diversos pueblos 
indígenas de América y Oceanía. Mediante estas 
palabras e imágenes, las autoras buscan restaurar 
las relaciones personales rotas por el secuestro 
y tráfico de niños de las Primeras Naciones, 
autorizados y orquestados por el gobierno 
canadiense, hacia familias no indígenas. A mayor 
escala, Podgorski y Matthews buscan sanar las 
heridas de los actos tortuosos de la asimilación 
forzada para exterminar las lenguas, la cultura, 

las costumbres y la identidad de los pueblos 
indígenas.

Estas actividades de genocidio, que separaron 
a los niños de sus padres, familias y culturas, 
también separaron a los hablantes de lenguas, 
guardianes culturales y líderes indígenas de 
sus futuras generaciones. El secuestro, la trata 
y la asimilación de niños indígenas fueron 
actos insidiosos perpetrados por los gobiernos 
de Canadá, Estados Unidos y otros durante 
décadas, cuyas cicatrices aún persisten en muchas 
familias indígenas, incluida la mía. Pero no es el 
fragmento principal de la historia lo que define 
a los pueblos indígenas. En los miles y miles de 
años —desde tiempos inmemoriales— que los 
pueblos indígenas han sobrevivido y prosperado 
en todo el continente y Oceanía,  el genocidio ha 
sido solo un suceso en la cronología, no es eso lo 
que nos define. No es nuestra historia completa.

En esencia, este libro se propone rescatar 
y honrar esa historia no contada: los miles y 
miles de años que permanecen en el corazón 
y el alma de los pueblos indígenas, esperando 
ser recordados. Es importante destacar que, 
para poder recordar, debemos saber de dónde 
venimos: y ese es el eje central de las historias 
retratadas en Feathers of Wisdom. Las herencias 
culturales y las identidades de heroínas, mujeres, 
diosas y seres espirituales indígenas se describen 
y visualizan con orgullo y belleza en sus páginas. 
La diversidad de lenguas, culturas y geografías 

Keywords: Sistemas de conocimiento indígena, mujeres indígenas, leyendas y mitos, 
preservación cultural, sabiduría intergeneracional, narrativa indígena, resiliencia cultural, 
narrativas ancestrales, literatura indígena



153

R E S E Ñ A  D E  L I B R O :  P L U M A S  D E  S A B I D U R Í A :  PA L A B R A S  Y  A R T E  Q U E  I L U M I N A N  L A S 
L E Y E N D A S  Y  M I T O S  D E  L A S  M U J E R E S  I N D Í G E N A S  A  L O  L A R G O  D E  L O S  S I G L O S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

compartidas ofrece una visión de los roles y 
responsabilidades de las mujeres indígenas 
dentro de las sociedades y estructuras de gobierno 
indígenas.

Al igual que la Madre Tierra, las mujeres son 
veneradas en muchas culturas por su fuerza y ​​
resiliencia, y durante demasiado tiempo, las 
historias de las mujeres indígenas han sido 
reprimidas. Las voces y vidas femeninas de las 
leyendas y mitos de Feathers of Wisdom nos 
invitan a reconectarnos con estas historias, 
a escuchar la sabiduría de sus enseñanzas 
y a encarnar los atributos de estas figuras y 
arquetipos de mujeres indígenas. El marco de 
cada historia sigue un formato en el que primero 

se proporciona el contexto histórico, seguido de la 
leyenda asociada. Luego, de una manera única, el 
lector se involucra para escuchar directamente al 
personaje principal y se le invita a considerar sus 
atributos clave y cómo pueden manifestarse.

Dedicado “a todos los ancianos y madres que 
han enseñado y continúan enseñando lo que 
es realmente importante en este mundo”, las 
historias contenidas en Feathers of Wisdom son 
aquellas que deben ser apreciadas y honradas. 
Espero que sea la primera de muchas ediciones 
que continuarán reconectando y recuperando 
nuestras relaciones con la Tierra, entre nosotros 
y, lo más importante, con nosotros mismos.

Nota del editor:

Para acompañar la reseña anterior, incluimos 
uno de los cuentos que aparecen en el libro, 
Feathers of Wisdom. Este extracto ofrece a 
los lectores una visión de la voz narrativa y la 
narración visual que dan forma al volumen.

Laka

La escuela hula, laka diosa  
del hula y la naturaleza 
Historia y cultura Laka

Laka es una figura especialmente importante 
en el folclore hawaiano. Sin embargo, dado que 
sus orígenes se remontan a antes de la existencia 
de la escritura, cuando el folclore hawaiano 
se transmitía verbalmente de generación en 
generación mediante canciones y narraciones, 
existen diversas versiones de Laka en diversas 



154

A M E L I A  ( S K W U M Q N Á L Q S )  M A R C H A N D

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

partes de Hawái. En algunas, es un hombre que 
sigue siendo el dios del bosque, pero no del hula. 
Su genealogía también difiere. Algunos dicen que 
es hermana de Kapo, otros la describen como 
hija de Kapo, otra diosa importante, también 
asociada con el hula, pero con un temperamento 
vehemente. Sin embargo, el folclore, la historia 
y las leyendas más prevalentes describen a 
Laka como una mujer profundamente hermosa, 
nacida en la isla de Kauai, que posee un talento 
excepcional para la danza y el canto, así como un 
profundo amor y un cuidado constante por toda la 
naturaleza.

Los creyentes devotos rezan a Laka antes de 
bailar hula, para obtener ho’oulu, o inspiración 
para su actuación e incluso para su práctica y 
ensayo. Este ritual se ilustra en la historia que 
cuenta “La escuela de hula: Laka, la bailarina 
de hula”. Mientras la bailarina escucha el 
embriagador ritmo de los tambores y reza en 
silencio a su diosa, la bailarina y Laka se funden 
en una sola.

Laka nos da muchas ha’awina (lecciones) 
para meditar, para asimilar y para aprender 
continuamente. Nos enseña no solo sobre el hula, 
sino también que su energía es una fuerza vital 
para nuestro mundo natural. Este es el reino de 
Laka, y antes de entrar en él, debemos mostrar 
respeto y pedir permiso. También debemos pedir 
permiso para recolectar plantas, cosechar raíces o 
recoger las flores del bosque de Laka.

La diosa Laka, a través de su gracia, armonía 
y creatividad, nos enseña muchas cosas. No solo 
fomenta el crecimiento espiritual, la creatividad 

y el sustento, sino que también nos enseña 
diligencia y compromiso. Todo esto aplica no 
solo al artista que baila el hula sagrado, sino a 
todos los que buscamos vivir en armonía, paz y 
equilibrio con el mundo.

La escuela del hula – laka, diosa del 
hula y la naturaleza

Keao e ‘Ilima estaban sentados en la cima de 
la colina viendo a los niños jugar en la arena. 
‘Ilima sonrió ante un recuerdo repentino. “¡Ah!”, 
exclamó. “Eso era justo lo que estaba haciendo 
cuando escuché el sonido de los tambores. 
Hace tanto tiempo, y yo era tan pequeña. Pero 
ese sonido me atrapó como el anzuelo de un 
pescador. ¡Corrí tan rápido!”

“Era hula lo que escuchaste”, sonrió Keao.

“Hula.” ‘Ilima asintió. “Había muchos 
bailando. Hombres y mujeres. Y allí, en medio de 
la multitud, estaba mi abuela. Los bailarines con 
los brazos en movimiento, el pa‘u de las mujeres 
girando. El sol brillaba sobre los leis, haciendo 
brillar las pulseras. Las tobilleras tintineaban 
al ritmo de los tambores.” Sonrió. “Esa noche 
seguí a mi abuela por toda la casa, rogándole: 
‘Enséñame, abuela. Tengo que bailar’.”

Keao y ‘’Ilima se rieron.

“Aunque se quejaba: ‘Soy demasiado vieja y 
gorda para bailar y gesticular’. No era cierto”.

“Ella era hermosa”, dijo Keao.

“Un día”, continuó ‘Ilima, “vi a mi abuela 
mirando al otro lado del prado, con una mirada 



155

R E S E Ñ A  D E  L I B R O :  P L U M A S  D E  S A B I D U R Í A :  PA L A B R A S  Y  A R T E  Q U E  I L U M I N A N  L A S 
L E Y E N D A S  Y  M I T O S  D E  L A S  M U J E R E S  I N D Í G E N A S  A  L O  L A R G O  D E  L O S  S I G L O S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

perdida. Cuando le pregunté qué veía, susurró tan 
bajo que apenas pude oírla: ‘Laka, mi diosa’.

‘Ilima le dijo a Keao que por mucho que 
mirara, no veía nada. Su abuela le explicó que la 
visión estaba en su corazón.

“Cuando mi abuela me contó estas cosas, por 
fin la vi mientras se movía entre los árboles del 
bosque. Es la diosa del hula, pero también de la 
naturaleza”, dijo ‘Ilima. “Y ahora, también es mi 
diosa”.

Keao le tomó la mano. Conocía a la abuela de 
‘Ilima y también la quería.

“La abuela tenía razón, claro. Un día, mientras 
estaba en el bosque bajo con otras mujeres 
recogiendo bayas, empezó a llover. Todas 
corrieron a una cueva cercana, pero yo me quedé 
bajo la lluvia tenue. Algo en mi interior me 
susurraba que me quedara. Pronto, el sol iluminó 
el arco. Como un espejismo, un fantasma, todo se 
desvaneció, pero la imagen nunca desapareció de 
mi corazón”.

Keao sonrió.

Cuando le conté a mi abuela lo que había visto, 
me abrazó y me besó. ‘Has sido elegida’, dijo.

‘Ilima tuvo que esperar tres largos años antes 
de poder comenzar el riguroso entrenamiento 
para convertirse en bailarina de hula.

Luego, antes de que empezara la escuela, 
tuvieron que hacerse preparativos sagrados. 
Se ofrecieron muchas oraciones pidiendo guía, 

sabiduría, fuerza y ​​resistencia. Y se construyó un 
altar a Laka, con vides y flores.

Keao fue elegida para conseguir ramas para el 
altar, además de vides y flores. Al amanecer, al 
entrar en el bosque a recoger los objetos, rezó en 
silencio. Necesitaba ramas de koa porque la koa 
representaba intrepidez. Con la koa tejía maile, 
‘le’ie, helechos palapalai, halapepe y hierba pili, 
de aroma dulce. La hierba pili significa aferrarse. 
Recolectar hierba pili es una plegaria para que los 
cantos y gestos de la danza sagrada perduren en 
la bailarina por el resto de sus días.

Se rociaron las vides y las ramas con 
agua purificadora y se construyó el altar. 
A continuación, se rezaron oraciones a 
Laka, pidiéndole a la diosa que enviara su 
espíritu al altar para que las vides y las ramas 
permanecieran verdes y rebosantes de vida.

Esa noche, la última antes del inicio del 
entrenamiento, Wahi, el maestro de hula, se 
quedó solo en el halau, la escuela de hula. Rezó 
a Laka; rezó para que sus enseñanzas fueran 
bendecidas, para que su memoria le sirviera, 
para que recordara cada canto, cada gesto, y 
para que le concedieran paciencia y sabiduría. 
También rezó por sus alumnos, por su valentía, 
para que su trabajo fuera apoyado y bendecido, 
sus voces puras, sus cuerpos magistrales y fluidos, 
y sus corazones tocados por la koa para que 
fueran fieles y valientes. Sobre todo, rezó por la 
reverencia.

Al llegar a la mañana siguiente al halau, la casa 
donde se entrenaban los bailarines de hula, ‘Ilima 



156

A M E L I A  ( S K W U M Q N Á L Q S )  M A R C H A N D

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

sintió un ardor intenso. Mientras el maestro 
bendecía a sus alumnos rociándolos con agua 
pura, estos notaron su rostro: brillaba como si el 
mismísimo Sol lo hubiera penetrado.

“Anoche”, dijo Wahi en voz baja, “tuve un 
sueño. Hace muchos años, de pequeño, aprendí 
un hula tan hermoso, tan magnífico, que quería 
transmitirlo. Durante meses, intenté recordar esa 
elegante danza. Pero, como un águila, se esfumó. 
Pero anoche… anoche…”, y en ese momento, 
Wahi tuvo que detenerse, pues la emoción 
amenazaba con dominarlo. “Anoche, nuestra 
Diosa Laka se me apareció en un sueño. Y bailó 
el hula que tanto he anhelado. Ahora, a partir 
de hoy, les regalaré esta danza tan preciada, mis 
maravillosos discípulos”.

Mientras ‘Ilima danzaba, mientras aprendía 
este arte tan sagrado, vio a la Diosa danzando a su 
lado. «Laka está en mí», susurró ‘Ilima.

¡Oh diosa Laka! 
¡Oh ramo de madera silvestre, oh Laka! 

¡Oh Laka, reina de la voz! 
¡Oh Laka, dadora de regalos! 
¡Oh Laka, dadora de generosidad! 
¡Oh Laka, dadora de todas las cosas!

Laka habla:

Ya sea que me veas arremolinándome en la 
niebla, serpenteando por el bosque encantado 
o danzando al final del arcoíris, siempre estoy 
aquí para ti. Ya sea que desees seguir la danza 
sagrada o dedicar tu vida a la armonía, la 
paz y el equilibrio, responderé a tu llamado. 
Siéntate en silencio y respira profundamente. 
Hay muchos caminos que conducen a tu corazón. 
Conviértete en la danza. ¿Qué puedes hacer 
ahora mismo, hoy, para comenzar tu viaje?

Atributos de Laka:

 Crecimiento espiritual, creatividad, sustento

Conviértete en el baile. Hay muchos caminos 
que llevan a tu corazón. Baila al final del arcoíris.

Este artículo puede citarse como:

Marchand, Amelia (SkWumqnálqs). 2026. [Reseña de Feathers of Wisdom: Words and Art Illuminating 
the Legends and Myths of Indigenous Women Throughout the Ages] Fourth World Journal 25 (2):  
150–157.



157

R E S E Ñ A  D E  L I B R O :  P L U M A S  D E  S A B I D U R Í A :  PA L A B R A S  Y  A R T E  Q U E  I L U M I N A N  L A S 
L E Y E N D A S  Y  M I T O S  D E  L A S  M U J E R E S  I N D Í G E N A S  A  L O  L A R G O  D E  L O S  S I G L O S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

A C E R C A  D E  L A  A U T O R A

Amelia Marchand es cofundadora y directora ejecutiva de la Fundación 
L.I.G.H.T., una organización indígena sin fines de lucro dedicada a la 
conservación. Cuenta con más de 27 años de experiencia en gestión de 
recursos naturales y culturales, acción climática y políticas de seguridad 
alimentaria e hídrica. Ciudadana de las Confederated Tribes of the 

Amelia (SkWumqnálqs) Marchand, MELP

Colville Reservation (Tribus Confederadas de la Reserva Colville) CTCR, con una diversa 
herencia indígena y europea, Amelia obtuvo una maestría en derecho y política ambiental 
por la Facultad de Derecho de Vermont y una licenciatura en antropología por la Universidad 
Eastern Washington. Amelia ha sido autora, coautora o editora de más de 17 publicaciones, 
incluyendo artículos de revistas, análisis de investigación, artículos de opinión y poesía. 
Cabe destacar que fue coautora del artículo del Fourth World Journal “Cultural Genocide: 
Destroying Fourth World People” (Genocidio Cultural: Destruyendo a los Pueblos del Cuarto 
Mundo) en 2020 y coautora de dos capítulos del Informe sobre el Estado de las Tribus y 
el Cambio Climático, Volumen 2, en 2025. Es miembro de la junta directiva del Western 
Environmental Law Center  (Centro de Derecho Ambiental Occidental) y del Center for World 
Indigenous Studies.


