
CENTER FOR WORLD INDIGENOUS STUDIES INVIERNO 2026, VOLUMEN 25, NÚMERO 2

D E S T A C A D O S

Testimonios orales de la medicina tradicional: el legado de 
una mujer Kamëntsá
- Rosalia Agioutanti, MS

Revitalización de la partería kichwa: saberes sobre plantas 
medicinales para mujeres gestantes en San Martín, Perú
– Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, Traditional Kichwa Midwife; 

and Laura Corradi, MA

Emita. Manos que curan, manos que limpian: una despedida 
inesperada
- Randy Chung Gonzales and Lucas Nakandacare

RESEÑA DE LIBRO

Feathers of Wisdom: Words and Art Illuminating the 
Legends and Myths of Indigenous Women Throughout the 
Ages. Por Kait Matthews y Leigh Podgorski
- Amelia (SkWumqnálqs) Marchand, MELP

Uniendo cosmovisiones: integrando la medicina indígena 
en la perspectiva clínica 
– Sandi Löytömäki, MOMSc

Mujeres Yakama en la casa comunal: medicinas 
transmitidas por el Hulí y ceremonias tradicionales de los 
primeros alimentos (Parte 1)
– Hailey Allen

Úteros, lavados y sabiduría: etnobotánica traslacional y 
prácticas de curación con plantas de las mujeres 
haitianas en la diáspora
– Ella T. Vardeman, Ph.D.; Shelsa Juste; Johanne Jacques; Hitline 

Lamarre; Edward Kennelly, Ph.D.; and Ina Vandebroek, Ph.D.

Tribus nómadas y la integración de la salud, el bienestar 
y el conocimiento ecológico tradicional en la India
- Amit Rawat, Ph.D.

El poder sanador de la marca ancestral de las mujeres 
maoríes
- Shonelle Wana, Ph.D.

145

150

1 109

13526

54

73

95



EN ESTA EDICIÓN

Licensing agents:

EBSCO PUBLISHING, Inc. Ipswich, Massachusetts,  

USA GALE GROUP, Inc. Farmington Hills, Michigan, U.S.A. 

INFORMIT, RMIT PUBLISH, Ltd. Melbourne, Australia, 

ProQuest LLC, Ann Arbor, Michigan USA

Esta edición especial recibió el apoyo de la

DAYKEEPER PRESS

Center for World Indigenous Studies 

PMB 214, 1001 Cooper PT RD SW 140 

Olympia, Washington 98502, U.S.A. 

© 2026 Center for World Indigenous Studies 

The Fourth World Journal is published 
twice yearly by DayKeeper Press as 
a Journal of the Center for World 
Indigenous Studies.

All Rights are reserved in the United 
States of America and internationally.
ISSN: 1090-5251

EDITORES
Leslie E. Korn, Ph.D., MPH

Editora ejecutiva

Melina Corona

Editora ejecutiva

Dina Gilio-Whitaker, MA

Editora de libros

Michel Medellín 

Diseñadora gráfica/Editora de maquetación

Amy Eisenberg

Editora asociada (Estados Unidos)

Audrey Ashbrook

Editora asociada (Estados Unidos)

Levita Duhaylungsod, Ph.D.

Editora asociada (Melanesia)

Christian Nellemann, Ph.D. 

Editor asociado (Europa)

Nitu Singh, Ph.D. 

Editora asociada (Rajastán, India)

Anke Weisheit, MA

Editora asociada (África)

Laura Corradi

Editora asociada (Italia)

1

54

73

135

145

150

Mujer en el mercado anual de Puno, Perú.  
Fotografía de John Amato, 1999.EN LA PORTADA

95

26

109

Lukanka

Uniendo cosmovisiones: integrando la medicina indígena en la 
perspectiva clínica 
- Sandi Löytömäki, MOMSc

Mujeres Yakama en la casa comunal: medicinas transmitidas por el 
Hulí y ceremonias tradicionales de los primeros alimentos (Parte 1)
- Hailey Allen

Úteros, lavados y sabiduría: etnobotánica traslacional y prácticas de 
curación con plantas de las mujeres haitianas en la diáspora
- Ella T. Vardeman, Ph.D.; Shelsa Juste; Johanne Jacques; Hitline Lamarre; 

Edward Kennelly, Ph.D.; and Ina Vandebroek, Ph.D.

Tribus nómadas y la integración de la salud, el bienestar y el 
conocimiento ecológico tradicional en la India
- Amit Rawat, Ph.D.

El poder sanador de la marca ancestral de las mujeres maoríes
- Shonelle Wana, Ph.D.

Testimonios orales de la medicina tradicional: el legado de una 
mujer Kamëntsá
- Rosalia Agioutanti, MS

Revitalización de la partería kichwa: saberes sobre plantas 
medicinales para mujeres gestantes en San Martín, Perú
- Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, Traditional Kichwa Midwife;

and Laura Corradi, MA

Emita. Manos que curan, manos que limpian: una despedida 
inesperada
- Randy Chung Gonzales and Lucas Nakandacare

RESEÑA DE LIBRO

Feathers of Wisdom: Words and Art Illuminating the Legends and 
Myths of Indigenous Women Throughout the Ages. Por Kait 
Matthews y Leigh Podgorski
- Amelia (SkWumqnálqs) Marchand, MELP

Dibujo del artículo “Emita. Manos que curan, manos que limpian: una despedida inesperada”, 

de Randy Chung Gonzales, 2026.



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Este número especial del Fourth World 
Journal está dedicado a la medicina tradicional 
de las mujeres como fuente vital de conocimiento, 
práctica y resistencia. Reuniendo a sanadoras, 
activistas, académicas y artistas de diversos 
contextos indígenas y diaspóricos, este número 
desafía los marcos dominantes de la salud al 
destacar las experiencias culturales, relacionales y 
locales de salud y sanación.

Revisamos análisis académicos, narrativas 
y expresiones creativas, presentados por una 
amplia gama de voces, prácticas y geografías, que 
ilustran cómo las mujeres sustentan y adaptan las 
tradiciones curativas. Cada colaborador identifica 
las diversas maneras en que las epistemologías 
indígenas surgen de un sentido de ubicación y 
pertenencia, a menudo arraigado en tradiciones 
ancestrales, y cómo este punto en común influye 
en la investigación y la toma de decisiones 
relevantes hoy en día. Desde esta perspectiva, 
la salud y curación tradicionales surgen de la 
cultura y la experiencia vivida, reconociendo al 
mismo tiempo que los efectos perdurables de la 
colonización configuran las prácticas tradicionales 
de atención médica actuales.

Varios autores exploran la intersección 
de los métodos feministas e indígenas. A 
medida que aprendemos sobre las tradiciones 
consuetudinarias locales, los ecosistemas 

LUKANKA
Leslie Korn, Ph.D., MPH

Editora Ejecutiva

 

Lukanka es una palabra miskita que significa “pensamientos”

específicos, las plantas y los agentes de sanación, 
emerge una cosmovisión compartida, arraigada en 
la reverencia y la reciprocidad, que vincula a las 
personas y sus historias con la tierra y el cosmos.

“Uniendo cosmovisiones: integrando la 
medicina indígena en la perspectiva clínica” 
abre el tema al examinar la integración del 
conocimiento de sanación indígena en la 
práctica clínica contemporánea. Prepara el 
escenario para las grandes preguntas cuando 
cuestionamos: ¿Qué es la identidad y cómo 
informa nuestras prácticas curativas? ¿Cómo 
se integran estos mundos diferentes? ¿Pueden? 
¿Deberían? Si es así, ¿cómo? Basándose en 
sus antecedentes sami e italiano, Loytomaki 
enfatiza la importancia del conocimiento de sus 
antepasados y su transmisión, de la pluralidad de 
métodos y la integración ética. Define enfoques 
prácticos y personales para navegar los desafíos 
epistemológicos en diferentes sistemas médicos, al 
tiempo que explora la relevancia de los objetivos 
y estrategias delineados en la Estrategia Mundial 
sobre Medicina Tradicional de la Organización 
Mundial de la Salud (2025-2034).

“Mujeres Yakama en la casa comunal: 
Medicinas transmitidas por el Hulí y ceremonias 
tradicionales de los Primeros Alimentos” 
examina la relación entre la experiencia personal 
y la vida colectiva dentro de la tradición de las 



L E S L I E  KO R N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

casas comunales Yakama. El artículo analiza 
el papel de las mujeres en la religión Washat, 
presentando el conocimiento como relacional, 
encarnado y transmitido de los mayores a los 
jóvenes. Utilizando el Hulí (viento) como marco 
guía, la naturaleza perdurable y evolutiva del 
conocimiento curativo de las mujeres Yakama 
emerge de la tierra, el agua, la ceremonia y la 
responsabilidad espiritual.

“Úteros, lavados y sabiduría: etnobotánica 
traslacional y prácticas de curación con plantas 
de las mujeres haitianas en la diáspora” explora la 
investigación comunitaria realizada con mujeres 
haitianas residentes de la ciudad de Nueva York. 
Las autoras identifican la etnobotánica como 
una disciplina que históricamente ha excluido 
el estudio de la salud femenina y que no ha 
involucrado a las mujeres como investigadoras. 
Demuestran cómo la investigación participativa 
feminista, surgida de la colaboración entre 
académicos, guardianes del conocimiento 
comunitario y hierberos, puede transformarse en 
recursos con fundamento cultural que contribuyan 
a la salud comunitaria y la preservación del 
conocimiento local.

“Tribus nómadas y la integración de la 
salud, el bienestar y el conocimiento ecológico 
tradicional en la India” examina comunidades 
nómadas y denotificadas cuyas prácticas de salud 
se desarrollan en gran medida al margen de 
las instituciones médicas dominantes. El autor 
examina cómo la movilidad, la relacionalidad, la 
tierra y el cuidado influyen en la atención médica 
en medio de la continua marginación impuesta 
por los sistemas coloniales, a pesar de los 
esfuerzos de remediación legal. Al cuestionar los 

modelos de salud pública basados en el dominio 
biomédico, el autor aboga por enfoques que 
valoren a los curanderos tradicionales junto con 
los sistemas móviles de conocimiento.

“El poder sanador de la marca ancestral de las 
mujeres maoríes” emplea un análisis feminista 
cimentado en los sistemas de conocimiento 
indígenas y se basa en las experiencias de las 
mujeres maoríes en Aotearoa. A través de una 
exploración detallada de moko kauae, la autora 
analiza cómo los valores patriarcales traídos 
por el dominio colonial afectaron las relaciones 
tradicionales de género indígenas, afirmando 
el poder del Mana Wahine como marco para 
comprender la autoridad, la identidad y el 
bienestar de las mujeres. El análisis subraya la 
importancia de las epistemologías indígenas en la 
investigación feminista y en el campo de la salud.

“Testimonios orales de medicina tradicional: 
el legado de una mujer Kamëntsá” aborda la 
narración como una práctica relacional mediante 
la cual el conocimiento de sanación se sustenta 
y continúa las discusiones sobre los efectos 
persistentes del colonialismo en las prácticas 
médicas indígenas. A través de las enseñanzas 
de una mamita Kamëntsá, la autora enmarca la 
narración como fuente de resiliencia y bienestar 
colectivo. Muestra cómo la narrativa, los rituales 
y el cuidado del cuerpo de las mujeres, incluyendo 
la salud reproductiva y la partería, perduran a 
pesar de las numerosas presiones sociales.

“Revitalización de la partería kichwa: saberes 
sobre plantas medicinales para mujeres gestantes 
en San Martín, Perú” examina la revitalización de 
las prácticas de partería kichwa en la Amazonía 



L U K A N K A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

peruana. La autora explora cómo las mujeres 
mantienen prácticas reproductivas ancestrales 
basadas en plantas, espiritualidad y transmisión 
intergeneracional de conocimientos. Este análisis 
se sitúa temáticamente, a través de una diversidad 
de artículos, en una historia más amplia de 
violencia reproductiva colonial, que incluye 
la esterilización masiva de aproximadamente 
300.000 mujeres (predominantemente indígenas) 
durante el gobierno de Fujimori (1996-2000). 
A pesar de las persistentes presiones sobre las 
mujeres y sus prácticas de medicina tradicional, 
la autora destaca la resiliencia de la partería 
indígena como una fuerza cohesiva fundamental 
para la salud comunitaria y la continuidad 
cultural.

Este número de la revista concluye con dos 
historias ilustradas: la primera es un cuento 
acompañado de un poema que rinde homenaje 
a una curandera y maestra tradicional, Ema, 
que guía a uno de los autores en su camino para 
convertirse en sanador tradicional. A través de la 
narrativa y el verso, la obra honra a Ema como 
maestra y guardiana de la sabiduría ancestral. La 
historia refuerza la tradición del conocimiento 

transmitido de generación en generación, 
enfatizando la responsabilidad de quienes 
tienen la misión de transmitir y preservar estas 
enseñanzas. Al combinar la narración, la poesía 
y la ilustración, la historia refleja las formas 
indígenas de transmisión del conocimiento: 
aprendizaje y recuerdo, experiencia, relación 
y guía espiritual. En definitiva, afirma la 
continuidad de las tradiciones de sanación a 
través del linaje, la devoción y el respeto por el 
conocimiento ancestral.

“Feathers of Wisdom: Words and Art 
Illuminating the Legends and Myths of 
Indigenous Women” (Plumas de sabiduría: 
palabras y arte que iluminan las leyendas y mitos 
de las mujeres indígenas a lo largo de los siglos), 
de Leigh Podgorski y Kait Matthews, es reseñado 
por Amelia Marchand en la sección de reseñas 
de libros: una historia destacada y arte visual del 
libro siguen a la reseña.

Como siempre, estaremos encantados de 
escuchar sobre ustedes.

Leslie Korn, Ph.D., MPH
Editora Ejecutiva



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Por Sandi Löytömäki, MOMSc 
Traducción de Yesenia Cortés

RESUMEN

En el contexto de la nueva Estrategia Mundial de la Organización Mundial de la Salud sobre 
Medicina Tradicional (2025–2034), este artículo emplea Metodologías de Investigación Indígenas 
para examinar la integración de la medicina indígena en la práctica clínica contemporánea. A partir 
de una etnografía reflexiva personal, la autora propone trascender la visión dual1 y la “segunda visión” 
hacia una perspectiva multifocal que entrelaza narrativa, enseñanzas indígenas y discurso científico. 
Esta aproximación surge de una identidad diversa y multicultural que articula prácticas de medicina 
indígena, medicina integrativa y ciencia biomédica occidental. El análisis incluye una revisión crítica 
de la medicina tradicional, integrativa y complementaria, la biomedicina, las disparidades de género 
en la atención sanitaria y el papel histórico de las mujeres, con énfasis en la medicina tradicional sami. 
Finalmente, se discuten experiencias clínicas que dialogan con los cuatro objetivos de la estrategia 
de la OMS: evidencia, seguridad y eficacia, integración en los sistemas de salud y empoderamiento 
comunitario. 

Palabras clave: medicina indígena (MI), integración clínica, metodologías de investigación 
indígena, identidad multicultural, pensamiento multifocal, medicina tradicional (MT), conocimiento 
tradicional (CT), mujeres indígenas, medicina tradicional sami (MTS)

Declaración ética y agradecimientos

Rectitud             

Cuando narro historias del pasado, al 
compartir mis recuerdos o al compartir mis 
enseñanzas indígenas, si ofendo a alguien —su 

conocimiento, cultura o tradición—, expreso 
mis disculpas y solicito su comprensión. Porque 
solo puedo expresarme con sinceridad, con mi 
experiencia y las verdades universales que me 
inculcan y por las que vivo, con y a través de la 
guía y la brillantez de mis Ancestros, Ancianos y 
Antiguos.

Uniendo cosmovisiones 
Integrando la medicina indígena en la 
perspectiva clínica 
Una perspectiva multicultural y multifocal  

1 Nota de la traductora: No existe un consenso oficial sobre un término para traducir este concepto. Para los propósitos de este artículo, se traduce 
como “visión dual”, y se brinda el siguiente contexto: originalmente del inglés “2-eyed seeing”, este concepto fue acuñado por el anciano 
Mi’kmaq Albert Marshall para referirse a la habilidad de poder observar desde dos perspectivas distintas, a saber, la del conocimiento indígena, y 
la del conocimiento occidental, de ahí la idea de mirar con dos ojos, de tal manera que se puedan conjuntar los saberes en sus fortalezas.



2

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Gratitud

Mis Ancestros, Ancianos y Antiguos me han 
enseñado que la gratitud nutre el universo, 
completando o dando la bienvenida al ciclo 
de lo recibido. Llego a ustedes con muchas 
generaciones anteriores y muchas generaciones 
posteriores. No habría superado el desafío y 
la lucha de la vida, manteniéndome firme en 
mi fuerza, si no fuera por todos mis maestros, 
mentores y Ancianos del mundo físico; mis hijos 
y mi nieto; y por todos mis Ancestros, Ancianos y 
Antiguos espirituales. Humildemente, doy gracias 
por la red de amor y vida que emana a través de 
mí gracias a su apoyo. Gracias. 

Introducción  

La integración sistemática de la medicina 
indígena (MI) en el contexto clínico occidental 
requiere marcos estructurados que incluyan el 
respeto de todos los sistemas de conocimiento, el 
apoyo a la identidad propia, la seguridad cultural, 
el empoderamiento del profesional y del paciente, 
y la garantía de la seguridad y la eficacia clínicas. 
Idealmente, esto ocurre en un espacio sagrado, 
honrando los principios universales y científicos, 
el profesionalismo, la integridad y la conducta 
ética.			 

Este discurso es el resultado de toda una vida 
(cuatro décadas de servicio). Reflexiono sobre la 
integración ética de las enseñanzas de la medicina 
indígena en el ámbito clínico. Reflexiono 
sobre la experiencia vital, la identidad diversa, 
los sistemas de conocimiento, la comunidad 
y los sistemas de sanación, los desafíos y 
las oportunidades que he experimentado. 

Acompáñame en este camino, eliminando la 
romantización, compartiendo la complejidad 
relacional de la vida: el descubrimiento de uno 
mismo, de las historias familiares propias, de las 
raíces del árbol personal. Viviendo con un diseño 
único, me mantengo firme ante cualquier viento, 
cultivando nuevas ramas para el sustento de las 
futuras generaciones.

En este discurso, las palabras en cursiva 
provienen directamente de mis Ancestros, 
Ancianos y Antiguos (AAA), mis ayudantes. Hacer 
esto denota respeto y honor, permitiendo una 
transmisión directa de su mensaje, recordando a 
todos que me apoyo en los hombros de muchos 
gigantes. No soy quien soy hoy sin todos los que 
me precedieron.

Declaración reflexiva personal, 
reconocimiento del linaje

Como mujer no tengo patria. Como mujer 
no quiero patria.

“Como mujer, mi país es el mundo entero.” 
(Woolf 1938)

Mi nombre es Sandi Ayahwehwah, Portadora 
de la Luz Divina, Abdal Sami Japdev Kaur Atl 
Chuatl Löytömäki. Soy la ayudadora de las 
personas, una que es una con el viento, llevando 
la luz a través de la oscuridad, amiga generosa 
que siempre escucha, una que susurra el nombre 
de dios haciéndose una con dios, guardiana de 
las aguas sagradas, que encontró una colina. Mi 
tribu es humana: una mujer de todo el mundo, 
esencia y linaje, una persona indígena global 
de ascendencia diversa. Mi linaje genético 
representa todos los colores del arcoíris humano, 



3

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

muchas tierras. Mi linaje espiritual representa 
las tradiciones multifacéticas de la humanidad. 
Mi linaje ambiental nace en la roca más antigua 
del lomo de la Tortuga, el escudo canadiense, 
mezclado con intrusiones universales, la tierra 
del bosque boreal. Ahora vivo donde los árboles 
se yerguen en el agua, en la región forestal de los 
Grandes Lagos.

Mi ascendencia paterna desciende del 
pueblo Sami a través del territorio finlandés, 
un pueblo reasentado, que vive la vida física, 
experimenta la muerte de la vida cultural, 
anterior migración desde los montes Urales 
y el Himalaya. Mi ascendencia materna es de 
ascendencia diversa a través del territorio del 
norte de Italia, anteriormente la vasta extensión 
del territorio de la “ruta de la seda”. Soy producto 
de la migración humana: antepasados ​​en busca 
de paz, desplazados, agresores, oprimidos, en 
busca de una vida mejor en el “Nuevo Mundo”. 
Soy descendiente, producto del trauma cultural, 
la conversión religiosa, el condicionamiento, 
el trauma intergeneracional, el rechazo social 
y la colonización. Soy sobreviviente de abuso 
sexual, físico, mental y emocional. Soy sisu2. 
Prospero. Soy resiliencia. Nací en Canadá, como 
inmigrante de primera generación, soy una colona 
en Canadá. Mi corazón es nómada, mi manada, 
renos en espíritu (que me acompañaron después 
de que el gobierno canadiense sacrificara una 
manada en los territorios del norte). Camino, 
deambulo y viajo, estudiando nuestra naturaleza 
humana. Vivo en un centro urbano culturalmente 
diverso, presenciando a diario la depravación y 
la belleza de la humanidad. Como “caminante 
al límite”, mi espíritu reside en el bosque o las 

montañas, mientras que mis antepasados ​​me han 
encomendado servir en la jungla urbana, donde la 
naturaleza, plenamente conectada, se impone en 
las grietas de la acera.

Soy Mama, madre soltera de dos hermosos 
hijos (y muchos más en nuestra casa). Ahora, 
Ahku-Mummu, abuela. Conocida por diversos 
títulos en las diversas tradiciones, en mi práctica 
clínica utilizo los de profesional en medicina 
indígena e integrativa y profesional en terapia 
manual osteopática (PTMO). Mis bases no están 
reconocidas por ningún gobierno canadiense 
ni sistema de seguros. Mis manos osteopáticas 
están sujetas al sistema médico canadiense, 
ya que “poseen legalmente” los términos 
Osteópata y Osteopatía. Rechazo rotundamente 
la aplicación del título de chamán: un término 
histórico, antropológico y patriarcal, una 
abstracción de una palabra indígena para un tipo 
de persona que practica la medicina, aplicado 
a muchos sin contexto, en los primeros días de 
su creación excluyendo a las mujeres indígenas 
que practicaban la medicina (Krippner 2002; 
Löytömäki 2005). Me encuentro en la plenitud 
de las enseñanzas que pertenecen a mis orígenes 
ancestrales, que pertenecen a la humanidad.

Hubo una vez en que todos caminábamos 
juntos: hombres, mujeres y niños. Entonces, 
los hombres se adelantaron, dejando atrás a 
las mujeres y los niños. Luego, las mujeres se 
adelantaron, dejando atrás a los niños: los 

1 Nota de la traductora: “sisu” es una palabra de origen finlandés que 
no tiene una traducción directa a otros idiomas. Este concepto refiere 
a una extrema determinación, firmeza de carácter, fuerza de voluntad 
y capacidad de actuar ante adversidades muy fuertes. Los finlandeses 
usan esta palabra para describir el espíritu de su gente. 



4

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

hombres caminaban al frente, detrás estaban 
las mujeres y detrás de ellas estaban los niños, 
solos, criándose a sí mismos. En algún momento 
del viaje, algunas mujeres recordaron. Se 
adelantaron a los hombres y comenzaron a 
recordarnos que camináramos juntos. Trajeron 
a algunos niños con ellas, algunos se negaron a 
moverse. Trajeron a algunos hombres con ellas, 
algunos se negaron a moverse. Ahora, como 
humanos, tenemos hombres, mujeres y niños 
caminando solos. Tenemos mujeres y niños 
caminando juntos. Tenemos hombres y niños 
caminando juntos. Tenemos hombres, mujeres 
y niños caminando juntos. Un día, volveremos a 
caminar juntos.

Revisión de literatura 
 
Integración de los sistemas de medicina 
indígena en entornos clínicos

Los sistemas de medicina indígena han 
existido desde tiempos inmemoriales, nutriendo 
las prácticas terapéuticas y médicas actuales. 
El lenguaje de la medicina tradicional, tanto en 
el lenguaje coloquial como en la investigación, 
utiliza una terminología diversa en referencia 
a las formas de conocimiento de la medicina 
indígena.  Reconociendo las limitaciones y 
la evolución del idioma, elijo usar el término 
medicina indígena (MI) siguiendo la guía de mi 
AAA y mi formación en el Center for Traditional 
Medicine/Center for World Indigenous Studies 
(CTM/CWIS). Lo hago en reconocimiento a: 
el apoyo que tengo detrás, mi vasta influencia 
cultural, mi linaje y ascendencia, y los procesos 
y principios que permiten que los sistemas de 
conocimiento se adapten a medida que el mundo 
y sus pueblos cambian, crecen y evolucionan..

La historia humana de opresión incluye 
el impacto sobre las prácticas de la medicina 
indígena. Los curanderos fueron torturados, 
asesinados, el conocimiento se ocultó o 
se protegió “secretamente”, las escuelas 
residenciales (Waldram, Herring, and Young 
2006) e instituciones similares convirtieron 
a las personas al estado nacional opresor. 
Las prácticas indígenas fueron oscurecidas 
o desacreditadas por acciones patriarcales, 
religiosas y científicas lineales. Con el tiempo, 
muchas prácticas de la medicina indígena 
cayeron en el silencio, cambiaron, recibieron 
otros nombres, por ejemplo, Osteopatía de 
“arreglo de huesos relámpago” (Hildreth 1938; 
Lewis 2012; Still 1908) o se integraron en otras 
terapias, modalidades (Grossinger 1995a, 1995b) 
o religiones, por ejemplo, la cristianización de 
las tradiciones Sami (Kuokkanen 2000, 2007; 
Helander-Renvall and Markkula 2017; Jacobsson, 
Ouma, and Liu-Helmersson 2021). Por lo tanto, 
los protocolos y procesos a veces desaparecieron, 
se adaptaron y cambiaron. Cualquier evidencia 
de variaciones o remanentes, históricamente 
desacreditada a través de la historia sociopolítica 
de la biomedicina, su búsqueda por dominar 
otras formas de medicina, relegándolas a los 
enfoques complementarios y alternativos actuales 
(Grossinger 1995a, 1995b). Esto se traduce en 
una exclusión sistemática de las tradiciones 
de la medicina indígena de la atención médica 
convencional. El uso de las formas de la medicina 
indígena (MT, MTC, MTCI) impulsado por la 
población, está facilitando un resurgimiento y 
reconocimiento global de las mismas. Si bien los 
opresores de las culturas indígenas se esforzaron 
por extinguirlas, lo que no comprendieron es 



5

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

que el conocimiento de estas culturas pertenece 
al conocimiento universal humano y nunca 
se pierde. Por lo tanto, siempre regresará, 
eventualmente.

La integración de las formas de medicina 
indígena en los entornos clínicos se ha convertido 
en una prioridad global de salud.  La colaboración 
con raíces culturales en las comunidades 
indígenas y de medicina tradicional es esencial, 
especialmente cuando la sanación tradicional se 
considera relacional, espiritual, física, mental, 
emocional, basada en la tierra e integrada en 
la práctica individual y comunitaria. Están 
surgiendo programas exitosos en diversos 
países y en naciones circumpolares, tanto a 
nivel privado como dentro de organizaciones e 
instituciones, que fomentan el respeto por las 
diferencias epistémicas y proporcionan datos 
útiles para profesionales clínicos y responsables 
políticos. Los modelos de atención colaborativa 
reconocen la importancia de incluir a las 
comunidades indígenas (curanderos) junto 
con los profesionales de la salud regulados 
para mejorar el acceso, la aceptabilidad y los 
resultados de salud de los pacientes. Esto también 
requiere protocolos explícitos para abordar la 
confidencialidad, el consentimiento y el alcance 
de la práctica.  

Estrategia mundial sobre medicina 
tradicional (MT) de la Organización 
Mundial de la Salud (OMS)

La OMS compiló dos estrategias mundiales 
sobre medicina tradicional a partir de 2014. La 
visión de cada estrategia se desarrolló mediante 
amplias consultas globales y regionales con 

estados miembros, socios y representantes de los 
Pueblos Indígenas. La estrategia inicial (2014-
2023) sentó las bases para la exploración y el 
debate sobre la MT; la estrategia actual (2025-
2035) reemplaza y amplía la primera.	

Las estrategias para 2019-2023 y 2025-2035 
comparten objetivos comunes:

• Mejorar la regulación en materia de 
seguridad, eficacia y calidad 
• Integración de la MT en los sistemas de 
salud para avanzar hacia una atención médica 
equitativa en todo el mundo 
• Desarrollar una investigación científica 
rigurosa, reduciendo la brecha entre la MT y la 
metodología biomédica. 
• Desarrollo de competencias en los sectores de 
la biomedicina y la salud mental

Cada estrategia refleja la evolución de las 
necesidades globales de atención a la salud, 
la evolución de las actitudes hacia la MT y los 
avances en la investigación científica. Un análisis 
más detallado de ambas estrategias revela 
diferencias en cuanto a sus áreas de enfoque y 
sus aproximaciones (World Health Organization 
2013, 2025).

La primera estrategia (2019-2023) se diseñó 
como un marco a corto plazo, mientras que la 
segunda (2025-2035) amplía el marco temporal 
y centra su atención en objetivos a largo plazo, 
como garantizar la sostenibilidad, fomentar 
la colaboración internacional y fortalecer la 
infraestructura de investigación, con un enfoque 
mejorado en la MT como componente legítimo 
de los sistemas de salud globales. Se reconoce 



6

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

la necesidad de colaboración transfronteriza, 
como el intercambio de conocimientos entre 
gobiernos, expertos de la MT, instituciones 
académicas y organizaciones internacionales. 
Si bien la estrategia inicial exigía la 
cooperación internacional, la estrategia actual 
la enmarca como un tema central.

Una de las innovaciones clave de la 
estrategia actual es el reconocimiento de las 
preocupaciones territoriales y ecológicas 
en la MT, lo que demuestra una creciente 
comprensión de la MT. Se centra más en la 
sostenibilidad, especialmente en relación 
con la conservación de plantas medicinales y 
el abastecimiento responsable de productos 
de medicina tradicional. Esto reconoce la 
preocupación por la pérdida de biodiversidad y 
la sobreexplotación de plantas medicinales.

La gobernanza de la tecnología y los datos 
es un fenómeno en constante crecimiento 
con un gran potencial de uso y abuso. La 
estrategia actual se centra en el papel de las 
tecnologías de salud digital en la promoción, 
el seguimiento y la integración de múltiples 
modalidades de medicina, a medida que las 
plataformas digitales están en auge y ofrecen 
un mejor acceso. El marco de políticas también 
se amplía para abordar desafíos sanitarios 
globales más amplios, incluyendo la necesidad 
de que la MT contribuya a la atención primaria 
de salud, la cobertura sanitaria universal y la 
preparación ante emergencias.

Una adición bienvenida a la estrategia 
2025-2035 es la conceptualización más amplia 
de la salud.

Esta estrategia actual reconoce que la MT suele 
estar arraigada en sistemas de salud integrales 
que consideran la salud en contextos preventivos, 
promocionales e integradores. Consultar 
el apéndice 1 para obtener las definiciones 
completas.

Otro beneficio de la estrategia 2025-2035 
es que defiende los derechos de los pueblos 
indígenas y promueve sus conocimientos y 
prácticas relacionados con la MT. Esto con la mira 
puesta en el logro del más alto nivel posible de 
salud y bienestar para todos mediante el acceso 
a medicina tradicional y complementaria segura, 
eficaz y centrada en las personas.

La importancia de las mujeres en la 
medicina indígena

“La mujer es el primer entorno. Durante 
el embarazo, nuestro cuerpo sustenta la 
vida. En el seno de la mujer, se nutren 
las generaciones. De su cuerpo emana la 
relación de esas generaciones, tanto con 
la sociedad como con la naturaleza. Así, la 
tierra es nuestra madre, decían los antiguos. 
Así, nosotras, como mujeres, somos tierra”. 
(Cook 2016) 

Durante milenios, las mujeres indígenas han 
desempeñado un papel central en las tradiciones 
medicinales, sirviendo en diversas formas de 
medicina, incluyendo (entre otras): sanadoras, 
parteras (en el nacimiento y la muerte), 
guardianas de la sabiduría herbolaria, sabiduría 
espiritual, cuidadoras principales, consejeras, 
ritualistas y ceremonialistas. La resistencia a la 
supresión colonial es una realidad histórica y 



7

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

actual. Los pueblos indígenas que practican la 
medicina se adaptan a la vida, manteniendo la 
medicina cultural en medio de presiones globales 
y biomédicas. Una publicación de 2025 del CWIS 
destaca cómo las mujeres indígenas, a pesar de 
la violencia sistémica, continúan resistiendo 
la supresión al continuar con tradiciones de 
sanación arraigadas en la tierra y la comunidad 
(CWIS Editor 2025).  Las abuelas y las mujeres 
mayores sirven como puentes profundos entre 
el pasado y el presente, salvaguardando el 
conocimiento ecológico y medicinal, fomentando 
mundos relacionales y orientando a las 
generaciones más jóvenes en el parentesco y la 
administración de la tierra (Helander-Renvall 
and Markkula 2017; Jacobsson, Ouma, and Liu-
Helmersson 2021; Struthers 2003).

Medicina tradicional sami (MTS)

Tenía 10 años, estaba sentada en la cama 
jugando con mi prima Helena, una década 
mayor que yo. Estaba de visita desde 
Finlandia. Recuerdo que todos decían 
que estaba loca, que la etiquetaban de 
«esquizofrénica», la primera pero no 
última vez que oí esa palabra. Me parecía 
normal: triste y normal. Tras años de cartas, 
los cambios en su caligrafía revelaban 
una hospitalización inminente. Helena 
me contaba historias. Historias de cómo 
éramos gente de ‘renos’, de cómo tuvimos 
que mudarnos, de cómo los renos todavía 
vienen a veces a visitar la granja familiar 
original. Muchos años después, relacionaría 
el reasentamiento geopolítico con nuestro 
cambio de nombre. Años después, ‘saldría 

del armario’, honraría nuestro linaje 
noaidi, recuperaría nuestro nombre de 
reasentamiento finlandés (el gobierno 
canadiense lo había reducido a la mitad tras 
la llegada de mi abuelo). Y aun así, pasaron 
muchos años antes de que tuviera la prueba 
física de lo que ya sabía y sentía en mi 
interior. Las pruebas genéticas demostraron 
ser reales y verdaderas. Mi lado espiritual 
me llevó a conocer mis raíces físicas 
completas.

La medicina tradicional sami (MTS) abarca 
una cosmovisión integradora que combina las 
dimensiones espiritual, física, mental, emocional 
y ambiental de la salud, arraigada en las prácticas 
culturales del pueblo sami en el vasto territorio 
Sápmi (Noruega, Suecia, Finlandia y Rusia). 
La expresión cultural se arraiga en la relación 
de las personas con su tierra; por lo tanto, así 
como existen variaciones en la tierra, existen 
similitudes y diferencias en el idioma, la cultura y 
la tradición en las distintas regiones sami. Esto se 
amplifica con la influencia estatal y religiosa. 

Los sistemas de sanación sami finlandeses 
(noaidi vuohta) están arraigados en el 
parentesco, la subsistencia basada en la tierra, 
los encuentros entre cristianos luteranos e 
indígenas y el reasentamiento. Antes y durante 
la cristianización, las prácticas de sanación eran 
mediadas por especialistas en rituales (noaiddit), 
cuidadores domésticos y parteras. Las prácticas a 
menudo combinaban la oración, el canto/sonido 
(por ejemplo, yoik, tambores), el tacto y una vasta 
materia médica oral de renos, plantas y minerales. 
Si bien las fuentes misioneras, antropológicas 



8

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

y legales enfatizaron durante mucho tiempo a 
los curanderos masculinos («chamanes»), los 
registros históricos y las historias orales también 
dan fe de las mujeres ritualistas y del papel 
esencial de las mujeres como cuidadoras, parteras 
y transmisoras del arbediehtu (conocimiento 
ancestral) (Helander-Renvall 2005; Sexton and 
Buljo Stabbursvik 2010).

La medicina tradicional saami ha sido 
históricamente marginada por las instituciones 
coloniales y estatales. En Finlandia, los 
internados garantizaron la homogeneización 
de los niños samis al Estado finlandés, al igual 
que en otros estados circumpolares (Waldram, 
Herring, and Young 2006). La asimilación 
colonial y las misiones luteranas criminalizaron 
o estigmatizaron a los especialistas en rituales 
samis. Esto contribuyó al secretismo, la 
transmisión selectiva y la masculinización 
parcial del registro histórico. A medida que 
las mujeres samis se hacen oír y defienden su 
identidad, lideran una nueva forma de identificar 
y preservar los conocimientos tradicionales 
(CT), los conocimientos ecológicos tradicionales 
(CET) y las formas de medicina tradicional 
(Helander-Renvall and Markkula 2017). Estudios 
contemporáneos indican que la sanación 
persiste como una práctica adaptativa viva, a 
menudo negociada por las mujeres dentro de las 
familias y entre sistemas paralelos (parroquia, 
clínica, curandera). Históricamente, las mujeres 
han desempeñado un papel fundamental en 
la transmisión y la práctica de la medicina 
tradicional sami, a pesar de enfrentarse a desafíos 
y prejuicios de género. Las mujeres samis han 

mantenido y adaptado sus prácticas curativas, 
asegurando su supervivencia y relevancia en la 
sociedad contemporánea (Helander-Renvall and 
Markkula 2017; Kailo 1993, 1998).

Elina Helander-Renvall, mujer sami, 
curandera y destacada académica, ha estudiado 
extensamente la transmisión del conocimiento 
tradicional sami (CTS). Enfatiza la importancia de 
reconocer y respetar las dimensiones de género 
de la transferencia de conocimiento dentro de las 
comunidades sami. Su trabajo indica la necesidad 
de metodologías de investigación inclusivas que 
honren las contribuciones de las mujeres a la 
preservación y revitalización del CTS y la MTS 
(Helander-Renvall 2005; Helander-Renvall 
and Markkula 2017). Las encuestas SAMINOR 
(Kristoffersen et al. 2017) indican una mayor 
prevalencia del uso de la medicina tradicional 
entre las poblaciones sami en comparación con 
sus contrapartes noruegas, lo que destaca el 
valor perdurable de las prácticas de la MTS. La 
marginación de la MTS por parte de los sistemas 
de salud convencionales, sumada a la migración 
forzada y la erosión de las lenguas y prácticas 
culturales indígenas, amenaza la continuidad de 
estas tradiciones de sanación. Los esfuerzos por 
integrar la ciencia, la tecnología y la medicina 
en los entornos de salud formales se enfrentan a 
obstáculos relacionados con la estandarización, 
la validación y la sensibilidad cultural. El fuego 
no se ha extinguido. La ciencia, la tecnología 
y la medicina representan un rico entramado 
de conocimientos y prácticas que reflejan la 
profunda conexión del pueblo sami con su 
entorno.   



9

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Disparidades en la atención médica

Las disparidades en salud entre las mujeres 
a nivel mundial y en América del Norte 
constituyen un importante problema de salud 
pública, caracterizado por diferencias en los 
resultados de salud y el acceso a la atención 
médica, influenciadas por factores como la 
raza, el nivel socioeconómico, la accesibilidad 
a la atención regular, la geografía y el sesgo 
sistémico. Las mujeres indígenas se enfrentan 
a una intersección singular de discriminación 
de género, racial y marginación dentro de los 
sistemas de salud. 

Las mujeres indígenas de Canadá y de 
toda Norteamérica enfrentan disparidades en 
materia de salud arraigadas en el legado del 
genocidio, la colonización, el racismo sistémico, 
la dislocación cultural y la asignación controlada 
de recursos. La imposición de normas y valores 
europeos mediante la conversión sistemática 
alteró significativamente las estructuras sociales 
indígenas, en particular las que empoderaban 
a las mujeres. Los determinantes estructurales, 
como la pobreza, la vivienda inadecuada y el 
acceso limitado a la educación y el empleo, 
agravan aún más los problemas de salud. Las 
mujeres indígenas son más propensas a sufrir 
racismo y sexismo por parte de los profesionales 
de la salud, lo que genera desconfianza y 
reticencia a buscar atención. La salud mental 
de las mujeres indígenas se ve afectada 
negativamente por traumas históricos, como la 
discriminación continua. Esta discriminación no 
solo afecta su acceso a la atención a la salud, sino 
también la calidad de la misma.

Identidad indígena multicultural y 
metodologías de investigación indígena

La identidad indígena multicultural se 
cruza de maneras complejas dentro de la 
investigación y la práctica de la atención 
médica, lo que exige enfoques y metodologías 
culturalmente adaptados, compromiso ético y 
justicia epistémica.  Los paradigmas lineales 
occidentales imponen definiciones externas de 
salud, gobernanza de datos y el ‘porcentaje indio’: 
cuánta sangre india hace a un indio (Thornton 
1996). Este tipo de enfoque lineal a menudo 
ignora las ricas epistemologías, las diversas 
identidades y la soberanía sobre el conocimiento. 
Existe la necesidad ética de permitir que una 
cultura específica exprese cómo define su 
identidad (Kailo 1993; Kovach 2021; Tuhiwai 
Smith 2022; Waziyatawin and Yellow Bird 2012). 
¿Y qué hay de las personas desplazadas o de 
sus futuras generaciones? ¿Las ignoramos y las 
negamos porque son producto de la opresión 
humana, por haber  tenido que o haber elegido 
vivir o pertenecer a otra cultura? Si nosotros, 
como humanos, como investigadores, aplicamos 
inadvertidamente conceptos coloniales lineales a 
culturas singulares, ¿cómo abordamos entonces 
la identidad multicultural dentro de una persona, 
una familia, múltiples comunidades? Los 
humanos han estado migrando y casándose entre 
culturas durante siglos, a menudo en beneficio de 
la salud y la evolución.

Las metodologías de investigación indígena 
(MII) integran valores culturales como el 
respeto, la responsabilidad, la reciprocidad, 
la relevancia y la relacionalidad en cada 



10

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

etapa de la investigación, impulsadas por 
la autodeterminación (Alfred 2009; Cajete 
2006; Kovach 2021; Tuhiwai Smith 2022). 
En la práctica, estas metodologías priorizan la 
responsabilidad relacional, la integración de 
las cosmovisiones indígenas y los protocolos 
comunitarios. La cosmovisión indígena, 
fundamental para la ciencia nativa, debe 
considerarse durante la investigación (Cajete 
2006; Kovach 2021; Tuhiwai Smith 2022). La 
investigación y la práctica en temas de salud 
deben reflejar la identidad integral de los 
profesionales y los pacientes para valorar la 
competencia cultural y evitar sesgos culturales.

La definición de salud y servicios de atención 
médica puede variar según la biomedicina, la 
medicina indígena, los modelos complementarios 
e integrativos, así como entre culturas y según 
la alfabetización y la fluidez lingüística. A 
menudo, la salud se equipara a “sentirse mejor” 
(experiencia clínica personal). Garantizar 
un lenguaje exhaustivo y comprensible 
es fundamental para obtener resultados 
beneficiosos. Reconocer las identidades indígenas 
multiculturales también requiere atención a 
la gobernanza de datos, incluyendo cómo se 
recopila, utiliza y comparte la información 
sanitaria y cultural.

Método

Siendo portadora de múltiples linajes 
indígenas y con formación académica, abordo 
esta investigación no como una observadora 
externa, sino como alguien que ha navegado por 
las complejidades de la identidad multicultural 
global indígena y de los colonos eurocéntricos, 

combinando prácticas de medicina indígena 
en diversos entornos clínicos occidentales 
contemporáneos.

He optado por adherirme a las mejores 
prácticas actuales en metodologías de 
investigación indígena (MII). El uso de una 
perspectiva etnográfica reflexiva feminista, en 
este contexto, ofrece numerosos beneficios, 
permitiendo:

• Discusión completa de temas 
interrelacionados, manteniendo el respeto 
cultural 
• Mantenimiento de mi responsabilidad 
personal, practicando según lo dictado por los 
Ancestros, Ancianos y Antiguos, y hacia todos 
los demás 
• Compartir quién soy, cómo vivo, mi 
experiencia en el mundo (mis adaptaciones 
culturales y tradicionales únicas) – sin 
apropiación cultural ni de tradiciones 
• Reconocimiento de la similitud existente 
en la experiencia humana, que da lugar a 
una adaptación multicultural; reconociendo 
también las diferencias y la singularidad 
• Un puente para demostrar un ejemplo vivo 
del pensamiento indígena espiralista que 
coexiste dentro de un marco lineal dominante. 

Junto con este enfoque, practico la 
Etuaptmumk (visión dual), la capacidad de ver 
con un ojo la perspectiva occidental y con el otro 
la perspectiva indígena. Kailo también se refiere a 
una experiencia similar, la segunda vista sami:

  “…las mujeres sami tienen una especie de 
segunda vista que las distingue. lucha contra 
la opresión de las feministas no indígenas 



11

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

dominantes. Se les obliga a “ver doble”: su 
propia cultura y la de los colonizadores como 
dos círculos que se entrecruzan y se separan de 
formas distintas y segregadas dependiendo del 
observador”. (Kailo 1998) 	

Al combinar estos conceptos, también siento 
la necesidad de llevar este enfoque desde lo lineal 
(dos) a lo cuántico. Hacia la geometría sagrada, 
la creación, múltiples círculos que se intersectan, 
múltiples círculos en movimiento (espirales) 
y aplicar una perspectiva multifocal. De esta 
manera, puedo comprender plenamente todos 
mis linajes, la realidad física y espiritual que 
vivo a diario, mis métodos de medicina indígena 
y medicina integrativa, junto con mi ideología 
occidental eurocéntrica y mi enfoque científico, 
terapéutico y biomédico. Cada vez que añado 
una nueva modalidad o aprendo de una nueva 
tradición cultural, añado otro círculo. Agradezco 
que, como seres humanos, estemos programados 
para esto.

También implemento una práctica afirmativa 
en todas mis actividades de investigación, tal 
como la sostengo en mi práctica clínica y en mi 
vida diaria. Con esto me refiero a la aplicación 
de la atención afirmativa (Mendoza et al. 2020). 
A través de la atención afirmativa, valido y 
apoyo la identidad propia de quienes atiendo. 
Honro y celebro la identidad propia y, al mismo 
tiempo, valido la opresión experimentada y 
sentida, pasada y presente. Mantener esta 
perspectiva me permite compartir mi historia, 
contexto cultural y experiencias vividas, a la vez 
que comparto la investigación de la historia, el 
contexto cultural y la experiencia vivida de otros; 
sabiendo que quienes leen este discurso también 

tienen una historia, un contexto cultural y una 
experiencia vivida que resonarán. Esto me ayuda 
a mantener el espacio sagrado y la ceremonia de 
la investigación.

Con este fin, a lo largo de este trabajo 
mantengo la ética y las enseñanzas de mis 
ancestros, ancianos y antiguos. Me esfuerzo por 
aplicar las mejores prácticas actuales para una 
investigación informada al elegir la metodología 
y crear una revisión bibliográfica exhaustiva 
(aunque limitada). A lo largo de la narrativa, 
mantengo la confidencialidad de todas las 
personas involucradas, compartiendo detalles 
específicos solo con permiso expreso. Asimismo, 
comparto los principios universales de la 
medicina indígena, sin compartir conocimientos 
que requieran instrucción, capacitación y la 
demostración de un cierto nivel de dominio antes 
de su aplicación en beneficio propio o de los 
demás.	 

Marco teórico

Las preguntas que comencé a hacerme, fueron 
tomadas con inspiración en Murray Sinclair 
(Bailey 2024):

• ¿De dónde vengo? 
• ¿A dónde voy? 
• ¿Por qué estoy aquí? 
• ¿Quién soy?

Luego, primero sin palabras, las siguientes 
palabras surgieron del viento:   

¿Cómo una mujer que se identifica como 
indígena global multicultural, con una 
herencia de colono eurocéntrica y centrada en 
la tierra navega por la integración de múltiples 



12

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

linajes de medicina indígena, enseñanzas 
tradicionales, integridad y ética, formación 
académica científica occidental, múltiples 
modalidades complementarias dentro de 
todos los entornos de atención médica 
clínica experimentados, con el mejor nivel de 
práctica?

Estas preguntas informan toda la 
investigación, todas las afirmaciones sobre 
el posicionamiento y la reflexividad de la 
investigadora.

Resultados

El debate incluye el posicionamiento de la 
investigadora y la reflexividad, atendiendo a los 
cuatro objetivos de la estrategia mundial sobre 
la medicina tradicional de la OMS 2025-2035. 
Estos cuatro objetivos son: fortalecer la base de 
evidencia de la medicina tradicional, integrativa 
y complementaria (MTIC); apoyar las formas de 
MTIC seguras y eficaces mediante mecanismos de 
regulación; integrarlas en los sistemas de salud; 
y empoderar a las comunidades, optimizando el 
poder intersectorial de las MTIC. 

Posicionamiento y reflexividad de la 
investigadora I

Al comenzar este proceso, emergí del capullo 
en el que me había envuelto durante los últimos 
14 años. Ese capullo fue mi “sabático espiritual” 
y mi aprendizaje avanzado en forma humana. 
Es decir, la recuperación de mi esencia original 
tras una insuficiencia orgánica multisistémica 
completa, que requirió la regeneración de tejidos, 
el reaprendizaje de habilidades y el retorno al 
servicio activo completo. Este viaje a la muerte 

(luchar por la supervivencia, rendirse a la muerte, 
regresar a un cuerpo gravemente dañado, 
regenerar todos los tejidos), a cada momento 
de cada día, puso a prueba y aplicó todas las 
enseñanzas que había recibido previamente y, 
según fue necesario, añadió nuevas enseñanzas de 
los AAA. Esta es otra historia. Estoy al borde del 
precipicio, en las etapas finales de la resolución 
total de un dolor crónico, a veces intratable, 
punzante: la polilla quemándose en el fuego, la 
mariposa emergiendo de la savia primordial del 
capullo, secando sus alas en plena vulnerabilidad. 
Mis días de descanso en el espacio sagrado de mi 
sabático espiritual, llegando a su momento cíclico 
de fin, consecuente con este comienzo, la acción 
en el siguiente nivel.

Mi postura ética se basa plenamente en mis 
relaciones con: los AAA, el CTM/CWIS, mentores, 
docentes y ancianos indígenas; diversas 
comunidades indígenas rurales y urbanas, y 
múltiples comunidades religiosas, espirituales 
y culturales. En el ámbito académico (lineal 
occidental), mi postura ética se basa plenamente 
en los estándares internacionales de la OMS y 
los National Institutes of Health (NIH, Institutos 
Nacionales de Salud)  para la investigación 
clínica y con sujetos humanos, así como en el 
cumplimiento de las leyes de los territorios donde 
vivo y sirvo.

No facilito ceremonias ni rituales que no me 
pertenezcan ni que sean una tradición cultural 
particular. Más bien, mi especialidad es ayudar a 
otros a crear rituales y ceremonias multiculturales 
y multiespirituales, y asistir a quienes me 
lo piden. Por lo tanto, mis obligaciones y 



13

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

responsabilidades constantes son con toda la 
vida y todas las etapas de la vida. Tengo un 
compromiso y una responsabilidad personal con 
la reciprocidad en todas las culturas y en todas 
las formas de vida. Me dedico a la perseverancia 
y protección de los conocimientos tradicionales 
sagrados. Entiendo que los ancianos indígenas 
tradicionales comparten sus conocimientos 
cuando uno ha demostrado competencia para 
aprender y actuar según las instrucciones previas. 
La ‘secrecía’ o la retención de información 
reconoce que, cuando los humanos, en general, 
poseen conocimientos que superan su ‘capacidad 
de respuesta’ (responsabilidad) actual, tienen el 
potencial de utilizarlos indebidamente, lo cual 
puede causar daño. Soy testigo de esta realidad a 
diario en mi práctica clínica y en mi vida. Por lo 
tanto, me dirijo a los principios universales que 
puedo utilizar para crear, mantener y sostener el 
equilibrio. 				  

Recorriendo el camino multifocal: la 
identidad multicultural como fortaleza 
en la integración de la atención a la 
saludn

	 La identidad multicultural es un camino 
multifocal que fusiona diversas culturas, 
tradiciones y formas de ser. Esto puede servir 
de puente entre comunidades. Se pueden 
obtener perspectivas únicas al explorar todos 
los ámbitos, ver la vida desde diferentes 
perspectivas e implementar una perspectiva 
multifocal. La fluidez lingüística es necesaria 
para este camino multifocal. Sin varias lenguas, 
adaptando el idioma según sea necesario para 
conectar con ‘mi gente’ donde se encuentra. 
La flexibilidad y la fluidez permiten conversar 

con científicos y médicos líderes mundiales, 
con la misma facilidad con la que le digo a la 
persona sin hogar que me detiene en la calle: 
“pareces alguien a quien puedo hacerle esta 
pregunta”. Esta fluidez se desarrolló a medida 
que necesitaba sintetizar muchos sistemas 
de conocimiento, abordar temas complejos 
y hacerlos comprensibles para involucrar 
a la gente. Elijo educar, explicar por qué es 
importante que consideren y actúen según 
las sugerencias. Relatar directamente su 
experiencia es una forma de desarrollar la 
comprensión, la autoconciencia y la motivación. 
Después de todo, mis ancestros ​​me enseñaron: 
el conocimiento por el conocimiento mismo no 
tiene sentido. Se convierte en sabiduría cuando 
se pone en práctica a diario. Si quiero ayudar 
a las personas a lograr un cambio permanente 
(la directiva que me corresponde), entonces 
debo hacer lo que sea necesario para ayudarlas 
a lograr su cambio.

Portar múltiples medicinas:  
la complejidad de la práctica de  
la medicina indígena e integrativa 
multicultural

Mis antepasados ​​me describen como una 
persona multidisciplinaria de la medicina 
indígena, lo que significa que, a lo largo de 
mi vida, debo aprender todas las formas de la 
medicina. Debo dominar el arte de los estados 
alterados de conciencia (EAC) para recibir la 
información necesaria para ayudar a quienes 
sirvo. Viajar por todos los reinos, sirviendo a 
todas las personas, también significa dominar 
el arte de la comunicación interna y externa (en 
términos occidentales, la intuición).



14

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Portar varias medicinas implica que tengo 
una responsabilidad con el servicio: dominar 
cada servicio, responder y brindar el servicio 
adecuado en el momento oportuno. Es decir,  
practicar y demostrar mi eficiencia y eficacia a 
mi AAA, mentores y profesores. Cuando aprendo 
un nuevo servicio, creo estudios de caso, con 
pleno consentimiento informado, y los sigo con 
un autoanálisis. Esto combina los estándares 
occidentales de estudios de caso e investigación 
con sujetos humanos con el aprendizaje 
tradicional.

En esta responsabilidad de servicio y seguridad 
para los pacientes, con décadas de experiencia y 
reconociendo todos los ciclos de la vida, utilizo 
herramientas especializadas cuando la persona 
puede integrar plenamente el servicio. Algunos 
ejemplos que suelo encontrar en mi consulta 
incluyen: no administrar plantas medicinales ni 
terapia corporal hasta que la persona se hidrate 
de forma constante, lo que garantiza que pueda 
procesar la desintoxicación que se producirá; no 
realizar ejercicios de respiración avanzados si no 
utiliza los pulmones correctamente al respirar, 
lo que garantiza que no se produzca una cascada 
de problemas fisiológicos. Es mi responsabilidad 
conocer toda la anatomía funcional (física y 
energética) y ser capaz de rastrear todo lo que 
sucede dentro y alrededor de la persona mientras 
trabajo con ella. No se sabe rastrear energías 
hasta que se puede rastrear a un zorro rojo 
cruzando el escudo canadiense.

Ser portadora de múltiples medicinas, que 
abarcan la Tierra y todos sus ciclos, significa 
que tengo una responsabilidad con ella en todo 

servicio. Para ello, mi capacidad de respuesta 
incluye ayudar a las personas a reconocer que 
su cuerpo es su tierra, las relaciones entre su 
cuerpo y la Tierra, y a conectar su mente y cuerpo 
de una manera nueva. De esta manera, soy una 
“ecoguerrera silenciosa”. Es decir, una de mis 
contribuciones para restaurar el equilibrio de la 
Tierra a partir de las acciones humanas es ayudar 
a las personas a comprender cómo funciona 
su tierra, para que puedan comprender mejor 
cómo funciona la Tierra misma. De esta manera, 
al cuidar mejor de su tierra, naturalmente 
comienzan a cuidar mejor de la Tierra que los 
rodea.

Atravesando muchos mundos: más allá 
de la segunda visión y la visión dual

Para mí, la segunda vista, o la visión dual, es 
definitivamente un paso hacia adelante. Se mueve 
de lo lineal a un diagrama de Venn, utilizando dos 
círculos que se intersectan. En la realidad de un 
universo interconectado, hay más de dos círculos 
que se cruzan. Por lo tanto, sugiero el movimiento 
multifocal hacia muchos diagramas de Venn que 
se entrelazan.

Al involucrarnos en la espiral móvil (en 
expansión o contracción) y añadir otro factor 
más allá de los dos círculos, pasamos de lo lineal 
a lo exponencial. A medida que continuamos 
esto, la exponencial crece, lo que se conoce 
como la espiral de Fibonacci. ¿Quizás por eso el 
número 3 se considera un número de creación 
en muchas culturas y tradiciones? Al añadir otro 
factor, las ganancias exponenciales comienzan 
a aumentar. Utilizaré estas enseñanzas para 
ayudar a las personas a comprender el poder 



15

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

que tienen al actuar con firmeza y constancia. 
Dependiendo de su orientación, puedo recorrer 
el mundo matemático o geométrico, el mundo 
visual o el mundo sagrado de las disciplinas de las 
tradiciones de mi linaje ancestral.

Los principios universales unen todos mis 
sistemas de conocimiento. Descubro la belleza 
de los principios universales a diario. Primero, 
que pueden aplicarse en todos los niveles de 
la existencia y siguen siendo válidos. Segundo, 
la comprensión inicial se mantiene constante, 
mientras que con el tiempo la profundidad 
crece y evoluciona. Tercero, a menudo están 
presentes mucho antes de que la ciencia los haya 
comprobado.

La perspectiva y la percepción son 
fundamentales en nuestra forma de ver el 
mundo y de interactuar con él. También son 
fundamentales para ser mera observadora o 
para no dejarme llevar por prejuicios y juicios. 
El poder desenvolverme en diferentes mundos 
simultáneamente me ayuda a desenvolverme en 
diversos ámbitos del entorno clínico, incluyendo: 
las diferentes expectativas de los pacientes, 
sus diferentes edades y géneros, sus diferentes 
sistemas de creencias, culturas y tradiciones, 
tanto de los pacientes como de sus familias, las 
expectativas de la clínica, las expectativas de la 
comunidad, las expectativas interprofesionales 
y las causas únicas de enfermedades con 
diagnósticos médicos similares. También puedo 
adaptarme a diferentes entornos clínicos para 
prestar mis servicios, como clínicas urbanas, 
hogares, hospicios, clínicas rurales, reuniones 
comunitarias, tanto en interiores como en 

exteriores. Los hospitales en Canadá han sido 
un desafío; sin embargo, he sido bien recibida 
en hospitales internacionales que reconocen 
la medicina tradicional indígena. Toda mi 
experiencia me ayuda a desarrollar las habilidades 
y competencia necesarias para mantenerme 
fiel a mi integridad, ética y responsabilidades 
multiculturales.				  

Espacio sagrado – entorno físico y 
espiritual

Desde una perspectiva occidental, eurocéntrica 
y lineal, el espacio seguro se considera 
principalmente físico. En las últimas décadas, se 
ha reconocido que esto se extiende a los ámbitos 
mental y emocional. Dentro de las múltiples 
enseñanzas indígenas que sigo, el espacio seguro 
es un espacio sagrado, considerado en todos 
los aspectos internos y externos de la propia 
existencia. Es decir, el espacio sagrado debe 
crearse y mantenerse en cuerpo, mente, espíritu 
y emoción (CMEE) en las realidades físicas, 
sociales, ambientales, financieras y energéticas.

Las diferentes modalidades terapéuticas y 
médicas cuentan con organismos reguladores 
que dictan la conducta y el protocolo para los 
profesionales, incluyendo consideraciones 
éticas. A medida que los países se vuelven 
más conscientes de la competencia cultural 
y las situaciones de abuso, también se están 
implementando medidas en algunas clínicas y 
hospitales para garantizar que todos los pacientes, 
profesionales y personal se encuentren en un 
entorno seguro, a menudo descrito como atención 
centrada en el paciente o en la familia. En 



16

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

ocasiones, el exceso de regulación puede generar 
una sensación de arbitrariedad e interacciones 
estresantes. Muchas terapias y modalidades 
complementarias y alternativas carecen de 
organismos reguladores. A veces se incluyen 
enseñanzas éticas, a veces no. Los programas 
de coaching, rápidos, de soluciones prontas y 
biohack, están ganando popularidad a medida 
que se generaliza la aceptación del aprendizaje 
rápido. A menudo recuerdo el proceso de 
maestría y cómo se alinea perfectamente 
con los descubrimientos científicos sobre la 
neuroplasticidad. Los programas de educación 
continua son beneficiosos para promover el 
aprendizaje continuo en una cultura que lucha 
por comprender su valor. Además, pueden surgir 
desafíos cuando se imparten temas complejos 
en un plazo reducido, se limita la capacidad 
relacional o los profesionales no son plenamente 
conscientes de la responsabilidad ética del 
consentimiento informado, lo que permite a los 
pacientes comprender sus nuevas habilidades. 
Idealmente, la regulación y la formación continua 
pueden facilitar el crecimiento, la evolución y un 
espacio de confianza en todos los niveles para las 
personas.

El espacio sagrado también es importante 
en relación con el espacio físico. En todas mis 
tradiciones de medicina indígena, existen 
procesos para la creación y el mantenimiento 
de espacios físicos de sanación apropiados, 
incluyendo la energía adecuada en dichos 
espacios. Esto se cumple independientemente 
del tipo de espacio en el que me encuentre. Hay 
momentos en hospitales, en entornos clínicos 
contemporáneos, en “edificios cerrados”, donde 

resulta difícil expresar las herramientas y rituales 
curativos tradicionales. Debo entonces adaptarme 
al entorno, crear maneras en que la energía 
pueda fluir, como lo haría si utilizara las mismas 
herramientas directamente. Como practicante de 
medicina indígena, no me corresponde restringir 
lo necesario para el beneficio de alguien. Más 
bien, debo adaptarme y brindar el mejor servicio 
para obtener el mejor resultado para la persona. 
Abordar cada sesión con un paciente como un 
acto sagrado y solemne, lleno de honor y respeto, 
es una forma de mantener el espacio sagrado 
en todos los niveles. Asegurarse de que tanto el 
espacio físico como el espiritual o energético se 
limpien física y energéticamente entre pacientes 
crea un espacio sagrado seguro para el siguiente 
paciente. A nivel biomédico, esto incluye seguir 
las mejores prácticas de salud pública.

Si por alguna razón no puedo crear y mantener 
un espacio sagrado para quienes sirvo, debo, por 
orden de los Ancestros, retirarme del servicio. 
Esto puede significar tomarme un tiempo libre 
si necesito recuperarme. O bien, dejar la oficina 
donde trabajo y buscar un nuevo espacio, o 
adaptarlo a mis necesidades. Por lo tanto, siempre 
se negocian consideraciones físicas y espirituales 
para crear, mantener y sostener un espacio 
sagrado.

Tejiendo protocolos sagrados: 
navegando por múltiples éticas 
indígenas 

Me siento a orar cada pocas semanas durante 
muchas horas, entrelazando tres oraciones 
diferentes en mis trenzas. Requiere una semana 



17

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

entera, varias horas cada noche, peinar todas 
las trenzas que se extienden desde mi cuero 
cabelludo. Al hacerlo, recuerdo que cada hebra 
individual es más fuerte al entrelazarse con las 
demás. Siendo multicultural, para reconocer 
todos los aspectos de mí misma, he tenido 
que crear rituales individuales inclusivos que 
se traducen en hábitos diarios y prácticas 
ceremoniales inclusivas, lo que facilita mi 
equilibrio y desarrollo, marcando eventos, 
transiciones o pasajes significativos de la 
vida. Esto me ayuda a ser mi yo auténtico, 
manteniendo la autenticidad de mi linaje 
completo. A través de esto, creo continuamente 
una nueva perspectiva de mí misma, junto con 
procesos y protocolos estables y bien practicados, 
una forma de vida. La repetición y la práctica me 
permiten una total adaptabilidad.

Tener que tejer múltiples formas de 
conocimiento, al principio, requirió desaprender 
(igual que desenredar una trenza): necesitaba 
liberarme de los condicionamientos que 
aprisionaban mi mente inconsciente y consciente. 
Para sentirme cómoda conmigo misma, con 
mi forma de ver y experimentar el mundo, en 
el estado actual de depravación humana y en 
el verdadero estado del potencial humano, fue 
fundamental para mí comprender múltiples 
perspectivas, asumir múltiples responsabilidades 
y mantenerme fiel a mi estilo de pensamiento 
indígena espiralista. Las enseñanzas universales 
son mi fundamento. A medida que la vida 
continúa, mi comprensión y capacidad para 
actuar de acuerdo a estas, se expanden. Soy capaz 
de mantener el equilibrio entre mis enseñanzas de 
medicina indígena y todas las demás prácticas.

Al aprender nuevas formas e integrar lo mejor 
de cada una, puedo observar un punto único, 
una línea entre dos puntos, la relación con toda 
la interconexión, dentro y fuera. La maestría 
que me orientaron a alcanzar en mis enseñanzas 
indígenas se trasladó como una forma de ser 
hacia toda la formación científica, a menudo 
para consternación de otros. A pesar de sus 
reacciones, sigo aplicando lo que sé a cualquier 
nuevo aprendizaje y situación. Cuando llevo 
mis medicinas a las personas en un entorno 
clínico, soy la trenza apretada de muchas hebras 
complejas, viviendo la ética y la integridad de mis 
ancestros. Aporto todo mi ser y luego expreso 
externamente lo que se necesita en ese momento 
para que su naturaleza única florezca.

Sanadora, sanación - Sanando 
divisiones históricas

La cosmología con la que vivo incluye la 
comprensión de que toda vida está viva, es 
sensible y capaz de comunicarse entre sí. 
Los humanos, al ser el reino más joven de la 
Tierra, aún están en proceso de aprender y 
vivir esta realidad. Actualmente son el único 
reino que se destruye sistemáticamente a sí 
mismo, a toda otra vida y a la Tierra que 
habitan, la cual los provee, nutre y sustenta.

No tenemos que ir muy lejos para ver 
esto como una verdad. El pensamiento lineal 
occidental es endémico con el pensamiento 
a corto plazo, exclusión y sesgo cultural y 
jerárquico. Esto ha mantenido divisiones en 
todos los aspectos de la vida durante milenios, 
reflejándose en las divisiones internas que 



18

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

muchos humanos experimentan. Esto crea un 
desequilibrio en el individuo y en el mundo. El 
pensamiento indígena con el que vivo es inclusivo, 
incluyendo el pensamiento a largo plazo, con el 
concepto de las muchas generaciones anteriores, 
el tiempo actual y las muchas generaciones que 
siguen. Para mí, esta es una ideología basada 
en el concepto de crear, mantener y sostenir el 
equilibrio, necesario para sostener la vida.

La palabra sanar deriva de un uso del siglo 
XIII que aludía a la restauración de la plenitud. 
Cuando el cuerpo y el ser humano se encuentran 
en plenitud, se convierten en una unidad 
dinámica e interconectada en todos los niveles, 
plenamente resiliente, con la capacidad de 
regularse, adaptarse y reequilibrarse. Por lo tanto, 
el uso coloquial de la palabra sanador se refiere 
a alguien que ayuda a reequilibrar. La sanación, 
fundamental en las tradiciones de la medicina 
indígena y en todas las tradiciones mundiales de 
salud, es un acto individual de reequilibrio en 
un mundo dinámicamente integrado que influye 
en el reequilibrio del mundo. Nuevamente, se 
enfatiza que el individuo y el mundo no están 
separados. Al poner en práctica mi capacidad de 
crear, restaurar, mantener y sostener el equilibrio 
interior, soy más capaz de ayudar a otros a crear, 
restaurar, mantener y sostener su equilibrio 
interior. Cada acto individual de equilibrio 
contribuye al equilibrio de la red vital en la que 
todos existimos.

De esta manera, las divisiones históricas que 
los humanos han experimentado en su interior, 
entre ellos y sus semejantes, entre ellos y otros 
seres vivos de la Tierra, entre ellos y su relación 

con la Tierra, entre ellos y su relación con las 
realidades universales, también retornan al 
equilibrio, restaurando la plenitud de todos. 
Cuando actúo en consecuencia en mi camino de 
vida, facilito el camino a todos los que vienen, 
habiendo ya abierto un camino.	

Relaciones sagradas: confianza, 
relación, asociaciones cocreativas

Al hablar de relaciones sagradas, utilizo la 
palabra sagrado en su sentido más antiguo: el 
de merecer respeto o reverencia. Al comprender 
que todo está vivo e interconectado, el paso 
consecuente es que todo ser vivo merece respeto. 
En esto se basa la relación sagrada en mi vida y en 
mi práctica clínica.

Llego a la práctica con la convicción de que 
no curo ni sano a nadie. Más bien, cuento con 
formación y habilidades que, traducidas a mi 
experiencia actual, me permiten ser una guía y 
compartir la sabiduría adquirida con otros. Ayudo 
a mis pacientes a activar su capacidad interna de 
autocuración.

La confianza, la relación y la colaboración 
cocreativa son fundamentales en el paradigma 
de la medicina indígena a la que me apego. 
Comienzan dentro de quien practica: confianza, 
relación y cocreación con sus maestros, mentores, 
ancestros, ancianos y antiguos. También es 
fundamental la confianza, la relación y la 
cocreación con respecto a todos los aspectos 
del ser. Al demostrar competencia en estos dos 
niveles, solo entonces, el practicante puede 
comenzar su camino de servicio a los demás, 



19

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

ejercitando la relación y la confianza con quienes 
sirve, sabiendo que el proceso de sanación 
(reequilibrio) es un esfuerzo cocreativo.

Construir una relación sagrada requiere 
proceso, tiempo y conectar con la persona como 
un ser integral (interno y externo). Es difícil 
crear una relación sagrada en sesiones de 5 a 
15 minutos que abordan un solo problema, con 
la indicación de reservar una segunda cita para 
otro problema, y ​​con una perspectiva médica y 
terapéutica lineal común. Si se desea abordar las 
causas fundamentales en lugar de los síntomas, 
las sesiones deben ser inclusivas. Construir 
relaciones es fundamental para un resultado 
exitoso. Así, en el proceso de cocreación, la 
persona construye una mejor relación con todos 
los aspectos de su ser. La relación sagrada, como 
principio universal, existe en todos los niveles, 
replicando la verdadera realidad universal 
funcional e integrada. En relación con todos, 
reconozco que es un honor y un privilegio servir.

Conclusión

A lo largo de esta investigación, me encontré 
en constante transición entre diferentes 
cosmovisiones indígenas, cada una con 
similitudes en principios universales y protocolos 
culturales distintivos para la práctica de la 
medicina indígena. También me encontré en 
constante transición entre el pensamiento 
indígena (espiralista), la investigación indígena 
occidental y la investigación indígena escrita 
por indígenas, el pensamiento y los protocolos 
científicos lineales occidentales, la realidad 

cuántica y un discurso integrador. Me mantuve 
fiel a todas las preguntas dentro del marco 
teórico, asegurándome de que se respondieran 
mediante la narrativa, las enseñanzas y el 
discurso. Todos los temas emergentes también 
se alinean con los objetivos de la estrategia 
mundial sobre medicina tradicional de la OMS 
(2025-2034).

En mi búsqueda de identidad propia, 
al aplicar los principios universales de las 
enseñanzas de los ancestros a mi vida diaria, 
cumpliendo con la tarea que me encomendaron 
a mi regreso a este mundo, restableciendo 
mi práctica tras mi descanso espiritual, 
retomando la investigación y compartiendo 
información fuera de la práctica clínica, me 
baso en mi multiculturalidad. Esta realidad 
multifocal me permite interactuar con respeto 
y honor en diferentes comunidades indígenas 
con ancianos indígenas de distintos mundos 
físicos y espirituales. Esta realidad me permite 
interactuar con respeto y honor con una 
variedad de pacientes —hombres y mujeres, 
personas agénero—, con diferencias de edad, 
cultura, religión, opciones de vida y tradiciones. 
Esta realidad me permite compartir una 
experiencia vital única, desde la reivindicación 
de la propia identidad hasta la vivencia de 
la propia naturaleza. Al compartir, existe 
la esperanza de que, como seres humanos, 
podamos aprender unos de otros para 
enriquecernos mutuamente, mejorar la atención 
médica para todos y, en el proceso, optimizar 
los programas de integración clínica.



20

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

R E F E R E N C E S

Ancestral knowledge, provided by Ancestors, Elders and Ancient Ones, later verified in documentation by others 
or through scientific validation.

Adams, Tony E., Stacy Holman Jones, and Carolyn Ellis, eds. 2022. Handbook of Autoethnography. 2nd ed. 
London: Routledge.

Adelson, Naomi. 2000. “Being Alive Well”: Health and the Politics of Cree Well-Being. Toronto: University of 
Toronto Press.

Andrews, S. n.d. “Women in Saami Society.” Sami Culture website.

ASCO. 2022. “How to Make Evidence-Based Integrative Medicine Part of Oncology Care.” ASCO Educational 
Book (and/or Journal of Oncology Practice). https://ascopubs.org.

Bailey, S. 2024. “Murray Sinclair: A Legal Giant Who Almost Wasn’t.” CBC / National Magazine. https://
nationalmagazine.ca/en-ca/articles/people/profiles/2024/murray-sinclair,-a-legal-giant-who-almost-wasn-t.

Bourque Bearskin, M. L., et al. 2025. “Indigenous Research Methodology.” Journal of Indigenous Health 
Research. SAGE Journals.

Brattland, et al. n.d. “Secrecy in Sámi Traditional Healing.” De Gruyter / Brill. 

Cajete, Gregory. 2006. Native Science: Natural Law of Interdependence. Santa Fe, NM: Clear Light Books.

Caxaj, C., K. Schill, and R. Janke. 2017. “Priorities and Challenges for a Palliative Approach to Care for Rural 
Indigenous Populations: A Scoping Review.” Health & Social Care in the Community 26 (3): e329–e336. 
https://doi.org/10.1111/hsc.12469.

Cohen, Kenneth. 2013. Honoring the Medicine. New York: Ballantine Books.

Cook, Katsi, ed. 2016. Tekatsi:tsia’kwa Katsi Cook: Health. Akwesasne First Nation, Quebec. https://indspire.
ca/laureate/sherrill-katsi-cook-barreiro/.

Commonwealth Fund. 2024. “Health Care for Women: How the U.S. Compares Internationally.” Issue brief. 
https://www.commonwealthfund.org/publications/issue-briefs/2024/aug/health-care-women-how-us-
compares-internationally.

CWIS Editor. 2025. “Healing in the Face of Violence: Indigenous Women, Traditional Medicine, and Resistance.” 
Center for World Indigenous Studies, April 9.

Davy, C., S. Harfield, A. McArthur, Z. Munn, and A. Brown. 2016. “Access to Primary Health Care Services for 
Indigenous Peoples: A Framework Synthesis.” International Journal for Equity in Health 15 (1). https://doi.
org/10.1186/s12939-016-0450-5.

Drost, J. 2019. “Developing the Alliances to Expand Traditional Indigenous Healing Practices within Alberta 
Health Services.” Journal of Alternative and Complementary Medicine 25 (suppl. 1): S69–S77. https://doi.
org/10.1089/acm.2018.0387.



21

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Dubois, R. A., and J. F. Lang. 2013. “Johan Turi’s Animal, Mineral, Vegetables Cures and Healing Practices: 
An In-Depth Analysis of Sami (Saami) Folk Healing One Hundred Years Ago.” Journal of Ethnobiology and 
Ethnomedicine 9:57. http://www.ethnoboimed.com/content/9/1/57.

Durey, A., and S. Thompson. 2012. “Reducing the Health Disparities of Indigenous Australians: Time to Change 
Focus.” BMC Health Services Research 12 (1). https://doi.org/10.1186/1472-6963-12-151.

Espey, D. K., M. A. Jim, N. Cobb, M. Bartholomew, and J. Goodwin. 2014. “Cancer Mortality in American 
Indian and Alaska Native Women.” American Journal of Public Health 104 (suppl. 3): S316–S322. https://doi.
org/10.2105/AJPH.2013.301755.

Finbog, L.-R. 2023. It Speaks to You: Making Kin of People, Duodji and Stories in Sami Museums. DIO Press 
Inc.

Gaski, H. 2000. “In Sami Culture in a New Era: The Norwegian Sami Experience; In the Shadow of the 
Midnight Sun: Contemporary Sami Prose and Poetry; The Sun My Father.” Ethnohistory 47. https://doi.
org/10.1215/00141801-47-1-275.

Grossinger, Richard. 1995a. Planet Medicine: Origins. Berkeley, CA: North Atlantic Books.

Grossinger, Richard. 1995b. Planet Medicine: Modalities. Berkeley, CA: North Atlantic Books.

Hämäläinen, S., F. Musial, A. Salamonsen, O. Graff, and T. A. Olsen. 2018. “Sami Yoik, Sami History, Sami 
Health: A Narrative Review.” International Journal of Circumpolar Health 77 (1): 1454784. https://doi.org/10.1
080/22423982.2018.1454784.

Helander-Renvall, E. n.d. Silde: Sami Mythic Texts and Stories. Kalevaprint Oy.

Helander-Renvall, E., and I. Markkula. 2017. “On Transfer of Sámi Traditional Knowledge.” In On 
Transfer of Sámi Traditional Knowledge, 1–20. Leiden: Brill. https://brill.com/downloadpdf/book/
edcoll/9789004342194/BP000006.pdf.

Hildreth, A. G. 1938. The Lengthening Shadow of Dr. Andrew Taylor Still. Kirksville, MO: Simpson Printing 
Company.

Huria, T., S. Palmer, L. Beckert, C. Lacey, and S. Pitama. 2017. “Indigenous Health: Designing a Clinical 
Orientation Program Valued by Learners.” BMC Medical Education 17 (1). https://doi.org/10.1186/s12909-017-
1019-8.

Indian Health Service. 2020. “Addressing Maternal Health Disparities in AIAN Communities.” https://www.
commonwealthfund.org/blog/2025/addressing-maternal-health-disparities-american-indian-alaska-native-
communities.

Jacobsson, L., A. Ouma, and J. Liu-Helmersson. 2021. “Sámi Traditional Healing in Sweden—An Interview 
Study.” Socialmedicinsk tidskrift 5 (6): 813–820. https://www.diva-portal.org/smash/get/diva2%3A1622152/
FULLTEXT01.pdf.

Katz, J. 2012. Teaching to Diversity: The Three-Block Model of Universal Design for Learning. Winnipeg: 
Portage and Main Press.



22

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Katz, Richard. 2017. Indigenous Healing Psychology: Honoring the Wisdom of the First Peoples. Rochester, VT: 
Healing Arts Press.

Kailo, K. 1993. “Sami Identity—Who Has the Right to Define It?” https://www.researchgate.net/
publication/350609599.

Kailo, K. 1998. “Indigenous Women, Ecopolitics and Healing—‘Women Who Marry Bears.’” In Minorities and 
Women, edited by Jansson, R., 85–121. Mariehamn: Åland Peace Institute.

Kirmayer, L. J., C. Simpson, and M. Cargo. 2003. “Healing Traditions: Culture, Community and Mental Health 
Promotion with Canadian Aboriginal Peoples.” Australasian Psychiatry 11 (suppl. 1): S15–S23. https://doi.
org/10.1046/j.1039-8562.2003.02010.x.

Koskimies, A. V., and T. I. Itkonen. 2019. Inari Sami Folklore: Stories from Aanaar. Madison: University of 
Wisconsin Press.

Kovach, M. 2021. Indigenous Methodologies: Characteristics, Conversations and Contexts. 2nd ed. Toronto: 
University of Toronto Press.

Krippner, S. 2002. “Conflicting Perspectives on Shamans and Shamanism: Points and Counterpoints.” American 
Psychologist 57 (11): 962–977.

Kuokkanen, R. 2000. “Towards an ‘Indigenous Paradigm’ from a Sami Perspective.” Canadian Journal of Native 
Studies 20 (2): 411–436.

Kuokkanen, R. 2007. “Myths and Realities of Sami Women: A Post-colonial Feminist Analysis for the 
Decolonization and Transformation of Sami Society.” In Making Space for Indigenous Feminism, 2nd ed., edited 
by Green, J. Halifax: Fernwood Press.

Laureano-Eugenio, L., and T. Smith. 2024. “Evidence-Based Traditional Medicine for Transforming Global 
Health.” Global Health Journal (review).

Lewis, J. 2012. A. T. Still: From the Dry Bone to the Living Man. Kirksville, MO: Dry Bone Press. https://www.
atstill.com.

Liu-Helmersson, J., and A. Ouma. 2021. “Sámi Traditional Medicine: A Scoping Review.” International Journal 
of Circumpolar Health. 

Lönngren, A. S. n.d. Reclaiming a Repressed World: Decolonizing the Human–Animal Relationship in Three 
Stories by Contemporary Sami Author Kirsti Paltto. DiVA portal. 

Löytömäki, S. 2005. “Taking an Edgewalker’s View.” Fourth World Journal 6 (1): 94–103.

Mendoza, N. S., F. A. Moreno, G. A. Hishaw, A. C. Gaw, L. R. Fortuna, A. Skubel, M. V. Porche, M. H. Roessel, J. 
Shore, and A. Gallegos. 2020. “Affirmative Care Across Cultures: Broadening Application.” Focus 18 (1): 31–39. 
https://doi.org/10.1176/appi.focus.20190030.

Miller, B. H., ed. 2015. Idioms of Sámi Health and Healing. Edmonton: University of Alberta Press.



23

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Moffitt, P., and S. Browne. 2022. “Integrating Indigenous Healing Practices within Collaborative Care: A Rapid 
Scoping Review.” BMJ Open / PLOS.

National Aboriginal Health Organization (NAHO). 2007. Culture and Tradition in Health. Ottawa, ON: NAHO.

National Collaborating Centre for Indigenous Health. 2022. “Disparities in Primary and Emergency Health Care 
Among ‘Off-Reserve’ Indigenous Women in Canada.” Canadian Medical Association Journal 195 (33): E1097–
E1103. https://doi.org/10.1503/cmaj.220212.

Pan American Health Organization. 2004. Gender, Equity, and Indigenous Women’s Health in the Americas. 
https://www3.paho.org/hq/dmdocuments/2011/gdr-gender-equity-and-indigenous-women-health-americas.
pdf.

Pilarinos, A., S. Field, K. Vàsàrhelyi, D. Hall, E. Fox, E. Price, and B. Bingham. 2023. “A Qualitative Exploration 
of Indigenous Patients’ Experiences of Racism and Perspectives on Improving Cultural Safety within Health 
Care.” CMAJ Open 11 (3): E404–E410. https://doi.org/10.9778/cmajo.20220135.

Rautio. n.d. People–Plant Interrelationships (SLU thesis). pub.epsilon.slu.se. 

Roach, P., and F. McMillan. 2022. “Reconciliation and Indigenous Self-Determination in Health Research.” 
PLOS Global Public Health. (Full publication details not provided; “NCBI” noted.)

Roher, S., P. Andrew, S. Chatwood, K. Fairman, T. Galloway, A. Mashford‐Pringle, and J. Gibson. 2023. 
“Envisioning Indigenous and Biomedical Healthcare Collaboration at Stanton Territorial Hospital, Northwest 
Territories.” International Journal of Circumpolar Health 82 (1). https://doi.org/10.1080/22423982.2023.225
3603.

Sami Learning and Education. n.d. Sami Culture website.

SAMINOR 1 Survey. 2006. “Prevalence and Associations for Use of Traditional Medicine.” BMC Complementary 
Medicine and Therapies 17 (1): 37. https://bmccomplementmedtherapies.biomedcentral.com/articles/10.1186/
s12906-017-2037-0.

Schill, K., and C. Caxaj. 2019. “Cultural Safety Strategies for Rural Indigenous Palliative Care: A Scoping 
Review.” BMC Palliative Care 18 (1). https://doi.org/10.1186/s12904-019-0404-y.

Sexton, R., and E. A. Buljo Stabbursvik. 2010. “Healing in the Sami North.” Culture, Medicine, and Psychiatry 
34 (4): 571–589. https://doi.org/10.1007/s11013-010-9191-x.

Shahid, S., S. Ekberg, M. Holloway, C. Jacka, P. Yates, G. Garvey, and S. Thompson. 2018. “Experiential Learning 
to Increase Palliative Care Competence among the Indigenous Workforce: An Australian Experience.” BMJ 
Supportive & Palliative Care 9 (2): 158–163. https://doi.org/10.1136/bmjspcare-2016-001296.

Smylie, J., M. Firestone, and E. Cameron. 2024. “Incorporating First Nations, Inuit and Métis Traditional 
Healing in Canadian Hospitals: Program Descriptions and Policy Implications.” Canadian Journal of Public 
Health / Revue Canadienne de Santé Publique.



24

S A N D I  L Ö Y T Ö M Ä K I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Stanford Lane Guides. 2023. “Indigenous Health—Multicultural Health.” https://laneguides.stanford.edu/
multicultural-health/indigenous-health.

Still, A. T. 1908. Autobiography of Andrew T. Still: With a History of the Discovery and Development of the 
Science of Osteopathy. 7th reprint. Kirksville, MO: American Academy of Osteopathy, 2011.

Stroud, M. n.d. “The Origin and Genetic Background of the Sami.” Sami Culture website.

Struthers, R. 2003. “The Lived Experience of Ojibwa and Cree Women Healers.” Health Care for Women 
International 24 (10): 903–922. https://doi.org/10.1080/07399330390249266.

Subba, N. R. 2025. Sam-Upma Mundhum: An Indigenous Philosophy of Soul, Healing and Decolonial Thought. 

Tannenbaum, R. 2021. “Women and Medicine in Early America.” Oxford Research Encyclopedia of American 
History. Oxford Academic.

Taiaiake, A. 2009. Peace, Power, Righteousness: An Indigenous Manifesto. 2nd ed. Oxford: Oxford University 
Press.

Taylor, E., M. Lyford, L. Parsons, T. Mason, S. Sabesan, and S. Thompson. 2020. “‘We’re Very Much Part of the 
Team Here’: A Culture of Respect for Indigenous Health Workforce Transforms Indigenous Health Care.” PLOS 
ONE 15 (9): e0239207. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0239207.

Thornton, Russell. 1996. “Tribal Membership Requirements and the Demography of ‘Old’ and ‘New’ Native 
Americans.” In Changing Numbers, Changing Needs: American Indian Demography and Public Health, edited 
by G. D. Sandefur, R. R. Rindfuss, and B. Cohen. Washington, DC: National Academies Press. http://www.nap.
edu/catalog/5355.html.

Tunón, et al. 2013. “Johan Turi’s Animal, Mineral, Vegetable Cures…” Journal of Ethnobiology and 
Ethnomedicine. BioMed Central.

Tuhiwai Smith, Linda. 2022. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. 3rd ed. London: 
Bloomsbury Academic.

Turi, Johan. 1965. Mui’talus samiid birra. Uppsala: Almqvist & Wiksells Boktryckeri AB.

Waldram, James B., D. Ann Herring, and T. Kue Young. 2006. Aboriginal Health in Canada: Historical, 
Cultural, and Epidemiological Perspectives. Toronto: University of Toronto Press.

Warrington, L. 2021. “Comparing Residential Schooling Systems in Northern Spaces during the Mid-Twentieth 
Century.” The Mirror: Undergraduate History Journal 41 (1): 10–28. https://ojs.lib.uwo.ca/index.php/
westernumirror/article/view/15734.

Waziyatawin, and Michael Yellow Bird, eds. 2012. For Indigenous Minds Only: A Decolonization Handbook. 
Santa Fe, NM: School for Advanced Research Press.

Wilson, Shawn. 2008. Research Is Ceremony: Indigenous Research Methods. Halifax: Fernwood Publishing.

Woolf, Virginia. 1938. Three Guineas. London: Hogarth Press.



25

B R I D G I N G  W O R L D V I E W S :   I N T E G R AT I N G  I N D I G E N O U S  M E D I C I N E  I N  A  C L I N I C A L  P R A C T I C E

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

World Health Organization. 2013. WHO Traditional Medicine Strategy 2014–2023. Geneva: World Health 
Organization. https://www.who.int/publications/i/item/9789241506096.

World Health Organization. 2025. WHO Global Traditional Medicine Strategy 2025–2035. Geneva: World 
Health Organization. https://www.who.int/news/item/02-06-2025-wha78--traditional-medicine-takes-centre-
stage.

Wright, A. L., C. Gabel, M. Ballantyne, S. M. Jack, and O. Wahoush. n.d. “Using Two-Eyed Seeing in Research 
with Indigenous People: An Integrative Review.” International Journal of Qualitative Methods 18: 1–19.

Este artículo puede citarse como:

Löytömäki, Sandi. 2026. “Uniendo cosmovisiones: integrando la medicina indígena en la perspectiva  
clínica.” Fourth World Journal 25 (2): 01–25.

A C E R C A  D E  L A  A U T O R A

Sandi es profesional en medicina indígena e integrativa y en terapia manual 
osteopática, con más de 40 años de experiencia acompañando a las personas 
en la restauración del equilibrio entre cuerpo, mente y espíritu. Cuenta con 
una licenciatura conjunta en Kinesiología y Psicología, con especialización 
en estudios neuroconductuales, por la University of Waterloo (Canadá); 

Sandi Löytömäki, MOMSc 

un certificado en Medicina Tradicional por el Center for Traditional Medicine (Washington); 
y una maestría en Ciencias de la Manipulación Osteopática por la Canadian Academy of 
Osteopathy. Se desempeñó como investigadora asociada en un estudio financiado por los 
National Institutes of Health que examinó la terapia de polaridad en personas cuidadoras 
indígenas de familiares con demencia.

Con raíces en su linaje indígena sámi y en su ascendencia italiana, Sandi tiende puentes entre 
los sistemas de conocimiento indígena y el pensamiento científico occidental. Su herencia 
cultural diversa sustenta un enfoque intercultural de la sanación que integra prácticas 
alopáticas, indígenas, tradicionales y complementarias.

Tras una falla orgánica multisistémica relacionada con la malaria, Sandi experimentó 
una muerte clínica y posteriormente logró una recuperación completa. Esta experiencia 
transformadora continúa informando su labor como sanadora y científica en los campos de la 
medicina integrativa y la medicina indígena.



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Por Hailey Allen 
Traducción de Yesenia Cortés

RESUMEN

En este artículo, Hailey Allen (Yakama) explora el papel de la medicina tradicional entre las mujeres 
Yakama como una expresión vital del conocimiento indígena y un componente fundamental de la 
continuidad cultural de la casa comunal (Washat). Conocida como la Religión de los Siete Tambores, 
o Waashat y Washani, la religión de la casa comunal en la Meseta de Columbia—incluida la nación 
Yakama—se comprende mejor como una forma de vida espiritual que como una religión formal. Este 
estudio emplea un enfoque inmersivo y participativo que integra entrevistas con personas mayores, 
ceremonias de la casa comunal, carreras ceremoniales y conocimientos comunitarios, junto con la 
recolección de los sagrados First Foods: salmón, raíces, bayas, venado y agua. Estos elementos son 
centrales en la práctica de la casa comunal. Anclada en la metáfora de Huli, el término sahaptin para 
“viento”, Allen muestra cómo las mujeres Yakama encarnan la transmisión cíclica y relacional del 
conocimiento, fomentando así la continuidad cultural y el cuidado ecológico a lo largo de generaciones.

Introducción

Sitúo este trabajo en el contexto de mi 
experiencia como mujer Yakama, reconociendo 
que mi perspectiva representa solo una voz 
entre muchas y no retrata a la tribu Yakama, ni 
a ningún otro grupo indígena, en su totalidad. 
Mi comprensión se nutre de la guía de mis 
mayores y de mi propia trayectoria. Me siento 
profundamente agradecida por desempeñar el 
rol, siempre cambiante y en constante evolución, 
de estudiante, con diversas oportunidades para 
aprender de la tierra, de la sabiduría de mis 
mayores, de la guía e inspiración de los niños 

para quienes escribo, así como de las futuras 
generaciones.

Al emprender este trabajo, me propongo 
expresar mi perspectiva como mujer indígena 
con respeto y humildad, a la vez que apoyo la 
participación de mujeres indígenas jóvenes, 
adultas y ancianas dentro de nuestra comunidad. 
Aspiro a fomentar la investigación y el activismo 
guiados por los valores culturales Yakama y 
arraigados en los saberes indígenas, apoyando 
una práctica de investigación centrada en 
la comunidad que genere conocimiento 
culturalmente relevante.

Mujeres Yakama en la casa comunal  
Medicinas transmitidas por el Hulí y ceremonias 
tradicionales de los Primeros Alimentos
Parte 1



27

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Abordo esta investigación desde mi perspectiva 
como mujer de ascendencia indígena mixta, 
descendiente de las tribus Yakama y Umatilla, 
con raíces judías y afroamericanas. Mi trabajo 
examina los roles y las contribuciones de las 
mujeres dentro de la tradición de la casa comunal 
de la comunidad Yakama, una comunidad con la 
que tengo una profunda conexión y en la que he 
participado activamente y aprendido a lo largo de 
mi vida.

A lo largo de mi trabajo, y al definir mi enfoque 
y métodos de investigación, me he basado en la 
notable obra de la académica Yakama, la Dra. 
Michelle M. Jacob, cuyo libro Yakama Rising 
(El ascenso de los Yakama) nutre continuamente 
mi trabajo a través de su perspectiva feminista 
decolonial indígena Yakama.

Además, inspirada por la obra de Leanne 
Simpson, “Water as theory” (El agua como 
teoría), he adoptado una forma de pensar que 
fundamenta el viento como mi ancla teórica para 
descubrir y comprender la transmisión relacional 
del conocimiento y las tradiciones Yakama. La 
palabra Sahaptin para viento es Hulí, y utilizo 
esto como mi marco conceptual para ver y 
adoptar los principios del viento como una fuerza 
viva que nutre la continuidad y la resiliencia 
de la transmisión relacional del conocimiento 
incorporado, teniendo en cuenta también los 
impactos a veces severos e impredecibles de su 
fuerza.

Este proyecto explora etnográficamente la 
medicina tradicional de las mujeres Yakama a 
través de la religión de la casa comunal (Washat), 
enfatizando la interconexión, las relaciones y la 
dinámica espiritual entre el agua, la tierra, las 

Ceremonias de los Primeros Alimentos y el papel 
de la mujer como portadora y guardiana del 
conocimiento cultural. Analizo cómo las mujeres 
y ancianas Yakama han preservado y adaptado el 
conocimiento y las prácticas tradicionales frente a 
numerosos obstáculos.

Historias en movimiento: Leyendas 
Yakama, ancianas y reuniones

La leyenda de Winaawayáy  
(Viento del Sur)

En la colección de tradición oral Yakama 
Anakú Iwachá (El Camino Era), la historia de 
Winaawayáy (Viento del Sur) transmite temas 
de degradación y restauración ambiental, poder 
espiritual, la resiliencia de la cultura a través de 
la transmisión del conocimiento matriarcal, los 
orígenes de los accidentes geográficos naturales 
y las fuerzas del viento, los patrones cíclicos 
del viento y el clima, y ​​la importancia de la 
preparación mental y física.

La leyenda describe la batalla entre el Viento 
del Norte (Atyayáaya) y el Viento del Sur 
(Winaawayáy), ambos seres divinos. Winaawayáy 
es descendiente de Tick y Louse, guardianes 
de Chawnápamípa (Hanford y White Bluffs, 
condado de Benton, Washington), una tierra 
fértil y abundante, rica en animales, raíces, 
bayas y plantas medicinales. La historia narra los 
esfuerzos de Winaawayáy por defender la tierra 
de Chawnápamípa del implacable Atyayáaya, 
quien, junto con sus hermanos y hermana 
del Viento Frío, busca congelar, devastar y, 
finalmente, conquistar la tierra y sus habitantes 
para su propio dominio.



28

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Winaawayáy emerge como puente entre dos 
regiones y dos mundos: la Meseta y la Costa, 
la Tierra y el Mar. Desciende tanto del pueblo 
Chawnápamípa como de la Costa Norte, nacido 
de las poderosas criaturas marinas del océano 
sagrado y de las fértiles tierras de la Meseta, 
fuente de vida. Heredó los poderes especiales de 
ambos linajes. La importancia de ambos lugares 
radica en su perdurable presencia ancestral y su 
profundo significado espiritual, lo que resalta la 
vital importancia de las tradiciones y prácticas 
arraigadas al lugar. La tierra es venerada como 
parte de su ascendencia, y todos los seres que la 
habitan son considerados parientes.

Me propongo destacar un aspecto de la 
historia que, si bien no se aborda en profundidad 
en el texto, posee una gran importancia: el 
papel de la abuela. Sin su sabiduría, paciencia 
y determinación, su historia habría tenido un 
desenlace muy distinto. Fundamentalmente, 
gracias al vínculo matrilineal con su abuela, 
Pityachíishya (Mujer del Océano), Winaawayáy 
recibe formación y preparación. La abuela es la 
guardiana del conocimiento medicinal y de las 
recetas sagradas del océano. Prepara medicinas 
a partir de los seres más formidables del mar: 
orcas, tiburones, anguilas y morsas. Esta 
medicina tiene una doble naturaleza: es, a la vez, 
un arma y una fuerza vital.

Winaawayáy se prepara durante años bajo 
la tutela de sus abuelos, lo que demuestra la 
naturaleza innata, aunque cultivada, de la guía 
intergeneracional a través de años de ceremonias, 
disciplina y tareas repetitivas. El conocimiento 
corporal no se genera instantáneamente; en 

cambio, se cultiva y nutre a través de años de 
relación con todos los parientes: la tierra, el agua, 
el aire, los animales y el linaje humano.

Llega el momento en que Winaawayáy 
finalmente se enfrenta a Atyayáaya. Con la guía 
y la medicina de su abuela, logra mantenerse 
firme donde sus tíos y padres antes que él habían 
caído. El triunfo se extiende por toda la región, 
restableciendo el equilibrio del mundo natural y 
asegurando que los vientos soplen en su estación, 
que los ríos se descongelen y que la vida se 
reproduzca y se sostenga.

La batalla misma se refleja en las huellas 
de la tierra: cañones, crestas, manantiales, 
todos testigos de estos eventos ancestrales, 
que inscriben el conocimiento Yakama en la 
propia tierra. La historia también contiene una 
advertencia: si la tierra vuelve a sufrir daño, 
Winaawayáy jura regresar. Esto ejemplifica la 
responsabilidad y el compromiso inquebrantable 
con la protección del medio ambiente que el 
pueblo Yakama honra y defiende. En su libro The 
Gift of Knowledge: Reflections on Sahaptin Ways 
(El don del conocimiento: Reflexiones sobre los 
caminos de los Sahaptin), la difunta anciana 
Virginia Beavert, erudita y lingüista yakama, 
describe las leyendas que rodean los lugares 
emblemáticos, transmitidas de generación en 
generación por su abuela: “La mujer de la leyenda 
es una mujer sagrada que concede deseos. En este 
lugar, junto al Sendero de la Anguila, yace boca 
arriba cerca de la cima de una montaña, con los 
brazos extendidos, y se dice que te abraza con 
amor. Debes acercarte a ella con respeto y amor” 
(Beavert 2019). 



29

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

En esta leyenda, presenciamos la dualidad 
de Hulí (el viento), con su transformación 
inherentemente ambivalente, es capaz tanto 
de sanar como de dañar, de renovar como de 
destruir, de ser medicina y veneno. Esta narrativa 
ilustra múltiples lecciones, paralelas a las 
decisiones que enfrentamos al cuidar nuestros 
entornos, enfatizando también la lucha entre 
las fuerzas de la creación y las de la destrucción. 
Demuestra que, mediante la reverencia por 
la sabiduría matriarcal, el compromiso con 
el cuidado ecológico y la transmisión del 
conocimiento entre generaciones, la resiliencia 
cultural y ambiental puede perdurar.

La perspectiva de una anciana Yakama: 
Reflexiones de Martina en la casa 
comunal

Me senté a conversar con mi madrastra, quien 
ha formado parte de mi vida durante casi treinta 
años. Ella es una anciana Yakama cuyo linaje 
abarca varias comunidades de casas comunales, 
incluyendo Satus, Toppenish Creek, Rock Creek 
y Wapato. Realicé la entrevista en persona y, 
aunque no se grabó en audio, documenté sus 
palabras textualmente durante la conversación 
para asegurar una representación fiel de sus 
reflexiones.

Cuando se le pidió rememorar algún recuerdo 
de su infancia que reflejara su crianza según las 
tradiciones de la casa comunal o del Washat, 
Martina compartió: “Tener que quedarme quieta 
y no hablar. Creo que en aquel entonces, solo 
hablabas cuando te hablaban. Tenías que ser 
disciplinada”.

Su temprana conexión con la casa comunal 
se vio interrumpida por el internado. “Es muy 
difícil recordar la primera vez que fui a la casa 
comunal. Nos enviaron a un internado cuando 
tenía diez años”. Aunque su madre desempeñaba 
un papel en el espacio ceremonial: “Mi madre 
era cocinera en la casa comunal. Siempre 
estaba en la cocina”, señaló, “probablemente a 
nosotros, los niños, no nos dejaban ir”.

Esa ausencia continuó tras el grave accidente 
automovilístico de su madre. “Mi padre venía 
a buscarnos de vez en cuando, pero mi abuela 
cuidaba de mi madre”. Martina explicó que 
no volvieron enseguida: “No fuimos hasta 
que regresamos del internado”. No fue hasta 
la muerte de su padre que volvió a asistir: 
“Cuando mi padre falleció, yo tenía 14 años, 
probablemente fue cuando tuve que ir”.

Aunque al principio no participaba en las 
ceremonias de la casa comunal, sus primeras 
enseñanzas se basaban en la transmisión 
intergeneracional de conocimientos que tenía 
lugar en el hogar. Se describía a sí misma como 
“la niña mimada de su abuela”, y solía sentarse 
junto a ella para absorber sus enseñanzas a 
través de la observación y la instrucción gentil. 
“Solo tenía que sentarme a su lado y verme 
bonita”, explicaba.

Describió cómo su abuela fue su primera 
maestra tanto en el idioma como en las 
prácticas cotidianas. Recordó haber aprendido 
expresiones comunes en yakama, incluyendo 
frases como “hora de comer”, que se usaban en 
la conversación diaria.



30

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Desde muy joven, le enseñaron el significado 
cultural y la técnica de la preparación de 
alimentos. “Tenía unos siete u ocho años 
cuando aprendí a hervir papas”, recuerda. 
Estas enseñanzas se ampliaron con el tiempo; 
a los dieciséis, ya sabía preparar comida para 
ceremonias. “Aprendí a hacer pasteles, y la 
primera vez hice dieciséis”, cuenta. Estos pasteles 
se prepararon especialmente para una danza 
medicinal que organizaba una vecina. “Tuve que 
llevarlos en coche hasta su casa... Los dejé allí y 
listo, ya había terminado por esa noche”.

Las primeras enseñanzas reflejan los aspectos 
de género de la responsabilidad cultural y 
demuestran la doble naturaleza de la cocina como 
habilidad y como tradición sagrada transmitida 
de abuela a nieta.

Al preguntarle sobre las primeras enseñanzas 
acerca de cómo comportarse en la casa comunal, 
Martina reflexionó sobre los protocolos 
fundamentales que aprendió desde pequeña. 
Explicó: “Nos enseñaron a rodear el arroyo. Esto 
se considera sagrado. No todos saben hacerlo. Se 
cuelan por las puertas laterales. O simplemente 
no saben cómo hacerlo”.

Incluso recientemente, presenció estas 
enseñanzas en la práctica. En un servicio 
conmemorativo celebrado en la casa comunal 
de Satus, notó que su prima estaba a punto de 
sentarse antes de tiempo. “Le dije que tenía que 
volver al frente y darse la vuelta para que los 
demás asistentes pudieran acercarse a saludarla”. 
Estas responsabilidades, explicó Martina, se 

transmiten de generación en generación: 
“Cuando mis primos eran pequeños, me decían: 
“Ve y quédate con  Martina, ella sabe qué 
hacer”. Y yo pensaba: “No, no lo sé””.

Respecto al Washat en sí, Martina lo 
describió como una ceremonia sagrada que 
puede resultar extraña para quienes aún están 
aprendiendo. Comentó: “Si sabes lo que está 
pasando, es sagrado. Si estás aprendiendo y no 
sabes qué hacer, te sientes raro”. Aunque ella 
“más o menos entiende lo que dicen en nuestro 
idioma”, comprenderlo completamente sigue 
siendo un reto. Aun así, enfatizó el espíritu de la 
ceremonia: “Siempre es como dar la bienvenida 
a mis familiares y amigos. Lo considero 
sagrado”.

Martina describió el Washat como una 
experiencia de liberación espiritual: “Cuando 
estás en el Wash, es como si al hablar te 
liberaras”. Añadió que durante la fiesta, 
el silencio es costumbre: “En realidad no 
hablábamos... simplemente caminábamos”.

Al describir el papel de las mujeres 
en la casa comunal, Martina enfatizó sus 
responsabilidades fundamentales: “Lo hacen 
todo. Son las que cavan, recolectan, cocinan, 
sirven y preparan los platos al final”. Esta 
descripción del papel de las mujeres revela 
la profundidad de sus contribuciones, que 
abarcan desde la recolección de la tierra hasta 
la preparación de alimentos ceremoniales, con 
responsabilidades que perduran mucho después 
de la finalización de los servicios formales.



31

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

La preparación para reuniones ceremoniales, 
como la ceremonia de los Primeros Alimentos, 
implica la adecuación tanto espiritual como física 
del espacio. Martina explicó que “regaban el suelo 
para que no se llenara de polvo”, refiriéndose 
al pasillo central de tierra de la casa comunal. 
Las mujeres también se aseguran de que los 
pisos estén limpios y se mantengan con respeto: 
“Si usas la casa comunal, asegúrate de dejarla 
como la encontraste”. Este respeto por el espacio 
ceremonial compartido no es solo logístico, sino 
también espiritual, y exige responsabilidad hacia 
el lugar y las personas.

Las ceremonias requieren un liderazgo 
experto. Martina comentó: “Se puede celebrar 
una ceremonia allí, pero se necesita un líder o 
alguien con conocimientos sobre la ceremonia 
para prepararla”. Recordó la experiencia de 
nuestra familia: “Cuando les pusimos nombre a 
todos los niños [mis hijos, sobrinos y sobrinas], 
nuestro amigo Deland Olney fue quien ofició la 
ceremonia para la familia”. Si bien los hombres 
son los encargados de tocar los tambores, cantar y 
dirigir la ceremonia, las mujeres también cantan, 
aunque no con la misma función.

Las mujeres respetadas lideran la preparación 
de los alimentos en la comunidad. “La jefa de la 
línea —Bobbi o tu kathlah [mi abuela]— más o 
menos Bobbi”, explicó Martina. En otras casas 
comunales, como las de Wapato, mencionó a 
Winna o Bernice como líderes en la preparación 
de alimentos. Sin embargo, también señaló que 
este rol suele cambiar debido a la salud o la 
capacidad: “Bernice tiene que retirarse porque 

tiene cáncer de mama. Entonces se le pasa a la 
persona mayor si está dispuesta a asumir esa 
responsabilidad, pero muchas veces no funciona 
así”.

El liderazgo en la casa comunal sigue una 
estructura de género arraigada en la tradición. 
Martina describió cómo “los hombres son los 
tamborileros y cantores, realizan ceremonias 
y tocan la campana en la sección de tambores. 
La campana suena en la transición entre cada 
canción y al final del servicio”. El liderazgo 
femenino se manifiesta de otras maneras: como 
cocineras, recolectoras, cavadoras y también 
como quienes tocan la campana al guiar a las 
mujeres. “Generalmente es la cabeza de la fila”, 
enfatizó, revelando el papel de las mujeres 
mayores en la guía del ritmo y la estructura 
ceremonial.

Al hablar de los roles ceremoniales de las 
mujeres durante los cantos y bailes, Martina 
explicó que “las mujeres van segundas en la 
fila cuando se baila y se reza”, situando sus 
movimientos dentro de un orden sagrado más 
amplio de la casa comunal.

Al preguntarle sobre las ceremonias de los 
Primeros Alimentos y el homenaje al salmón, las 
raíces, las bayas y la carne, Martina describió los 
elementos relacionales: “El salmón representa el 
agua. La carne representa la tierra, o algo similar, 
mientras que las raíces también representan 
la tierra. Las bayas también son la tierra”. Los 
alimentos no son solo sustento, sino también 
nuestros parientes; son familia, a quienes 



32

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

recibimos con gratitud por “estar presentes” 
y reconocemos en la ceremonia como dones 
sagrados de la tierra y las aguas. Como dijo 
Martina: “Estamos agradecidos de que hayan 
aparecido y expresamos nuestra gratitud”.

La época de recolección estacional es 
inseparable de la vida ceremonial. Martina 
explicó cómo los ritmos naturales y la variación 
climática determinan cuándo se pueden cosechar 
ciertos alimentos. “El clima, la estación y la 
rapidez con que brotan las raíces —si brotan 
temprano o tarde— dificultan saberlo”, señaló. 
Las bayas pueden ser impredecibles: “A veces 
brotan temprano, a veces casi no hay, y a veces 
hay muchísimas”. Estas fluctuaciones requieren 
atención y adaptabilidad. También compartió 
una enseñanza sobre la muerte y el protocolo 

ceremonial: “Miren, ahora mismo no debería 
estar desenterrando raíces ni recogiendo bayas 
porque ha habido una muerte en mi familia... a 
menos que me libere”. Añadió que “una vez que te 
liberas, haces una pequeña ofrenda y se considera 
un acto de liberación y reencuentro. Esperas un 
año”.

Es fundamental que quienes puedan ir 
a buscar raíces lo hagan en nombre de los 
familiares que están de luto, enfermos o que, 
por motivos económicos o de salud, no pueden 
acceder físicamente a las montañas. Martina tuvo 
la fortuna de recibir una generosa donación de 
raíces de sus sobrinas, quienes fueron a buscarlas. 
Hemos estado almacenando estas raíces para 
el funeral de su hermana, el próximo abril. Se 
requiere mucha preparación para los funerales.

Figura 1
Algunas de las raíces que las sobrinas de Martina le regalaron, secadas para su almacenamiento y conservación para el 
monumento conmemorativo. De izquierda a derecha, Pank’ú (raíz de pan botón), Piyaxí (raíz amarga), Sicáwya (raíz). 
Fotografías de Hailey Allen.



33

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 2
Almacenamiento de raíces secas (De izquierda a derecha: Piyaxí, Pank’ú, Sicáwya), maíz y salmón enlatado para el 
monumento conmemorativo. Fotografías de Hailey Allen.

La transmisión intergeneracional es parte 
esencial de las reuniones estacionales. “…mira, 
intento compartir con Tashina [su nieta] y con 
quien quiera escuchar”, dijo Martina, refiriéndose 
también a mi hermana y a mí: “con ustedes, 
chicas”. El acto de compartir el conocimiento 
es intencional y se basa en la conexión con los 
demás, ofreciéndose a quienes se presentan con 
apertura y respeto.

Al describir las relaciones de género con 
los Primeros Alimentos, Martina afirmó que 

“los hombres pescan y cazan, y las mujeres 
recolectan y cavan”. Sin embargo, también 
reconoció que estos roles son flexibles y 
adaptables: “Las mujeres también cazan a 
veces”, explicó. “Bobbi [mi tía abuela] salió 
a cazar su propio venado cuando no tenían 
ninguno para la casa comunal”. Estas historias 
desafían los rígidos estereotipos de género y 
resaltan las maneras en que las mujeres asumen 
roles de liderazgo y provisión, asegurando que 
nuestras ceremonias continúen incluso en 
ausencia del apoyo masculino.



34

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Cuando se le preguntó si su familia alguna vez 
había experimentado una época en la que la vida 
ceremonial se viera interrumpida o restringida 
por leyes o políticas externas, Martina reflexionó 
sobre las consecuencias persistentes de las 
políticas lingüísticas asimilacionistas. “Ehh, algo 
así”, comenzó, “como cuando intentaron que los 
nativos solo habláramos inglés”. Explicó que estas 
presiones influyeron incluso en las decisiones 
de su abuela: “Mi abuela no me enseñó nada del 
idioma porque decía que yo vivía en el mundo de 
los blancos y que tenía que trabajar en el mundo 
de los blancos”. El impacto de estas restricciones 
lingüísticas sigue siendo un recuerdo doloroso. 
“El idioma era el único tema delicado que siempre 
recuerdo”, dijo. Aunque su abuela no le dio 
instrucción formal, sí compartía algunas palabras 
en casa, sobre todo cuando estaba molesta. “Me 
enseñó un poco en casa, especialmente cuando se 
enojaba conmigo”, recordó Martina, señalando 
que rara vez necesitaba que se lo repitieran: 
“Cuando me enseñaba algo, lo aprendía 
enseguida. Se esperaba que aprendieras algo de 
inmediato”.

Respecto al Tratado de 1855 y sus 
implicaciones más amplias, Martina dejó claro 
su distanciamiento del gobierno tribal formal. 
“No participé en el tratado”, dijo. “Pensé que si 
llegaba a formar parte del consejo, lo leería. Pero 
nunca llegué a formar parte del consejo y nunca 
me interesó la política, no me ha interesado, 
ni me interesará”. Si bien muchos de sus 
familiares, incluidos tíos, su abuelo y amigos de 
la familia, formaron parte del consejo, expresó 
su incomodidad con los sistemas de gobierno 

contemporáneos. “Simplemente no me gusta que 
piensen que su código de ética o sus vigilantes 
tienen derecho a entrometerse en la vida de todos. 
Sobre todo si bebes alcohol; creen que pueden 
meterse en todo”. Para Martina, estas actitudes 
prejuiciosas no se alinean con nuestros valores 
tradicionales. “No se supone que uno deba juzgar 
a los demás. No somos así”. Ella señaló que en 
tiempos anteriores, durante los mandatos de mi 
difunto abuelo Russell [mi tío abuelo, también 
conocido como abuelo] en el consejo, existía 
una expectativa de cuidado y protección de la 
comunidad en lugar de vigilancia.

Al reflexionar sobre el impacto del trauma 
histórico y las políticas de los internados, Martina 
reconoció que las recientes revelaciones sobre las 
fosas comunes sin nombre atrajeron la atención 
que tanto se necesitaba. “Sí, sabes, cuando por fin 
—cómo decirlo— encontraron todos esos cuerpos 
en los internados, por fin se les abrieron los ojos a 
todos los blancos”. Aunque su propia experiencia 
en un internado cristiano no fue tan grave 
como la de otros, el sistema aún imponía cargas 
significativas. “Teníamos todas esas tareas, y no 
era solo una [de nosotras], éramos todas”.

Relató cómo amigos y familiares, incluyendo 
un amigo arqueólogo, habían visitado 
cementerios, entre ellos el de White Swan. “Que 
yo sepa, no encontraron nada”, dijo. Su madre y 
su abuela también habían asistido a la escuela de 
White Swan, que describió más como una escuela 
diurna que como un internado.

Al preguntarle sobre las enseñanzas 
tradicionales relacionadas con los elementos, 



35

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

como el viento, el agua y la tierra, Martina 
reflexionó sobre la importancia de prestar 
atención al mundo natural. “El viento”, dijo, 
“dicen que el viento puede susurrarte cosas, y tú 
decides si escuchar o no. Siempre debes escuchar 
lo que te dice tu entorno”. Para Martina, escuchar 
a la tierra no es solo una metáfora; es, más bien, 
una práctica de responsabilidad y conexión con 
ella.

Al hablar del papel del canto y la oración en 
los espacios de la casa comunal, Martina enfatizó 
las múltiples capas de significado inherentes al 
lenguaje y a las propias canciones. “Si entiendes el 
idioma, entonces entiendes lo que dicen”, explicó, 
señalando que este conocimiento se adquiere 
con el tiempo: “Eso requiere tiempo para 
comprenderlo”. Las canciones cumplen funciones 
específicas. “Hay una canción de guerra, una 
canción de mujer, una canción para cuando sales 
a cavar, una canción para cuando tomas lo que la 
tierra te da. Apuesto a que también hay canciones 
de pesca”. Las canciones son contextuales y 
ofrecen orientación para la acción y la ceremonia. 
Martina reconoció la labor de mi tío abuelo, 
el atwai Russell Jim, y de otros miembros de 
la comunidad, como Jerry Meninick, quienes 
transmitieron los significados más profundos de 
estas canciones. “Russell era bueno explicando”, 
dijo, “porque no siempre hablaba el idioma, 
también hablaba inglés. Decía: ‘Para ustedes, los 
jóvenes que no entienden el idioma y quieren 
aprender’”. Añadió que Jerry también honraba la 
tradición familiar de enseñar diciendo: “Esto es lo 
que me enseñó mi mayor”.

Martina habló con profundo respeto sobre 
la perseverancia de las mujeres Yakama en 
el cumplimiento de sus responsabilidades 
ceremoniales. “Simplemente seguían trabajando 
duro y cumpliendo con su deber”, dijo. Su abuela 
era una líder en las prácticas de recolección: 
“recolectaba y cavaba durante mucho tiempo”. 
Martina compartió que, si bien su abuela no 
siempre fue estricta con ella, las enseñanzas 
permanecieron presentes. “No sé por qué no 
fue tan estricta conmigo. Yo era como una de 
sus niñas blancas”, bromeó. Aún así, Martina 
encontró maneras de aprender por sí misma 
habilidades tradicionales como la costura: 
“Pensaba: “Abuela, vas a vivir para siempre y 
siempre me coserás vestidos”.

Expresó su orgullo de que su nieta, Tashina, 
haya heredado esa habilidad: “La aprendió 
rapidísimo. No creo que mi hija quisiera 
aprenderla en absoluto, pero Tashina sí”.

Cuando le preguntaron qué enseñanzas 
esperaba que las generaciones más jóvenes 
conservaran, Martina combinó humor y 
sinceridad. “Solo hagan lo que se les dice y no 
pregunten. ¡Pónganse en la fila!”, rió, y añadió: 
“No, Bobbi es una buena maestra, una maestra 
excelente. Y siento que les enseñé algunas cosas 
a ustedes [mi hermana y a mí] cuando eran 
pequeñas”. Sus enseñanzas iban más allá de 
las ceremonias, abarcando actos cotidianos de 
cariño y continuidad cultural. “Cuando hago 
mermelada, la puedo usar todo el año, para 
tartas o cumpleaños”. Recordó cuando le enseñó 
a Tashina a coser una enagua: “Le dije: ‘¡Pan 



36

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

comido!’, y ella me respondió: ‘Sí, claro’. Luego lo 
hizo, y exclamó: ‘¡Ah, sí, es pan comido!’”.

Martina describió las numerosas comunidades 
de casas comunales con las que su familia tiene 
vínculos: sus tíos estaban en la casa comunal 
de Satus, la familia de su abuela en Toppenish 
Creek y su abuelo paterno (su tila) estaba en 
la casa comunal de Rock Creek, junto al río. 
“Tienen un banquete de salmón y raíces, un 
powwow y un torneo de herraduras”, dijo. Por 
parte de su padre, la familia provenía de la casa 
comunal de Wapato. “¿Ves? Por eso Bobbi dice 
que vengo de una familia muy arraigada en las 
casas comunales”, dijo riendo. En conversaciones 
anteriores, a Martina la han llamado en broma 
“realeza de las casas comunales”, un título que 
acepta con humildad, humor y orgullo.

Excavaciones de Sawict en las 
montañas Yakama

Esta dualidad de Hulí también se manifiesta 
en el presente a través de las experiencias vividas 
en la tierra. Cuando estoy en el campo con mis 
mayores y la generación más joven de maestros y 
guardianes de la sabiduría, soy testigo de los roles 
cambiantes del maestro: a veces es el anciano, 
a veces la tierra misma, y a veces es mi primita 
de dos años. Con sus deditos llenos de tierra, 
señala con entusiasmo cada tallo de zanahoria 
india (Sawict) que asoma del suelo, exclamando: 
“¡Hay una pequeñita, hay una pequeñita!”, y 
con orgullo gritando: “¡Lo logré!”, mientras me 
ayuda a arrancar la raíz de la tierra donde la vio. 
Con delicadeza, arranca la Sawict de su tallo y 
luego, con ternura, dice: “Ay, qué pequeñita”, 
refiriéndose a cada raíz que cosechamos, sin 

importar su tamaño. Todas son sus pequeñitas; 
todas son preciosas para ella. Ella ama la tierra 
con una reverencia que me llena de un orgullo y 
una admiración inmensos: por su amor puro e 
instintivo hacia la madre que nos cuida a todos. 
Coloca cada raíz en mi cesta, luego levanta la 
vista y corretea, señalando la siguiente para que 
la conozca, la admire y reciba su medicina.

Mi tía abuela es una narradora nata, que 
encierra profundas enseñanzas en cada reflexión. 
Estas historias contienen lecciones que se van 
desvelando con el tiempo. Me abrazó y nos sentó 
en la mesa del comedor de su acogedora casa, que 
recuerda a la de mi bisabuela, su cuñada.

Mientras nos adentrábamos en las montañas, 
Bobbi recordaba que hacía muchos años, desde 
su infancia, que no había entrado en la ceremonia 
de la cabaña de sudar, hasta que un día, con 
mi abuela, finalmente retomó la práctica en un 
campamento en las colinas. Bobbi hablaba de su 
primera experiencia y de lo dulce, comprensiva y 
amable que fue mi abuela al enseñarle. La cabaña 
se construyó de forma tradicional, y la ceremonia 
siguió las enseñanzas sobre la separación y el 
respeto entre los roles de hombres y mujeres.

En su libro The Gift of Knowledge: Reflections 
on Sahaptin Ways, la difunta anciana Virginia 
Beavert, erudita y lingüista yakama, describe esta 
práctica.

Las mujeres sudan separadas de los 
hombres y usan sus propias hierbas 
femeninas. Además, no cantan en el baño 
de sudación, solo conversan. Cada una da 
gracias al Abuelo Sudor y le cuenta sus 



37

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

problemas… Las mujeres de nuestra tierra 
no sudan junto con los hombres. Hacen 
sus cosas por separado, sobre todo con sus 
medicinas y perfumes para distintos usos. 
Solo para limpiarse el cuerpo usan una 
medicina común, solo para perfumarse… 
pero el otro sudor, donde se usa la medicina 
sagrada, ese se mantiene en secreto. Se 
atesora para usos importantes, de maneras 
importantes. Pagan mucho por esta 
enseñanza [cómo identificar, recolectar, 
preparar y usar estas medicinas]. Eso es lo 
que les enseña el Anciano. (p. 96). 

Aquí, presenciamos la lección de continuidad 
a través de  Hulí.. El recuerdo de Bobbi ilustra 
cómo la ceremonia se desplaza por el espacio y 
cómo aquellos comprometidos con mantenerla 
viva reconstruyen continuamente lo sagrado.

Vine Deloria Jr. describe la profunda 
importancia del espacio para los pueblos 

indígenas: “Los indígenas estadounidenses 
consideran sus tierras —su lugar— como 
poseedoras del significado más elevado posible, 
y todas sus declaraciones se realizan teniendo 
en cuenta este punto de referencia” (Deloria, 
2023, p. 55). Además, aclara esta distinción 
entre las cosmovisiones occidentales e indígenas 
para destacar la centralidad de la tierra en el 
pensamiento indígena.

Él afirma: “Cuando un grupo se ocupa del 
problema filosófico del espacio y el otro del 
problema filosófico del tiempo, entonces las 
afirmaciones de cualquiera de los dos grupos no 
tienen mucho sentido cuando se transfieren de un 
contexto a otro sin la debida consideración de lo 
que está ocurriendo”. (Deloria, 2023, p.55).

 En estos recuerdos y experiencias, recuerdo 
que Hulí no es solo aliento o viento, sino una 
fuerza vital que se mueve a través del espacio 
y la ceremonia, nutriendo mi alma mediante 
el parentesco y transformando y refinando mi 
conocimiento con cada encuentro con la tierra. 
A través de la tierra, recuerdo cómo respirar de 
nuevo y cómo restaurar la relación con ella que 
el colonialismo intentó romper. A través de la 
risa de mi prima pequeña, las historias de mi tía 
abuela y el recuerdo de mi cariñosa y bondadosa 
abuela, recuerdo que la medicina reside en la 
tierra y dentro de nosotros, a través de nuestra 
respiración, en nuestras manos, en nuestros 
sueños y en nuestra memoria. Esta es la belleza y 
la ternura de regresar a la tierra y transmitir las 
enseñanzas a la próxima generación, para sanar, 
reparar y reconstruir lo que se rompió, y para 
mantener vivo lo sagrado a través de historias y 
tradiciones.

Figura 3
Excavando Sawict. Fotografía de Hailey Allen.



38

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 4
Ku’pin utilizado para desenterrar raíces. Fotografía de 
Hailey Allen

Figura 5
Preparativos para la excavación. Ku’pin y Waapas (cestas 
para excavar). Fotografía de Hailey Allen.

Figura 6
Camisetas de la Carrera Kiutus Jim de los últimos dos años 
(2024 y 2025). Fotografía de Hailey Allen.

La carrera anual de Kitus Jim es mucho 
más que una simple carrera. Es una ceremonia 
viva que encarna la resistencia, la memoria y 
la fortaleza del pueblo Yakama, transmitida a 
través de la presencia y el liderazgo de las mujeres 
Yakama, cuyo papel sigue siendo fundamental 
para preservar su dimensión ceremonial. 
Ubicada en la tierra ancestral de mi familia y 
continuada por la familia extendida, representa 
la interconexión, la medicina relacional y la 
resiliencia ceremonial, reflejando una práctica 
compleja que resiste las fuerzas coloniales y 
destructivas que amenazan la existencia del 
pueblo Yakama.

Como descendiente de Jim, mi participación 
es personal y etnográfica. El nombre conlleva 
un legado que abarca décadas, demostrando 
la resiliencia, la brillantez, la tenacidad y la 
resistencia que representa la carrera. Correr 
siempre ha sido una práctica ceremonial en mi 
familia; al igual que los Primeros Alimentos y 

Gestionando la memoria: Kiutus Jim y los 
vientos de resiliencia



39

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

otras prácticas tradicionales, la carrera simboliza 
la resistencia indígena y la fortaleza espiritual 
necesaria para contrarrestar la aniquilación 
colonial y la destrucción ecológica.

Mi tío abuelo, el atwai Russell Jim, me 
recuerda que la resistencia es más que 
supervivencia física; es una fuerza de espíritu 
milagrosa. En el documental “A Quiet Warrior” 
(Un guerrero silencioso), del fallecido cineasta 
Jeanne Givens, mi tío abuelo comenta sobre la 
extraordinaria fuerza de los caballos salvajes. 
Describe cómo pueden correr todo el día, y 
añade: “Los caballos eran magníficos… tenían 
la capacidad de correr todo el día… parecían 
llegar hasta lo más profundo de su ser”. Ahí es 
donde reside la verdadera salud, en todo sentido: 
espiritual, físico, emocional y relacional.

Aunque este año corrí una carrera difícil, llevé 
conmigo sus palabras, repitiéndome: “Busca en 
lo más profundo de tu corazón”. Pido valor y 
fuerza para explorar esa profundidad y abrazar 
esa fortaleza. Este acto de resiliencia me recuerda 
que la supervivencia es inseparable de la lucha, y 
que la resistencia no existe en el aislamiento; se 
despliega a través de la tierra, los espíritus que me 
rodean y la familia que corre a mi lado, tanto en 
cuerpo como en memoria.

Una ceremonia marca la finalización de la 
carrera Kiutus Jim. Después de la carrera, se 
realiza un sorteo para cada participante, una 
ceremonia del salmón y una enseñanza. Mi 
tía abuela Bobbi siempre está en la cocina, 
preparando el salmón y la comida para todos. La 
observo moverse con soltura; sabe exactamente 

lo que se necesita, casi sin hablar, y está 
completamente dedicada a su labor. Las mujeres 
de nuestra tribu siempre trabajan arduamente. 
Siempre en movimiento, siempre preparándose, 
siempre asegurándose de que todos estén bien 
atendidos.

Sin embargo, es más que solo cocinar. Pienso 
en la comida y en la medicina que se le añade. 
Es más que una comida. Los pensamientos 
y sentimientos que la tía Bobbi alberga al 
prepararla también forman parte de la medicina. 
El cariño, la intención, la energía que transmite se 
transfieren a la comida. Eso es lo que comemos, 
eso es lo que nos nutre.

Escuché a mi tío abuelo, Robert Jim (el otro 
Bobbi Jim), hablar sobre este lugar especial y 
las reuniones que aquí se celebraban. Habló de 
su abuelo, mi tatarabuelo Kiutus, y de lo buen 
corredor que era. Las historias de los juegos y 
las reuniones especiales que se llevaban a cabo 
aquí aún se sienten en el aire. El Hulí evoca estos 
recuerdos y los trae de vuelta a este espacio. La 
memoria regresa al lugar, y experimentamos 
la transmisión del conocimiento a través de su 
aliento. Sus enseñanzas ofrecen una renovación 
de nuestro espacio sagrado, un recuerdo. La 
narración y la memoria preservan la continuidad 
cultural, y el espacio funciona como un depósito 
vivo de epistemologías ancestrales, que sostiene la 
identidad y la capacidad de adaptación a través de 
las generaciones.

Durante la carrera, pasamos cerca del 
cementerio donde están enterrados muchos 
de mis familiares. Estuvimos aquí hace apenas 



40

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

un par de meses para limpiar y decorar sus 
tumbas. Cada Día de los Caídos, vamos a varios 
cementerios indígenas y limpiamos la tierra, 
retiramos las ofrendas antiguas que se han roto 
o deteriorado y las reemplazamos con objetos 
nuevos con significado (molinillos de viento, 
banderas estadounidenses para los veteranos, 
flores en jarrones de cristal y pequeños recuerdos 
como figuritas de animales, joyas u otros objetos 
personales).

La carrera tiene lugar el 4 de julio, una elección 
deliberada. La Nación Yakama solía disfrazar 
la festividad como una celebración patriótica 
del Día de la Independencia, usándola como 
pretexto para reunirse en ceremonias durante 
la época de asimilación indígena, cuando el 
gobierno estadounidense prohibió las reuniones 
ceremoniales y las grandes concentraciones. Esta 
demostración patriótica les servía de resquicio 
legal, permitiéndoles celebrar ceremonias 
mientras engañaban al gobierno estadounidense 
haciéndole creer que celebraban el Día de 
la Independencia. Jacob (2021) plasma esta 
resistencia estratégica en su libro Fox Doesn’t 
Wear a Watch: Lessons from Mother Nature’s 
Classroom (El zorro no usa reloj: Lecciones del 
aula de la Madre Naturaleza):

“Mis amigos Nez Percés me recuerdan 
la historia de la resistencia indígena a la 
opresión del estado colonizador que está 
vinculada al Cuatro de Julio. A medida que 
las danzas y reuniones indígenas fueron 
prohibidas como prácticas ‘salvajes’, 
los pueblos indígenas brillantemente 

comenzaron a ‘celebrar’ el Cuatro de 
Julio, y los agentes indios responsables 
de controlar a los nativos asumieron que 
tales celebraciones estaban motivadas 
por fervor patriótico, evidencia de 
que los nativos se estaban asimilando 
apropiadamente.” (p. 41).

De esta manera, la Carrera Kiutus Jim no es 
solo un acto de resistencia sino una expresión 
dinámica de Hulí, el viento, que lleva consigo la 
memoria, la resiliencia y el movimiento hacia 
adelante. Como Hulí, estas prácticas cambian 
y se adaptan, pero permanecen constantes en 
su presencia y fuerza. Las mujeres son parte 
integral de esta continuidad; su labor, a menudo 
invisible pero fundamental, las lleva consigo. 
Preparan las comidas, sostienen las ceremonias 
y portan la medicina implícita en cada acto de 
cuidado. De esta manera, sus esfuerzos son 
similares a Hulí en tanto que circulan silenciosa 
pero poderosamente para asegurar que las 
enseñanzas, los recuerdos y las ceremonias 
continúen. Sus manos y su aliento generan y 
nutren la comunidad, creando los vientos de 
resiliencia que siguen soplando.

Reflexiones de los ancianos: Rene 
Brown sobre las tradiciones de las 
casas comunales

Conversé con la anciana Rene Brown, 
una respetada miembro de la casa comunal 
Wapato, quien se crió en la casa comunal y 
posteriormente se convirtió en jefa de la línea 
femenina. Este extracto destaca sus reflexiones 



41

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

tras los servicios de la Fiesta del Huckleberry1 del 
27 de julio de 2025, centrándose en sus primeras 
experiencias, responsabilidades y enseñanzas 
dentro de la casa comunal.

Como parte de nuestra conversación, le pedí 
que reflexionara sobre sus primeras experiencias 
en la casa comunal y lo que significaba aprender 
siendo una niña. Le pregunté:”¿Puedes compartir 
algún recuerdo de cuando eras más joven, 
creciendo en la casa comunal... o lo que significó 
para ti cuando estabas aprendiendo?”

Ella compartió: “Un buen recuerdo sería 
cuando yo tenía probablemente la edad de Sugar, 
que tiene cinco años. Estábamos de pie en el 
suelo, y mi tía mayor, Amelia, salió y nos enseñó a 
bailar”.

Hizo una pausa por un momento, 
reflexionando sobre su infancia y su crecimiento 
en la casa comunal con nuestras tradiciones, y 
luego compartió: “Estar quietos, no hablar, no 
jugar... aprender a cavar y recoger por primera 
vez fue una experiencia increíble”.

Los niños no podían cavar ni recolectar hasta 
que fueran capaces de valerse por sí mismos. 
“No podías hacer nada de eso hasta que supieras 
peinarte… Una vez que un niño era capaz de 
peinarse y cepillarse los dientes solo, entonces 
podía empezar a aprender a cavar y recolectar”. 
Las familias aún intentan mantener esta 
tradición.

Al preguntarle sobre las responsabilidades 
que tenía durante la ceremonia cuando era joven, 

Rene reflexionó sobre cómo su participación 
comenzó a cambiar desde temprana edad. 
Explicó cómo pasó del salón ceremonial 
principal a la cocina. Este espacio se convertiría 
en fundamental para su contribución a la 
comunidad de la casa comunal.

“Me introdujeron al mundo de la cocina. Así 
que siempre he estado en la cocina desde que 
tenía unos diez años”, recordó.

A partir de ese momento, Rene comenzó 
a ayudar con la preparación de alimentos y 
otras tareas relacionadas con la cocina, lo que 
se convirtió en su principal responsabilidad 
durante la ceremonia.

“He estado en la cocina ayudando: 
preparando las raciones, limpiando los saleros 
y pimenteros... poniendo los platos para servir. 
Hay seis platos. Esa era una de mis principales 
responsabilidades.”

A medida que fue creciendo, el papel de Rene 
se volvió cada vez más central, y finalmente 
asumió el liderazgo en la cocina.

“Ahora que soy mayor, la cocina se volvió 
mía... era mía.”

1 Nota de la traductora: “Huckleberry” suele traducirse como 
“arándano”. Sin embargo, la palabra “huckleberry” se utiliza en inglés 
para referirse a una variedad de bayas, frutos de diferentes especies 
de la familia Ericaceae. En contraste, la palabra “arándano” suele 
referir únicamente a la variedad azul y roja. Históricamente, los frutos 
de huckleberry han sido un recurso importante de alimentación y 
nutrición para distintos grupos indígenas, y tienen también relevancia 
cultural. Se decide no traducir la palabra del inglés, al no contar con un 
equivalente al español que comunique la diversidad de estas plantas, su 
importancia histórica, nutricional y cultural para los pueblos indígenas. 



42

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Los problemas de salud han hecho que estas 
funciones pasen a otros.

“Ya no he podido hacerlo porque me han 
operado dos veces de la espalda. Así que se lo he 
pasado a otras personas, y ellas lo hacen.”

Cuando le pregunté a Rene qué le habían 
enseñado desde pequeña sobre cómo comportarse 
o comportarse en la casa comunal, hizo una pausa 
y reflexionó.

“Era más bien... se esperaba que lo hiciéramos. 
No es que nos lo enseñaran, era una mirada que 
te dirigían”, dijo.

En lugar de recibir instrucciones directas, 
el método tradicional de aprendizaje para los 
niños se basaba en la observación y las señales 
sutiles. Las miradas, la presencia y el ejemplo 
comunicaban las expectativas de disciplina. Rene 
explicó que las enseñanzas formales en la casa 
comunal estaban más dirigidas a los tamborileros, 
y se esperaba que los niños se mantuvieran 
respetuosos y en silencio.

“Cuando yo era niña, se suponía que los niños 
debían ser vistos, pero no oídos”, dijo. “Eso era 
algo muy importante”.

Señaló el cambio en las enseñanzas y 
expectativas culturales a lo largo del tiempo y 
reconoció que las generaciones más jóvenes, 
incluidos sus propios nietos, no necesariamente 
comprendían las costumbres tradicionales y las 
expectativas anteriores.

“Mi nieta y los demás de esta generación ya no 
saben lo que eso significaba”, observó.

Rene contó que, cuando era pequeña, a los 
niños no se les permitía asistir a los funerales 
hasta que alcanzaban cierto nivel de madurez y 
comprensión. Recordó el primer funeral al que 
le permitieron asistir, el de su tía Tila Henry, 
cuando tenía unos doce años.

“Creo que el primero que recuerdo fue 
cuando tenía unos diez… diez o doce años. Ese 
fue el primero al que pude ir.”

Rene describió la disciplina en la casa 
comunal como “bastante estricta”. Señaló 
que durante su infancia la gente consideraba 
inapropiado el comportamiento lúdico o 
informal que se ve hoy en día.

“Mis nietos allá afuera comportándose de 
forma kushúm [salvaje o indómita]—eso no se 
podía hacer. Los ancianos estaban sentados allí 
con su látigo.”

Señaló el espacio que nos rodeaba, 
recordando la forma en que los ancianos 
imponían la disciplina, a menudo sin necesidad 
de decir una palabra.

“Simplemente te miraban”, dijo, 
transmitiendo lo poderosa que podía ser esa 
enseñanza silenciosa.

Cuando le pregunté a Rene sobre el papel 
de la mujer en la casa comunal, hizo hincapié 
en los claros límites ceremoniales que definen 
las responsabilidades según el género. “A las 
mujeres no se les permite tocar el tambor 
en absoluto”, explica, describiéndolo como 
un objeto sagrado designado explícitamente 



43

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

para las responsabilidades ceremoniales de los 
hombres.

Continuó explicando la división de roles 
dentro de la casa comunal durante la ceremonia. 
La cocina, donde trabajan las mujeres, no está 
separada del espacio ceremonial; al contrario, es 
un aspecto vital y fundamental del mismo. Esta 
distinción refleja una estructura en la que los 
roles están diferenciados, pero profundamente 
interdependientes. Como explica Jacob (2013), 
citando el estudio de Ackerman sobre las normas 
de género en la Meseta, el orden social se basa 
en roles “complementarios pero iguales”. Rene 
reforzó esta visión del mundo cuando explicó: 
“Cuando estamos en la cocina, las mujeres no 
pueden ir de caza ni de pesca”. Estas actividades 
están reservadas para los hombres, cuyo rol es 
proveer y preparar comida como parte de su 
obligación ceremonial. “Los hombres proveen y 
nos la traen”, dijo.

Rene describió el protocolo ceremonial que 
se lleva a cabo cuando se trae la caza a la cocina 
de la casa comunal. “Cuando traen el venado, 
ya viene decapitado. No nos permiten comer 
ni ver la cabeza”, explicó. El animal se eviscera 
previamente, y solo el cuerpo del venado se lleva a 
las mujeres. “Eso es algo que se supone que hacen 
los hombres. Es un ritual para ellos, no para 
nosotras”.,”ella lo señaló.

Esto pone de relieve la importancia de la 
participación activa de los hombres en las 
ceremonias y tradiciones de la casa comunal. 
Para mantener un equilibrio armonioso entre los 
géneros, es necesario que los hombres también 

participen y aprendan estas prácticas culturales. 
De esta manera, el feminismo Yakama depende 
de que los hombres perpetúen, defiendan y 
promuevan las tradiciones, encarnando los roles 
complementarios esenciales para la integridad 
cultural colectiva de la comunidad.

Cuando pregunté si a las mujeres se les 
permite manipular el pescado, Rene aclaró que 
sí, pero solo después de que los hombres hayan 
completado su papel ceremonial.”Después de que 
nos lo traigan, sí, puedes”, dijo.

Al reflexionar sobre el protocolo de género 
en el espacio ceremonial, Rene describió cómo 
antiguamente se mantenían límites claros en las 
relaciones dentro de la casa comunal. “En mis 
tiempos”, explicó, “no se permitía tocar a los 
hombres”. Recordó la profunda convicción con la 
que se practicaba este respeto: “Tenía un tío, el tío 
Will. Nadie, absolutamente nadie, lo tocaba. Los 
hombres debían ser respetados de esa manera en 
todo momento”.

A pesar de las expectativas formales, Rene 
recordaba con cariño la relación especial que 
tenía con su tío, que, con delicadeza, flexibilizaba 
las normas ceremoniales. “Me dejaba abrazarlo”, 
dijo. “Todos preguntaban: “¿Qué haces? ¿Por qué 
lo abrazas?”. Pero me lo permitía. Y, la verdad, 
eso era muy especial para mí, de niña. Y él incluso 
me devolvía el abrazo en público”. Para ella, estos 
momentos eran significativos y reflejan tanto los 
lazos familiares como la cuidadosa negociación 
del respeto dentro de las estrictas expectativas 
culturales. “Mi difunto hermano y yo éramos muy 
unidos a él”, añadió. “Así que era bonito poder 
hacer eso con él, sentirnos parte de la familia”.



44

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Cuando se le preguntó si esos límites 
ceremoniales habían cambiado en los últimos 
años, Rene reconoció los cambios. “Sí, ahora... 
ahora los hombres se abrazan”, señaló. “Y ya 
no se sientan en el lado de los hombres. Incluso 
los hombres se sientan con las mujeres, y las 
mujeres con los hombres”. Este cambio en 
la etiqueta espacial y relacional marca una 
transición generacional. “Antes no se podía hacer 
eso”, enfatizó. Al preguntarle cuándo empezó a 
notar el cambio, reflexionó: “Empezó a cambiar, 
probablemente... uf, diría que hace unos veinte 
años. Hace unos veinte años, todo empezó a 
cambiar”.

“Ahora se oye a los percusionistas. Nuestra 
sección de percusión... porque muchos de ellos 
ya fallecieron. Así que la sección de percusión 
es diferente. Están intentando enseñar a la 
generación más joven cómo hacerlo.”

Cuando se le preguntó qué opinaba sobre el 
desempeño de la generación más joven con la 
batería, ella respondió:

“Es diferente. Es diferente.”

Continuó, comparando las prácticas actuales 
con las de su infancia:

“Es igual que con las mujeres... con las 
recolectoras y las excavadoras. Ahora es diferente. 
Los tiempos son muy distintos a como eran 
cuando yo era joven. Antes era muy estricto. 
Ahora es más permisivo.”

Rene describió algunos de los cambios en las 
expectativas:

“Pueden tener teléfonos. Pueden hablar con 
sus hijos. Pueden tener nietos.”

Cuando se le comentó que “simplemente se 
siente diferente”, Rene respondió:

“Sí, es diferente. Aunque es una experiencia de 
aprendizaje para todos. Todos están intentando 
aprender.”

Esta reflexión explora la flexibilidad y 
los cambios dinámicos que permiten la 
perdurabilidad de la tradición y la cultura. 
Estos cambios posibilitan modificaciones en los 
estándares sociales, creando una estructura y 
función flexibles. Este concepto se asemeja al 
viento, que puede transformar el entorno y las 
circunstancias, y cuya adaptabilidad le permite 
ajustar su función y seguir prosperando. De 
manera similar, las narraciones orales se emplean 
con frecuencia porque permiten flexibilidad y 
la coexistencia de múltiples comprensiones, 
enseñanzas y prácticas. Rechazan los ideales 
rígidos y compartimentados de las ideologías 
y epistemologías occidentales, dando cabida a 
la multiplicidad y la adaptación a lo largo del 
tiempo.

Le pregunté a Rene sobre el papel de la mujer 
durante los cantos y bailes en la casa comunal, 
sabiendo que las mujeres no tocan el tambor. 
Respondió sin dudar: “Sí, no nos permiten tocar 
el tambor. Las mujeres, para ser honesta, nos 
mantenemos al margen. Tenemos que apoyar a 
los hombres”. Añadió que el papel de la mujer en 
este contexto es “estar a su lado, más o menos, sin 
interrumpirlos”.



45

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Al preguntarle sobre la Ceremonia de los 
Primeros Alimentos, Rene habló con reverencia 
y claridad. “Los Primeros Alimentos son 
sumamente importantes para nosotros como 
pueblo indígena”, comenzó, “porque nos nutren”. 
La describió como un tiempo de renovación 
al “principio de la primavera”, que marca la 
llegada del “primer salmón, las primeras raíces 
que desenterramos, los venados, los alces”. 
Reflexionó: “Es nuestra primera salida, el ser 
vistos de nuevo... para estar abiertos y presentes”. 
Enfatizó no solo el significado ceremonial, sino 
también la importancia práctica de recolectar 
y conservar los alimentos: “Cuando vamos a 
excavar y cosechar, también es importante 
conservar los alimentos para que nos duren 
durante el invierno”.

Rene también señaló la división del trabajo 
por género en la preparación de alimentos, 
especialmente en el pasado: “Si se trata de secar la 
carne de venado y alce, los hombres se encargan 
de eso. Así que, normalmente, las mujeres no se 
ocupan de ello”. Pero observó un cambio en la 
práctica contemporánea y añadió: “Ahora se ven 
muchas más mujeres… En mi época, no había 
muchas que se dedicaran a eso”.

Este cambio ilustra la necesidad constante 
de preservar y mantener nuestras ceremonias, 
lo que a veces exige apartarse de las prácticas 
tradicionales. Durante nuestra entrevista, Martina 
describió ocasiones en las que la falta de venados 
para la ceremonia obligó a las mujeres a cazar. 
Nuestra comunidad tradicionalmente depende 
de los hombres para obtener la carne. Cuando 
esta responsabilidad no se cumple, nuestras 

prácticas ceremoniales se ven significativamente 
afectadas, lo que hace necesario que las mujeres 
asuman ocasionalmente este rol para asegurar la 
continuidad de la ceremonia. Un patrón similar 
se observa en la pesca, donde las mujeres han 
asumido cada vez más roles y responsabilidades 
que son cada vez más inclusivos en cuanto al 
género.

Pregunté sobre los protocolos para el duelo 
por la pérdida de un ser querido, haciendo 
referencia a lo que Martina había comentado 
sobre esperar antes de regresar a las montañas. 
Rene afirmó que, tradicionalmente, la expectativa 
es que las personas esperen un año entero antes 
de retomar ciertas prácticas y responsabilidades 
ceremoniales. “Hay que tomar distancia”, 
explicó. Durante este tiempo, no está permitido 
ir a las montañas ni a zonas de excavación, ya 
que hacerlo se consideraría un tabú. “Si vas allí 
y arrancas las raíces, si recoges las bayas, esas 
bayas y esas raíces no volverán jamás”.

En cambio, otros se hacen cargo de esas 
responsabilidades. Rene recordó cómo, tras el 
fallecimiento de su hermano en 2023, la gente le 
trajo raíces y bayas a su familia. “Iban a recoger 
las raíces y luego las traían en bolsas de basura 
para que pudiéramos abonarlas y cuidarlas, 
para que estuviéramos listos para el funeral”. 
Añadió que trajeron “cientos y cientos de bayas”, 
enfatizando el esfuerzo colectivo que implica 
honrar este momento de duelo.

Cuando le pregunté sobre el impacto de 
los tratados en las prácticas ceremoniales y la 
continuidad cultural, Rene fue sincera. “Voy a ser 



46

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

completamente honesta”, dijo. “Tengo 54 años 
y jamás he leído el tratado en mi vida”. Aunque 
recordó que su madre la instó a leerlo cuando 
se postuló para Miss Nación Yakama en 1989 
—”tienes que leer el tratado, tienes que entender 
de qué se trata”—, Rene admitió: “Solo le eché un 
vistazo por encima… No sé qué implica”.

Su comprensión de los derechos consagrados 
en los tratados se ha ampliado gracias a su trabajo 
en el sistema federal, donde ahora se enfrenta a 
las implicaciones prácticas de dichos derechos. 
“Ahora entiendo mejor cuáles son nuestros 
derechos consagrados en los tratados y qué se 
supone que podemos hacer”, señaló. Si bien estos 
derechos influyen en su vida actual, reconoció: 
“Me afectan en algunos casos, pero no en todos”.

Hablamos sobre las perturbaciones más 
amplias que políticas como la aplicación de 
tratados y los internados han tenido en las 
ceremonias, el idioma y el conocimiento 
intergeneracional. Rene reflexionó sobre los 
desafíos: “No creo que nos haya afectado tanto 
aquí en la reserva”, dijo al principio. Pero 
luego añadió: “Entiendo un poco de yakama... 
Puedo hablar un poco cuando hablo con mi 
nieta, pero fue mi decisión”. Reconoció que las 
interrupciones causadas por la supresión de 
las ceremonias y el idioma tuvieron un efecto 
generacional: “Una vez que eso terminó, ya no se 
permite hacerlo, y eso es muy difícil”.

Rene también reconoció la distancia que 
algunas personas sienten con respecto a la 
vida ceremonial, en particular aquellas cuyas 
familias se vieron directamente afectadas 

por los internados o el desplazamiento. “Hay 
quienes vienen porque dicen: “No sé qué estoy 
haciendo. ¿Alguien me puede ayudar, por favor?”, 
compartió. La vulnerabilidad de quienes buscan 
reconectarse refleja tanto una interrupción en la 
transmisión del conocimiento como la resiliencia 
de nuestra cultura y el deseo de quienes buscan 
reconectarse con lo que se perdió o se rompió en 
su linaje.

Rene señaló que algunos miembros de la 
comunidad, en particular aquellos cuyas familias 
fueron apartadas de las prácticas tradicionales, 
podrían no estar familiarizados con la casa 
comunal ni con sus ceremonias. Comentó: 
“Hay quienes vienen porque dicen: ‘No sé qué 
estoy haciendo. ¿Alguien me puede ayudar, por 
favor?’”. Describió a un hombre Yakama inscrito, 
de unos sesenta años, que “no tiene ni idea de qué 
es la casa comunal ni de qué se trata la iglesia” 
porque “no creció en un entorno así” y “estaba 
fuera de la reserva”. Rene expresó su disposición 
a apoyarlo en su aprendizaje, diciendo: “Él 
realmente quiere ser parte de esto, tener esa 
sensación tradicional. Así que estamos tratando 
de brindarle esa experiencia y ese conocimiento”.

Respecto a la reconexión cultural, Rene 
explicó: “Tenemos gente que viene y estamos 
intentando aprender y enseñar, y están 
dispuestos, ansiosos. Quieren saber de qué se 
trata”. Identificó el idioma como un desafío 
importante, afirmando: “La barrera del idioma… 
no muchos de nosotros lo hablamos”. Si bien ella 
“lo entiende”, “no lo habla con fluidez”, y “las 
personas que vienen tampoco lo entienden ni lo 
hablan”. Señaló que “muchas de las personas que 



47

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

están aquí no lo hablan, excepto Deland, el líder. 
Él sí lo habla, pero nadie más aquí”.

Rene describió la historia de Deland: “Deland 
llegó a nosotros sin haber hablado yakama 
nunca antes”, pero “quería recuperar su nombre 
indígena; su abuela había fallecido”. Quería 
recuperar el nombre indígena de su abuela. 
Y dijo: “Voy a aprender a hablar el idioma”. 
Y lo logró”. Añadió: “Fue a la universidad, se 
matriculó en la clase de idioma y lo aprendió en 
un año”.

Rene enfatizó que aprender la lengua yakama 
es sumamente valioso cuando se practica en 
interacción. “Es bueno tenerla a mano mientras 
se aprende, siempre y cuando se pueda conversar 
con alguien”, explicó. Reflexionando sobre su 
propia experiencia, compartió cómo su madre la 
animaba a hablarle solo en su lengua materna: 
“Le decía… no me hables en inglés. Solo quiero 
que me hables… en ichishkiin”. Este método, 
aunque significativo y expresado mediante 
acciones, no estaba exento de dificultades. “Era 
diferente porque no entendía, ya que tenía que 
repetírmelo todo”, recordó Rene, señalando 
que su dificultad con la pronunciación añadía 
otra complicación. “Era muy frustrante para 
ella porque yo no lograba dominar la lengua, los 
dialectos, ya que hay 14 dialectos diferentes”.

Rene explicó la diversidad lingüística de 
la Nación Yakama. “Hay 14 tribus y bandas 
diferentes en la reserva Yakama... aquí en la casa 
comunal Wapato, decimos chush, en Priest, dicen 
chush. En el río, dicen cheesh… cada uno tiene 
un dialecto diferente. Si bien algunos dialectos 

todavía se hablan, reconoció que otros ya no 
se hablan. Añadió: “Los ancianos del río... no 
quedan muchos. Y... hay uno en Priest Rapids, 
donde quedan bastantes, y los niños lo están 
aprendiendo. Así que sí, nuestros niños aquí están 
tratando de aprender y nosotros de comprender”.

Cuando le pregunté qué consideraba más 
importante para las generaciones más jóvenes, 
Rene respondió directamente: “Aprender 
las tradiciones, seguir nuestras tradiciones... 
simplemente tener la mente abierta”. 
Describió cómo se esfuerza por transmitir este 
conocimiento, en particular a su nieta. “Ella tiene 
ganas de aprender, y yo la ayudo, le enseño... hoy 
estábamos sentadas a la mesa y ella dijo: ‘¡Oh, 
piyaxi [raíz tradicional]’’.

Rene señaló que, si bien muchos jóvenes 
quieren aprender, las distracciones como los 
videojuegos a menudo interfieren. “La generación 
más joven sí quiere aprender más, pero al 
mismo tiempo, está el tema de los videojuegos”. 
Compartió la historia de uno de sus nietos, quien 
participa en la banda de percusión pero tiene 
dificultades para concentrarse. “Simplemente los 
hace atrasarse. Pero trato de animarlo y ayudarlo 
a mantenerse en la fila”. Otro nieto, comentó, 
“no quiere... se queda en su habitación jugando 
videojuegos. Todo el día. Es como, no puedes 
hacer eso”. Expresó su preocupación: “Debería 
haber estado aquí hoy para servir agua, porque le 
gusta servir agua, pero no asistió”. Reflexionando 
sobre el cambio generacional, compartió: “La 
tradición se les está escapando poco a poco”. 
Hizo hincapié en la importancia de la enseñanza 
temprana: “Pero si les enseñas a esta edad... 
entonces puede que lo aprendan”.



48

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Recolectar con cuidado: Tmáani 
(recolectar bayas, cosechar fruta)  
en la práctica

La siguiente sección reflexiona sobre mi 
experiencia personal al adentrarme en las 
montañas y participar con las mujeres en la fila 
para la casa comunal Yakama. Mi abuelo atwai 
(tío abuelo) Russell Jim fundó nuestra casa 
comunal, el White Swan Community Center 
(Centro Comunitario Cisne Blanco). Su esposa, 
mi tía abuela Barbara Jim, es ahora una de las 
líderes, junto con mi Kathlah (abuela) Carol 
Lucei, supervisando las prácticas ceremoniales 
y de recolección de alimentos, coordinando 
el montaje, la limpieza, la organización, 
la disposición de las mujeres en la fila y 
asegurándose de que todas tengan la vestimenta 
tradicional necesaria.

Al crecer y asistir a la casa comunal, siempre 
me sentí profundamente conectada con la tierra 
y la religión, rodeada del inmenso amor de mi 
familia en toda la comunidad. El año pasado 
tuve la oportunidad y el honor de unirme al 
grupo de mujeres que se dedican a la recolección 
y excavación de la tierra. Esto representa 
una oportunidad excepcional que conlleva 
importantes responsabilidades. Participar en este 
trabajo va más allá de la simple rutina; implica 
forjar una profunda conexión con la tierra.

Como expresó una de las líderes del grupo de 
mujeres, se trata de “abrir el alma a las bayas”, 
permitiendo que la tierra y tu ser se entrelacen. 
Requiere humildad para aceptar la sanación, 
la medicina, presente a lo largo de todo el 

proceso. Mis maestras enfatizaron que mantener 
un buen corazón —y cultivar pensamientos y 
sentimientos positivos y de gratitud— es esencial. 
Aprendimos que los sentimientos y pensamientos 
que experimentamos al conectar con la tierra y 
recolectar la medicina deben ser respetados y 
honrados. Esta energía que llevamos dentro se 
absorbe en la medicina. Si surgen pensamientos 
dañinos durante cualquier parte del proceso 
(recolección, limpieza, preparación o servicio), 
esa energía se adherirá a la medicina y la 
corromperá.

Figura 7
Chcháya (Arbusto de juneberry). Aún no está listo para la 
cosecha. Estos frutos maduran antes que el huckleberry y 
las cerezas de Virginia. Fotografía de Hailey Allen.



49

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Tmísh (cerezas de Virginia) del  
valle de Yakama

Me preparaba para ir a recolectar bayas con 
las hermanas Swan de la casa comunal cuando 
mi hija de 8 años se despertó temprano y me 
preguntó adónde íbamos. Le recordé, como antes 
de nuestra visita, que era una gran oportunidad: 
iba a reunirme con las mujeres para recolectar 
bayas. Se levantó de un salto, frotándose los ojos 
adormilados (habíamos viajado tarde la noche 
anterior a Yakima y habíamos dormido poco) y 
dijo emocionada: “¡Yo también quiero ir!”.

Nos vestimos, preparamos nuestro almuerzo 
y salimos a encontrarnos con las mujeres. 
Esperándolas en White Swan, en el Cougar Den, 
desayunamos y compartimos nuestra emoción. Le 
expresé mi gratitud por haber elegido asumir este 
rol, señalando que, al comenzar su participación 
en la práctica viva a una edad tan temprana, 
acumularía experiencia y conocimiento para 
compartir con las generaciones más jóvenes. Fue 
un hermoso momento de aprendizaje conjunto, el 
Hulí en acción.

Tras reunirnos con el grupo de mujeres, nos 
dirigimos al valle para pasar el día recolectando 
cerezas de Virginia. Los pájaros nos acompañaron 
durante el trayecto, volando, danzando, 
revoloteando y girando.

Hablamos con los pájaros mientras mi hija 
sonreía, intentando capturar en fotografías este 
encuentro, absorbiendo y tratando de preservar 
el momento y las cualidades medicinales del 
entorno: el lugar donde nuestros ancestros han 
estado durante siglos y más. Nos maravillamos 

con las ondulantes colinas que nos rodeaban. 
El día era hermoso e inusualmente fresco para 
principios de agosto en esta región semiárida. 
Experimenté una profunda respuesta somática, 
una conciencia de las células de mi cuerpo 
vibrando con la memoria ancestral, un despertar 
de nuestro ADN en relación con este lugar y 
un refuerzo de la profunda interconexión entre 
la tierra, el cuerpo y la herencia. Estábamos 
agradecidos por esta oportunidad de transmitir y 
participar en nuestras tradiciones.

Unos días antes de reunirme con las mujeres, 
pasé el día cosechando wisik (zarzamoras) en 
Ferndale y dediqué la tarde a hacer mermelada 
por primera vez, envasando los frascos para 
regalarlos. Este proceso de recolección y 
preparación de regalos estuvo impregnado de 
un cuidado intencional, reflejando una antigua 
práctica familiar arraigada en el principio 
indígena de reciprocidad: un ciclo continuo de dar 
y recibir que fortalece las relaciones.

Figura 8
Tmishaash (Arbusto de cerezo de Virginia), White Swan, 
Washington. Fotografía de Hailey Allen.



50

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Llevé la mermelada de zarzamora como 
muestra de gratitud y me presenté de nuevo 
a las mujeres, pues hacía muchos años que 
no las veía. Durante la última década, había 
frecuentado principalmente la casa comunal de 
Wapato, mientras que estas mujeres, parientes 
por matrimonio, pertenecían a la casa comunal 
del Cisne Blanco, que yo rara vez había visitado, 
salvo para el pawanikt (ceremonia de bautizo) 
de mis hijos el verano anterior. El acto de dar, 
aunque modesto, era importante, sobre todo 
porque mi hija observaba y asimilaba esta 
práctica. El obsequio reconocía la interconexión 
entre las personas, la tierra y nuestros ancestros. 
También reconoce que honramos el privilegio de 
recolectar de la tierra y asumimos con seriedad la 
responsabilidad de honrar estos dones mediante 
la generosidad.

Al reunirnos para recoger cerezas silvestres, 
formamos una fila a lo largo del camino de tierra, 
cada uno sosteniendo su primera cereza, una 
sola cereza de Virginia cuidadosamente sujeta 
entre el pulgar y el índice de la mano derecha, 
ordenados de mayor a menor edad y mirando 
hacia el este. Hicimos una pausa para orar, 
cantar y presentarnos en ichishkiin con nuestros 
nombres indígenas. Agradecimos la lluvia que 
nos cayó encima, un regalo que refrescó el día, 
nutrió la tierra y refrescó los primeros alimentos y 
medicinas.

Pasamos el día recolectando, compartiendo 
historias, y mi hija hizo nuevas amigas. Las 
mujeres tenían edades comprendidas entre poco 
más de un año y ancianas matriarcas, lo que 
refleja el conocimiento intergeneracional y la 
continuidad cultural.

Figura 9
Mi hija, Ava Lien, limpiando y secando su Tmish (cereza de 
Virginia) Fotografía de Hailey Allen.

Conclusión

En esencia, este proceso ha sido dinámico 
y libre, desarrollándose a ritmos cíclicos y a su 
propio compás. Guiada por mi intuición, este 
proceso cíclico e iterativo me ha permitido 
sumergirme en la experiencia de la investigación, 
dando forma a un enfoque que trasciende la 
observación y ofrece una ceremonia reflexiva 
y participativa. A través del trabajo de campo 
—recolectar bayas, excavar por raíces, realizar 
carreras ceremoniales y entrevistar a ancianos— 
adquirí un conocimiento inmenso, que sentó las 



51

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

R E F E R E N C I A S

Beavert, V. R., & Hargus, S. L. (2018). Ichishkíin Sínwit Yakama / Yakima Sahaptin dictionary (1st ed.). 
University of Washington Press.

Beavert, V. R., & Underriner, J. L. (Eds.). (2019). The Gift of Knowledge / Ttnúwit Átawish Nch’inch’imamí: 
Reflections on Sahaptin Ways. University of Washington Press.

Betasamosake Simpson, L. (2020). As we have always done. University of Minnesota Press.

bases para que la investigación experimental y 
participativa se convirtiera en erudición indígena.

Este marco fue comprendido y analizado 
desde la perspectiva de una mujer indígena, 
lo que contribuyó significativamente a la 
exploración académica de la cultura Yakama. 
Esta investigación evolucionó hacia un 
acto ceremonial, que floreció como un acto 
de resistencia que confrontó y rechazó los 
mecanismos coloniales de borrado y erradicación 
cultural. Al escribir desde nuestros marcos 
culturales, contribuimos al conocimiento 
académico, preservamos y transmitimos las 
enseñanzas indígenas y empoderamos a las 
mujeres de nuestras comunidades para que 
continúen con esta labor.

Estas lecciones enriquecieron mi comprensión 
e ilustraron la rica y sagrada medicina que la 
investigación ceremonial puede ofrecer. Todo 
esto fue posible gracias al apoyo y la guía de las 
mujeres de la casa comunal y de los ancianos, 
quienes tan generosamente me brindaron 
su apoyo y compartieron conmigo historias, 
reflexiones y experiencias enriquecedoras, por lo 
que siempre estaré profundamente agradecida.

Hulí encarna el conocimiento como vitalidad, 
sustentando la resiliencia cultural a través de 
enseñanzas intergeneracionales y la gestión 
ecológica. Mediante las leyendas, ceremonias 
e historia oral de los Yakama, he demostrado 
cómo Hulí impulsa el flujo de conocimiento y 
sanación como una forma de resistencia a la 
disrupción colonial, destacando a las mujeres 
Yakama como portadoras fundamentales de 
resiliencia. He descubierto que, a través de la 
reverente gestión de las mujeres Yakama como 
guardianas del conocimiento tradicional y 
posicionadas como el alimento generativo de la 
comunidad y la tierra, las historias, ceremonias 
y prácticas de reunión y enseñanza han creado 
un esfuerzo colectivo para sanar las heridas 
históricas y reafirmar nuestra sagrada relación 
con la tierra. Vi esperanza y vitalidad reflejadas 
en los ojos de las ancianas y las líderes del 
linaje femenino. Su gratitud, como Hulí,fluía 
por la casa comunal, llevando consigo la fuerza 
de sus corazones y su compromiso de honrar 
y preservar nuestras tradiciones, reforzando y 
nutriendo un futuro vibrante y esperanzador 
para las siete generaciones venideras.



52

H A I L E Y  A L L E N

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Betasamosake Simpson, L. (2025). Theory of Water: Nishnaabe Maps to the Times Ahead. Haymarket Books.

Brockie, T. N., Heinzelmann, M., & Gill, J. (2013). A framework to examine the role of epigenetics in 
health disparities among Native Americans. Nursing Research and Practice, 2013, 410395. https://doi.
org/10.1155/2013/410395

Cajete, G. A. (2020). Indigenous science, climate change, and indigenous community building: A framework of 
foundational perspectives for indigenous community resilience and revitalization. Sustainability, 12(22), 9569. 
https://doi.org/10.3390/su12229569

Consortium of Johnson-O’Malley Committees of Region IV, State of Washington, (Ed.), Beavert, V. R. (Project 
Director), & Walker Jr., D. E. (Technical Advisor). (1974). The way it was (Anaku Iwacha): Yakima legends (1st 
ed., Library of Congress Cat. No. 74-33971). Franklin Press.

Dashtdar, M., Dashtdar, M. R., Dashtdar, B., Kardi, K., & Shirazi, M. K. (2016). The concept of wind in 
traditional Chinese medicine. Journal of Pharmacopuncture, 19(4), 293–302. https://doi.org/10.3831/
KPI.2016.19.030

Deloria, V., Jr. (2023, June 20). God is red (4th ed.). Fulcrum Publishing.

Deloia, J., Barbiero, V. (2018). Essentials of Public Health Biology. United States: Jones & Bartlett Learning.

Jacob, M. M. (2014). Yakama Rising: Indigenous cultural revitalization, activism, and healing. University of 
Arizona Press.

Jacob, M. M. (2020). Huckleberries and Coyotes: Lessons from Our More Than Human Relations (illus. by C. 
Buck). Anahuy Mentoring, LLC.

Jacob, M. M. (2021, March 25). Fox Doesn’t Wear a Watch: Lessons from Mother Nature’s Classroom. Anahuy 
Mentoring, LLC.

Jacob, M. M. (2022, August 21). Birthday Gifts: Honoring People and Places We Love. Anahuy Mentoring, LLC.

Jacob, M. M., & RunningHawk Johnson, S. (Eds.). (2019). On Indian Ground: The Northwest (1st ed.). 
Information Age Publishing.

Korn, L. E. (2013). Rhythms of Recovery: Trauma, Nature, and the Body. (en itálicas, con punto al final)(1st 
ed.). Routledge.

Milliren, K. C. (2020). Resurrection flowers and Indigenous ecological knowledge: Sacred ecology, colonial 
capitalism, and Yakama feminism as preservation ethic (Master’s thesis). Purdue University Graduate School. 
https://doi.org/10.25394/PGS.12749612.v1

Rogers-LaVanne, M. P., Bader, A. C., de Flamingh, A., Saboowala, S., Smythe, C., Atchison, B., Moulton, N., 
Wilson, A., Wildman, D. E., Boraas, A., Uddin, M., & Worl, R., Malhi, R. S. (2023, September 8). Association 
between gene methylation and experiences of historical trauma in Alaska Native peoples. International Journal 
for Equity in Health, 22(1), 182. https://doi.org/10.1186/s12939-023-01967-7



53

M U J E R E S  YA K A M A  E N  L A  C A S A  C O M U N A L :  M E D I C I N A S  T R A N S M I T I D A S  P O R  E L  H U L Í  Y  C E R E M O N I A S 
T R A D I C I O N A L E S  D E  L O S  P R I M E R O S  A L I M E N T O S .  PA R T E  1

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Este artículo puede citarse como:

Allen, Hailey. 2026. “Mujeres Yakama en la casa comunal: medicinas transmitidas por el Hulí y 
ceremonias tradicionales de los primeros alimentos: parte 1.” Fourth World Journal 25 (2): 26–53.

A C E R C A  D E  L A  A U T O R A

Hailey Allen (Thx̱) es Yakama y Umatilla y recientemente obtuvo una 
licenciatura en Salud Pública, con especializaciones en Ciencia Política y 
Estudios Indígenas Americanos. Exbecaria de verano de CWIS, actualmente 
se integra a la organización como Kiaux Russell Jim Public Health Research 
Fellow, donde su trabajo se centra en la medicina tradicional de las mujeres. 

Hailey Allen

Su trayectoria estuvo profundamente influenciada por su tío abuelo, el fallecido anciano 
yakama Russell Jim —líder del longhouse y protector ambiental—, cuyo compromiso con la 
comunidad marcó su enfoque hacia la investigación y la salud pública. Desde una perspectiva 
feminista indígena, su labor académica destaca los roles de las mujeres dentro del longhouse 
yakama. En “Mujeres Yakama en la casa comunal: Medicinas transmitidas por el Hulí y 
ceremonias tradicionales de los Primeros Alimentos”, explora cómo la medicina, la ceremonia 
y las enseñanzas de los Primeros Alimentos sostienen el conocimiento cultural a través de las 
generaciones. Allen es también madre de dos hijos, corredora de fondo, cofundadora de Hulí 
Boardshop en Ferndale, Washington, y artista visual profesional incluida en el ArtsWA Public 
Artist Roster, donde crea retratos abstractos audaces y de múltiples capas que centran a las 
mujeres indígenas.

Shiva, V. (2020). Reclaiming the commons: Biodiversity, traditional knowledge, and the rights of Mother 
Earth. Synergetic Press.

Smith, L. T. (2012). Decolonizing methodologies: Research and Indigenous peoples. Zed Books.

Thornton, R. J. (2017). Healing the exposed being: The Ngoma healing tradition in South Africa [e-book]. Wits 
University Press. https://doi.org/10.18772/22017075850



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Úteros, lavados y sabiduría 
Etnobotánica traslacional y prácticas de curación  
con plantas de las mujeres haitianas en la diáspora
Por Ella T. Vardeman, Ph.D.; Shelsa Juste; Johanne Jacques; Hitline Lamarre;  

Edward Kennelly, Ph.D.; e Ina Vandebroek, Ph.D.  

Traducción de Yesenia Cortés

RESUMEN

La investigación comunitaria es importante en los estudios que involucran a mujeres como 
depositarias de conocimiento, ya que eleva sus voces y su capacidad de acción. Este estudio de caso 
adapta el concepto de “investigación traslacional” tras una encuesta etnobotánica con mujeres 
haitianas en la ciudad de Nueva York. Más allá de documentar las plantas medicinales para la salud de 
las mujeres, las participantes haitianas en centros comunitarios se involucraron en la transformación 
de los hallazgos de la investigación en herramientas prácticas mediante debates en grupos focales, 
en los que reevaluaron y refinaron los resultados con base en sus preferencias y conocimientos 
tradicionales. Esta colaboración dio como resultado materiales educativos cocreados —compilados 
por investigadoras, pero escritos por mujeres haitianas— que están disponibles en los centros 
comunitarios haitianos de Nueva York y en línea. Este modelo muestra la etnobotánica traslacional, 
en la que la investigación involucra proactivamente a las comunidades para generar recursos prácticos 
que apoyen su salud, el intercambio de conocimientos y el patrimonio cultural. Las futuras encuestas 
etnobotánicas y los organismos de financiación deberían reconocer los resultados traslacionales como 
esenciales para garantizar que la investigación beneficie a las comunidades de manera fundamental.

Palabras clave: Comunidades de la diáspora, medicina tradicional del Caribe, salud de los 
inmigrantes, comunicación sanitaria, etnobiología, extensión comunitaria, etnobotánica urbana, salud 
de la mujer

Introducción: De Haití a 
Nueva York: Mujeres, medicina  
con plantas y traducción del 
conocimiento tradicional

La medicina tradicional sigue siendo un 
recurso esencial de atención a la salud en 

todo el mundo, valorado por su disponibilidad, 
accesibilidad y asequibilidad, especialmente en 
comunidades rurales y urbanas marginadas, así 
como entre las poblaciones inmigrantes en áreas 
metropolitanas (Vandebroek 2013). Aunque 
los organismos internacionales de salud han 
mostrado un interés creciente, la importancia más 



55

W O M B S ,  WA S H E S ,  A N D  W I S D O M  :  T R A N S L AT I O N A L  E T H N O B O TA N Y  A N D 
T H E  P L A N T  H E A L I N G  P R A C T I C E S  O F  H A I T I A N  W O M E N  I N  T H E  D I A S P O R A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

amplia de la medicina tradicional sigue siendo 
poco reconocida (Hoenders y otros 2024). Como 
sistema de atención con base cultural y centrado 
en la comunidad, enfatiza la autogestión, 
la autonomía en la salud, el apoyo social y 
el bienestar espiritual. Sin embargo, estas 
dimensiones se pasan por alto con frecuencia 
en las políticas públicas, la práctica clínica y la 
investigación académica (Vandebroek 2023).

El conocimiento tradicional de las mujeres 
sobre las plantas también ha sido marginado 
en la etnobotánica, la disciplina académica que 
examina las relaciones entre las personas y las 
plantas (Nolan y Turner 2011). Históricamente, la 
mayoría de los etnobotánicos han sido hombres, 
lo que ha dado lugar a una subrepresentación 
de las mujeres poseedoras de conocimiento 
en las entrevistas, a menudo en favor de los 
miembros masculinos mayores de la comunidad 
(Howard-Borjas 2001). Incluso cuando los 
investigadores han incluido a las mujeres en los 
estudios etnobotánicos, temas como la salud 
de la mujer a menudo quedan sin explorar o se 
generalizan (van Andel, de Boer y Towns 2015). 
Además, las plantas utilizadas para una amplia 
gama de afecciones de salud reproductiva, desde 
infecciones vaginales hasta quistes ováricos y 
fibromas, a menudo se han agrupado en la amplia 
categoría de “salud reproductiva” o “problemas de 
la mujer” al analizar los datos. Esto ha ampliado 
la brecha entre los sistemas de conocimiento 
académico y tradicional, ya que muchas de las 
plantas utilizadas por las mujeres siguen siendo 
poco estudiadas en términos de seguridad y 
eficacia biomédica (Andel van, Boer de y Towns 
2015). Al mismo tiempo, es esencial reconocer 

que el conocimiento de las plantas medicinales 
ha demostrado una eficacia social y cultural, que 
no requiere validación epistemológica mediante 
estudios de laboratorio para ser significativa o 
legítima. (Vandebroek 2023).

Es importante destacar el papel activo de las 
mujeres en los sistemas de conocimiento indígena 
y tradicional. Por ejemplo, nuestro trabajo con 
mujeres haitianas de primera generación que 
viven en la ciudad de Nueva York ha demostrado 
la continua importancia cultural del uso de 
plantas como medicina, tanto en Haití como 
entre la diáspora haitiana (Vardeman, Kennelly 
y Vandebroek 2024). Hasta nuestro estudio de 
investigación original, el estudio etnobotánico 
más completo sobre la salud de las mujeres 
haitianas se realizó en la década de 1980 
(Weniger, Haag-Berrurier y Anton 1982). Los 
haitianos, tanto en el Caribe como en la diáspora, 
han enfrentado continuamente la opresión 
sistemática y las repercusiones de la colonización 
desde el siglo XV, cuando los españoles llegaron 
por primera vez a la isla La Española (Laguerre 
2016). Como resultado, los recursos esenciales, 
como la atención médica, no son accesibles de 
manera uniforme en todo Haití (Gibson y otros, 
2013) El uso de plantas medicinales en la cultura 
haitiana es un testimonio de la resiliencia del 
pueblo haitiano frente a la desigualdad en materia 
de salud.

Al destacar el papel de las mujeres haitianas 
como depositarias esenciales de conocimiento, 
buscamos amplificar sus voces conectando la 
investigación académica con la experiencia vivida, 
y creando maneras culturalmente significativas de 



56

E L L A  T.  VA R D E M A N ,  S H E L S A  J U S T E ,  J O H A N N E  J A C Q U E S ,  
H I T L I N E  L A M A R R E ,  E D WA R D  K E N N E L LY  E  I N A  VA N D E B R O E K

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

devolver este conocimiento transdisciplinario a la 
comunidad de origen. En nuestras investigaciones 
académicas previas (Vardeman y Vandebroek 
2022; Vardeman, Kennelly y Vandebroek 2024), 
nuestro objetivo fue comprender la amplitud 
y profundidad del conocimiento y el uso de 
las plantas medicinales entre las mujeres de la 
diáspora haitiana que residen actualmente en 
Nueva York. Con base en estos conocimientos, 
este estudio de caso explora el papel actual de 
la medicina con plantas en la identidad cultural 
haitiana y sitúa nuestro trabajo en el marco 
de la investigación traslacional. Inicialmente 
desarrollada en las ciencias biomédicas, la 
investigación traslacional se refiere al proceso de 
conectar los hallazgos de la investigación con las 
aplicaciones prácticas para generar resultados 
accesibles e impactantes que mejoren la salud y 
el bienestar (Sung et al. 2003; Zerhouni 2003). 
Ampliando este concepto, proponemos el 
término etnobotánica traslacional para describir 
la investigación que transmite activamente 
el conocimiento tradicional sobre las plantas 
en resultados culturalmente significativos e 
informados por la comunidad que apoyan tanto la 
salud como el patrimonio cultural.

Descripción general de los métodos 
mixtos de investigación

Metodología de investigación

La metodología de investigación para el 
estudio etnobotánico se describe en detalle en 
otra parte (Vardeman, Kennelly y Vandebroek 
2024). Brevemente, después de obtener la 
aprobación de la Junta de Revisión Institucional 

(IRB por sus siglas en inglés), se reclutaron 
100 mujeres haitianas mediante muestreo por 
conveniencia y bola de nieve en los barrios 
haitianos de Flatbush, Brooklyn (Little Haiti) 
y Jamaica, Queens (Tongco 2007). La mayor 
parte del reclutamiento de participantes se 
realizó a través de organizaciones comunitarias 
haitianas, incluyendo Haitiano-estadounidenses 
unidos por el progreso (HAUP por sus siglas 
en inglés Haitiano-estadounidenses unidos por 
el progreso). Varios miembros del personal 
de HAUP actuaron como traductores durante 
las entrevistas en criollo haitiano. Cuando 
comenzamos a reclutar participantes para 
nuestra investigación, visitamos principalmente 
botánicas, tiendas de curación caribeñas en 
la ciudad. Sin embargo, observamos que los 
inmigrantes caribeños hispanohablantes visitan 
estas tiendas con mayor frecuencia. Descubrimos 
que las organizaciones comunitarias, como HAUP 
y las iglesias haitianas, fueron los canales más 
eficaces para reclutar participantes debido a su 
proximidad a la comunidad haitiana de Nueva 
York. Todos los participantes nacieron en Haití, 
tenían 18 años o más, residían actualmente 
en la ciudad de Nueva York, declararon estar 
familiarizados con las plantas medicinales y 
expresaron su disposición a ser entrevistados. 
Los participantes fueron entrevistados después 
de obtener el consentimiento libre, previo e 
informado (CLPI), un sello distintivo de la 
investigación etnobotánica (Vandebroek et al. 
2025). El IRB de la Universidad Municipal de 
Nueva York (CUNY) revisó y otorgó permiso para 
nuestro estudio de investigación etnobotánica 
(IRB #2022-0107-Lehman).



57

W O M B S ,  WA S H E S ,  A N D  W I S D O M  :  T R A N S L AT I O N A L  E T H N O B O TA N Y  A N D 
T H E  P L A N T  H E A L I N G  P R A C T I C E S  O F  H A I T I A N  W O M E N  I N  T H E  D I A S P O R A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

El cuestionario incluyó componentes 
cuantitativos y cualitativos para evaluar el 
conocimiento sobre plantas medicinales en 
relación con la salud de las mujeres y constaba 
de las siguientes tres partes: 1) Utilización de 
plantas medicinales; 2) Plantas medicinales 
para la salud de las mujeres; 3) Antecedentes 
de los participantes. Los datos cuantitativos 
de esta encuesta se han publicado en otros 
estudios (Vardeman, Kennelly y Vandebroek 
2024). En este artículo, sintetizamos nuestros 
principales hallazgos en cuatro temas generales 
y presentamos respuestas cualitativas inéditas 
en forma de citas directas, dejando espacio para 
que los participantes se expresen con sus propias 
palabras y ofreciendo una perspectiva emic que 
complementa los datos cuantitativos.

Las plantas reportadas se recolectaron y 
validaron mediante la compra de material 
vegetal en tiendas y vendedores ambulantes 
haitianos en el Little Haiti. Los especímenes se 
recolectaron preguntando al personal si tenían 
material vegetal disponible, basándose en el 
nombre común. Identificamos los especímenes 
a través de la colección biocultural existente 
y las obras de referencia botánica del Jardín 
Botánico de Nueva York (NYBG por sus siglas 
en inglés). Específicamente, los especímenes 
se compararon con especímenes de herbario 
relevantes o se identificaron con claves botánicas. 
También se consultó a especialistas según fuera 
necesario para la identificación. Los especímenes 
validados se depositaron en el Herbario 
William & Lynda Steere y contribuyeron a las 
primeras muestras haitianas de la colección 

biocultural. Estos especímenes están disponibles 
digitalmente a través del Herbario Virtual C. V. 
Starr. Los nombres científicos de las plantas y 
su distribución geográfica siguieron el Catalogue 
of Life, y los nombres de las familias de plantas 
siguieron el APG IV.

Grupos focales y creación de materiales de 
divulgación

Tras completar la encuesta etnobotánica y 
realizar el análisis inicial de datos, facilitamos 
una serie de aproximadamente 15 grupos 
focales con clientes de HAUP, el término 
preferido en Haitiano-estadounidenses unidos 
por el progreso (HAUP). Estas sesiones se 
llevaron a cabo durante las clases de inglés para 
hablantes de otros idiomas que se impartieron 
semanal o quincenalmente en otoño de 2023. 
Los grupos focales incluyeron presentaciones 
conversacionales y guiadas por PowerPoint sobre 
los hallazgos etnobotánicos. Muchos miembros 
del personal de HAUP y de la comunidad ya 
habían participado o ayudado a facilitar la 
encuesta durante el otoño de 2022; sin embargo, 
se estima que 20 clientes varones que no 
participaron en la recopilación original de datos 
también contribuyeron a las discusiones de los 
grupos focales.

Las sesiones iniciales se centraron en la 
presentación de los principales hallazgos de la 
encuesta, seguidas de debates grupales entre el 
personal de HAUP, el primer autor y miembros 
de la comunidad para identificar los materiales 
de divulgación preferidos (p. ej., libros, eventos 
comunitarios, recursos informativos) y el 



58

E L L A  T.  VA R D E M A N ,  S H E L S A  J U S T E ,  J O H A N N E  J A C Q U E S ,  
H I T L I N E  L A M A R R E ,  E D WA R D  K E N N E L LY  E  I N A  VA N D E B R O E K

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

contenido relevante (p. ej., usos de las plantas, 
recetas). Las sesiones posteriores exploraron 
con mayor detalle las plantas más reportadas, 
incluyendo sus usos y métodos de preparación. 
Los participantes aportaron conocimientos 
adicionales sobre cada planta, incluyendo 
usos alternativos, técnicas de preparación y 
prácticas culturales relacionadas. Estas sesiones 
completaron las lagunas en los métodos de 
preparación y usos alternativos que no se 
abordaron durante la encuesta inicial.

También se promovieron sesiones individuales 
de cocreación para personas con interés 
particular en el proyecto. Todos los materiales de 
divulgación se desarrollaron en colaboración con 
miembros y personal de la comunidad de HAUP, 
y las ideas de estas sesiones se incorporaron 
en carteles infográficos y materiales digitales. 
Estos recursos se pusieron a disposición de la 
comunidad de HAUP en sus sedes de Brooklyn y 
Queens y se crearon con el software Canva.

Resultados

Principales hallazgos de la encuesta 
etnobotánica con mujeres haitianas

Tema 1: “Porque soy haitiana”:  
Continuidad cultural a través del uso  
de plantas medicinales

Nuestra encuesta etnobotánica con mujeres 
haitianas en la ciudad de Nueva York reveló 
que el uso de plantas medicinales estaba muy 
extendido tanto antes como después de migrar 
a la ciudad. La gran mayoría de las participantes 

indicó que el uso de plantas medicinales era un 
aspecto esencial de la cultura haitiana. En varias 
entrevistas, al preguntarles “¿Por qué usa plantas 
medicinales?”, las participantes respondieron: 
“Porque soy haitiana” (p. ej., participante 85, 
30 años; participante 76, 37 años; participante 
65, 65 años). El conocimiento de las plantas 
medicinales se transmite intergeneracionalmente, 
principalmente a través de las mujeres de la 
familia, en particular las madres y las abuelas. Al 
preguntarles cómo aprendieron sobre las plantas 
medicinales, dos participantes (participante 76, 
37 años; participante 83, 32 años) respondieron: 
“Porque crecí en Haití con mi abuela”.

Los resultados cuantitativos de nuestra 
encuesta mostraron además que la comunidad 
haitiana ha desarrollado una sólida red, distinta 
a la de otras comunidades caribeñas de Nueva 
York, que facilita el acceso a plantas medicinales 
de Haití a través de comerciantes locales y 
miembros de la comunidad. A lo largo de las 
entrevistas, las participantes expresaron su 
añoranza de Haití o de la forma de vida que 
habían experimentado allí, donde se sentían más 
conectadas con su comunidad y la naturaleza. Al 
hablar de este tema, la participante 84 (60 años) 
afirmó: “Todas las plantas estaban disponibles 
en mi patio trasero en Haití”. Las participantes 
citaron comúnmente “haber crecido en el campo” 
como razón para su conocimiento de las plantas 
medicinales. Sin embargo, también indicaron 
que el uso de plantas medicinales era una forma 
de vida en Haití, especialmente en el campo, 
debido a la falta de acceso a la atención médica, 



59

W O M B S ,  WA S H E S ,  A N D  W I S D O M  :  T R A N S L AT I O N A L  E T H N O B O TA N Y  A N D 
T H E  P L A N T  H E A L I N G  P R A C T I C E S  O F  H A I T I A N  W O M E N  I N  T H E  D I A S P O R A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

como lo ilustró una mujer: “Crecí en el campo. No 
teníamos médicos” (participante 42, 54 años). A 
lo largo de las entrevistas, las mujeres recalcaron 
la importancia del uso de plantas medicinales de 
Haití como una forma de preservar su conexión 
con su herencia.

Tema 2: Cuidado del útero: nacimiento, 
recuperación y limpieza

Las tres principales afecciones de salud 
femenina tratadas con mayor frecuencia con 
plantas medicinales fueron el parto y el puerperio, 
las infecciones vaginales y la limpieza vaginal. 
Casi todas las participantes conocían al menos 
una planta medicinal utilizada durante el parto 
y las semanas posteriores (puerperio). A lo largo 
de las entrevistas, varias madres indicaron la 
importancia de tener estas plantas disponibles 
desde Haití para sus hijas. El conocimiento de 
estas plantas no se limitaba a las mujeres. En 
una entrevista, una participante embarazada 
indicó que su esposo sabía qué plantas necesitaría 
después del parto. Las plantas utilizadas para 
las infecciones vaginales y la limpieza vaginal 
eran intercambiables, ya que la limpieza vaginal 
se consideraba necesaria para prevenirlas. Las 
mujeres mencionaron la importancia de la 
limpieza vaginal una vez al mes después de la 
menstruación. Las plantas utilizadas para estas 
tres afecciones se aplican principalmente por 
vía tópica y, por lo tanto, entran en contacto 
directo con la vagina y el ecosistema vaginal; 
sin embargo, sus efectos en el contexto de la 
salud femenina están poco estudiados. Con base 
en estos resultados, destacamos la necesidad 

de realizar más estudios de laboratorio sobre 
plantas de uso común para estas afecciones 
en nuestro trabajo previo. Para las infecciones 
vaginales, en particular, también se utilizaron 
sustancias distintas a las plantas medicinales, 
como la amoxicilina y el permanganato. Las 
mujeres haitianas indicaron que, para afecciones 
percibidas como “menos graves”, como las 
infecciones vaginales y la limpieza vaginal, eran 
más propensas a automedicarse con plantas o 
sustancias medicinales que a acudir al médico.

Tema 3: Plantas compartidas, prácticas 
diferenciadas: tradiciones de salud de 
las mujeres haitianas y dominicanas en 
Nueva York 

Nuestro trabajo previo también comparó el 
conocimiento etnobotánico sobre la salud de 
las mujeres entre las comunidades haitiana y 
dominicana de la ciudad de Nueva York. Esta 
última comunidad consistió en 165 participantes 
de la encuesta, de ambos sexos, mayores de 
18 años, nacidos en la República Dominicana 
y residentes en la ciudad de Nueva York 
(Vandebroek y Balick 2012). La mayoría de las 
plantas utilizadas por ambas comunidades eran 
plantas alimenticias. Este resultado concuerda 
con estudios etnobotánicos previos, que han 
indicado que las comunidades inmigrantes en 
entornos urbanos adaptan sus farmacopeas 
vegetales para incluir plantas de más fácil acceso 
(Vandebroek y Balick 2014). Descubrimos que 
muchas afecciones de salud femenina tratadas 
con plantas medicinales eran similares en ambas 



60

E L L A  T.  VA R D E M A N ,  S H E L S A  J U S T E ,  J O H A N N E  J A C Q U E S ,  
H I T L I N E  L A M A R R E ,  E D WA R D  K E N N E L LY  E  I N A  VA N D E B R O E K

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

comunidades. Sin embargo, el uso de plantas 
medicinales para el parto y el puerperio tenía 
mayor relevancia cultural en la comunidad 
haitiana de Nueva York. Esto probablemente 
refleja la relativa inaccesibilidad a la atención 
médica materna en Haití en comparación con 
la República Dominicana, como explicó una 
participante (una mujer de 54 años) cuando se le 
preguntó por qué conocía las plantas medicinales: 
“Porque tuve hijos en Haití”. Si bien ambas 
comunidades compartían muchas plantas para 
la salud femenina, muy pocas se utilizaban 
para las mismas afecciones. Por ejemplo, 
plantas comestibles comunes como Syzygium 
aromaticum (L.) Merr. & L.M.Perry (jiwòf, 
clavo de olor; 91 informes de uso), Petroselinum 
crispum (Mill.) Fuss (pési, perejil; 82 informes 
de uso), Carica papaya L. (fèy papay, papaya; 
51 informes de uso) fueron reportados de 
manera única por las mujeres haitianas para 
la salud de la mujer en comparación con 
la comunidad dominicana. Estos hallazgos 
subrayan la composición única de la farmacopea 
de cada comunidad caribeña, que es el cuerpo 
culturalmente específico de conocimientos 
y prácticas medicinales a través del cual las 
comunidades identifican, preparan y utilizan 
plantas para la salud y el bienestar.

Tema 4: Toda medicina proviene de  
las plantas, pero la dosis es lo que  
crea la medicina.

Los participantes haitianos reiteraron su 
firme creencia en la eficacia de las plantas 

medicinales a lo largo de las entrevistas. 
Varios participantes mencionaron que las 
plantas medicinales eran el método de 
autocuración: “En aquellos tiempos, era todo 
lo que necesitábamos” (participante 85, 30 
años). Otros participantes destacaron el papel 
de las plantas en la cultura haitiana como una 
razón para creer en la eficacia de las plantas 
medicinales: “Es la cultura en la que crecí” 
(participante 58, 22 años) y “Creo en ellas 
porque así es como me criaron” (participante 
33, 39 años).

La confianza en las plantas medicinales 
también surgió de la creencia de que 
“toda medicina proviene de las plantas” 
(participante 95, 39 años; participante 88, 56 
años; participante 64, 40 años; participante 
65, 65 años; participante 35, 67 años) y 
que usar plantas medicinales es “ir directo 
a la fuente” (participante 65, 65 años). Los 
participantes también enumeraron su fe 
como una razón para creer en las plantas 
medicinales: “Dios creó un mundo con todos 
los medicamentos” (participante 100, 69 
años) y “[las plantas son] el regalo de Dios 
para nosotros” (participante 75, 32 años). 
Sin embargo, la seguridad de las plantas 
medicinales fue una preocupación importante 
para muchos participantes. Como afirmó 
el participante 11 (39 años) cuando se le 
preguntó si creía que las plantas medicinales 
eran peligrosas, “Toda planta es peligrosa si 
no conoces la dosis”. De manera similar, el 
participante 90 (28 años) dijo: “Las plantas 



61

W O M B S ,  WA S H E S ,  A N D  W I S D O M  :  T R A N S L AT I O N A L  E T H N O B O TA N Y  A N D 
T H E  P L A N T  H E A L I N G  P R A C T I C E S  O F  H A I T I A N  W O M E N  I N  T H E  D I A S P O R A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

pueden curar cualquier cosa, todo es cuestión de 
la dosis”. El énfasis en la dosis también surgió 
durante las sesiones de grupos focales e influyó 
directamente en el enfoque de los materiales de 
divulgación.

Traducir la investigación a la práctica 
a través de la cocreación

Las primeras conversaciones durante 
los grupos focales generaron una lista de 
información que los miembros de la comunidad 
desearían ver sobre los resultados físicos de 
cada planta medicinal popular de la encuesta, 
incluyendo nombres de plantas en inglés y 
criollo, cómo identificarlas (con imágenes), 
sus beneficios y riesgos, la importancia de 
cada planta para la comunidad haitiana y 
precauciones de seguridad. El título de los 
materiales de divulgación en criollo, “Fèy se 
sante fanm”, se generó durante las discusiones 
grupales, expresando la idea de que las 
plantas medicinales (fèy) son fundamentales 
para el bienestar de las mujeres y la curación 
tradicional.

Tras los grupos focales, las discusiones 
se convirtieron en sesiones de cocreación 
centradas en el desarrollo de contenido para 
materiales educativos. El objetivo de estos 
materiales era repatriar el conocimiento 
tradicional, tanto del estudio etnobotánico 

inicial como de la información generada por el 
debate comunitario. Cada sesión de cocreación 
consistió en presentar los resultados del estudio 
etnobotánico para cada una de las 25 plantas 
más populares, incluyendo sus nombres 
comunes, usos reportados para la salud 
femenina y otras afecciones, preparaciones 
y cualquier nota adicional del estudio 
(Figura 1). Tanto hombres como mujeres 
participaron en la discusión y demostraron 
un conocimiento sustancial de las plantas 
medicinales relacionadas con la salud femenina. 
Incluso en el caso de las plantas asociadas con 
afecciones reproductivas más sensibles, como 
las infecciones vaginales y la limpieza, los 
hombres participantes aportaron información 
sobre las aplicaciones y preparaciones de las 
plantas que utilizan sus esposas, madres y 
otros familiares. Las mujeres participantes 
no mostraron vergüenza al hablar de temas 
delicados. Esta apertura fue coherente con 
las actitudes hacia la salud reproductiva 
femenina observadas durante la fase inicial 
de la encuesta de la investigación. Incluso en 
presencia de traductores o entrevistadores 
masculinos, las mujeres se mostraron cómodas 
y despreocupadas al hablar de temas de salud 
reproductiva femenina. Sesiones individuales 
con clientes específicos de HAUP que tenían 
un interés particular en el proyecto revisaron 
algunos de los materiales generados.



62

E L L A  T.  VA R D E M A N ,  S H E L S A  J U S T E ,  J O H A N N E  J A C Q U E S ,  
H I T L I N E  L A M A R R E ,  E D WA R D  K E N N E L LY  E  I N A  VA N D E B R O E K

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 1
Ejemplo de una diapositiva utilizada durante la discusión de Momordica charantia (Asosi o melón amargo). Durante las 

sesiones de cocreación en HAUP, los miembros de la comunidad aportaron conocimientos complementarios (en negritas), 

incluyendo detalles sobre dosis, precauciones, interacciones, usos medicinales y la importancia general de la planta.



63

W O M B S ,  WA S H E S ,  A N D  W I S D O M  :  T R A N S L AT I O N A L  E T H N O B O TA N Y  A N D 
T H E  P L A N T  H E A L I N G  P R A C T I C E S  O F  H A I T I A N  W O M E N  I N  T H E  D I A S P O R A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 2
Póster informativo disponible en ambas sedes de HAUP. 

Antes de las discusiones de los grupos 
focales, el objetivo era crear un libro o folleto 
físico disponible a través de HAUP, que 
comunicara los resultados de la encuesta. Sin 
embargo, en colaboración con la comunidad, 
decidimos desarrollar materiales en línea para 
que la información fuera más accesible. Como 
resultado, desarrollamos dos tipos de materiales 

de divulgación. Primero, diseñamos un póster 
en inglés que comunica los principales hallazgos 
de la encuesta (Figura 2) para cada una de las 
sedes de HAUP en Brooklyn y Queens. El póster 
contiene información sobre la metodología de la 
investigación, una exención de responsabilidad 
sobre consejos médicos, los aspectos más 
destacados de los resultados de la encuesta y 



64

E L L A  T.  VA R D E M A N ,  S H E L S A  J U S T E ,  J O H A N N E  J A C Q U E S ,  
H I T L I N E  L A M A R R E ,  E D WA R D  K E N N E L LY  E  I N A  VA N D E B R O E K

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 3
Ejemplo de información proporcionada en la presentación en línea para dos de las principales plantas reportadas en la 

encuesta etnobotánica, Menta spicata L. (nombre criollo haitiano, ti bomn) y Cajanus cajan (L.) Huth. (pwa kongo).

dos códigos QR. Un código QR enlaza con el 
artículo de investigación de acceso abierto sobre 
la encuesta etnobotánica, publicado en la revista 
académica Journal of Ethnopharmacology, y 
los demás enlaces a una presentación en línea 
publicada en Canva. La presentación reitera 
la información de la encuesta del póster, pero 
también incorpora información sobre cada una 
de las plantas medicinales más reportadas en 
las sesiones de grupos focales, incluyendo sus 
nombres botánicos (científicos), en criollo e 
inglés, el número de participantes que reportaron 

usar la planta, cada uno de los problemas de salud 
de las mujeres y otras afecciones reportadas, 
información de seguridad y una imagen de la 
planta que resalta sus características botánicas 
(Figura 3). La presentación también contiene 
información científica sobre los usos medicinales 
de varias plantas, así como información de 
seguridad extraída de la literatura académica. 
Finalmente, una tabla organizada por afecciones 
de salud de las mujeres ofrece un resumen de 
los métodos de preparación de la encuesta y las 
sesiones de grupos focales.



65

W O M B S ,  WA S H E S ,  A N D  W I S D O M  :  T R A N S L AT I O N A L  E T H N O B O TA N Y  A N D 
T H E  P L A N T  H E A L I N G  P R A C T I C E S  O F  H A I T I A N  W O M E N  I N  T H E  D I A S P O R A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Discusión

Navegando los límites del conocimiento: 
reflexiones y desafíos

La importancia de la comunidad para generar 
confianza

Esta investigación sólo fue posible gracias 
a un enfoque basado en la comunidad. Como 
etnobotánicos con formación académica y 
personas ajenas a la comunidad, al principio nos 
costó trabajo reclutar participantes. Solo después 
de forjar relaciones con organizaciones como 
HAUP fue posible una mayor interacción con la 
comunidad.

Lamentablemente, el clima político actual 
en Estados Unidos está cambiando esta 
dinámica para las comunidades de inmigrantes. 
Una encuesta etnobotánica comunitaria con 
comunidades inmigrantes, como la realizada 
en 2022, podría no ser viable en 2025. Las 
tensiones en torno a la inmigración han afectado 
enormemente a la comunidad haitiana en 
Nueva York y otros lugares. Por ejemplo, uno 
de los resultados previstos de este proyecto, a 
petición de la comunidad, era realizar un evento 
comunitario presencial con una degustación de 
tés medicinales para la salud femenina, así como 
debates y celebraciones sobre plantas medicinales 
haitianas con mujeres haitianas de la comunidad. 
Sin embargo, tras conversaciones adicionales 
dentro de la comunidad, decidimos que esta no 
era una iniciativa de divulgación viable debido 
al temor a reunirse con la comunidad haitiana. 

Los investigadores que continúan trabajando 
con grupos de inmigrantes vulnerables deberían 
mantener estas importantes conversaciones 
con los miembros de la comunidad para tomar 
decisiones informadas que protejan y beneficien a 
toda la comunidad.

Equilibrio entre el conocimiento académico y  
el tradicional

Uno de los mayores desafíos para crear 
materiales de divulgación significativos fue 
combinar el conocimiento académico con el 
conocimiento tradicional. En las discusiones de 
los grupos focales, los miembros de la comunidad 
indicaron que ciertas plantas no eran seguras para 
ciertos grupos de edad o mujeres embarazadas. 
Las discusiones sobre la seguridad de cada planta 
surgieron regularmente durante las sesiones y 
reflejaron la importancia de la dosis mencionada 
previamente en las entrevistas. Sin embargo, la 
seguridad de varias de las plantas más reportadas, 
cuya toxicidad se evidencia en la literatura 
académica, no se discutió en las sesiones de los 
grupos focales. Por ejemplo, el ricino, la especie 
conocida por la comunidad haitiana como 
maskriti (Ricinus communis L.) era una planta 
muy valorada por sus beneficios para la salud 
de las mujeres y tiene gran importancia en la 
cultura haitiana y caribeña en general, pero se 
sabe que es tóxica (Abomughaid y otros, 2024). 
Ni durante las entrevistas de investigación ni en 
los grupos focales surgieron preocupaciones de 
seguridad con respecto al uso de esta planta, a 
pesar de lo que se sabe en la literatura científica. 
Si bien la mayor parte de la información generada 



66

E L L A  T.  VA R D E M A N ,  S H E L S A  J U S T E ,  J O H A N N E  J A C Q U E S ,  
H I T L I N E  L A M A R R E ,  E D WA R D  K E N N E L LY  E  I N A  VA N D E B R O E K

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

para los materiales de divulgación se generó o 
solicitó durante debates comunitarios, finalmente 
decidimos incluir advertencias e información de 
seguridad para la Ricinus communis. Seguimos 
el mismo enfoque para otras plantas con 
mayor incidencia en la literatura científica que 
planteaban inquietudes sobre su seguridad, con 
el objetivo de brindar información relevante 
al conocimiento tradicional y permitir a los 
miembros de la comunidad tomar decisiones 
informadas sobre su salud, ya sea siguiendo 
las recomendaciones biomédicas estándar, el 
conocimiento cultural o una combinación de 
ambos.

La limpieza vaginal fue una de las tres 
principales afecciones de salud femenina 
reportadas durante la encuesta etnobotánica. 
Muchas de las mismas plantas y preparaciones 
tópicas, como los lavados, se utilizan para tratar 
infecciones vaginales e ITS. Sin embargo, datos de 
salud pública de la comunidad haitiana en Miami 
indican que el uso intravaginal de estas hierbas 
puede contribuir a tasas más altas de cáncer de 
cuello uterino y otras infecciones reproductivas 
(Menard y otros, 2010;Seay y otros, 2017). Como 
se mencionó anteriormente, existe información 
científica limitada sobre los efectos específicos 
de estas plantas cuando se utilizan como lavados 
vaginales (Andel van, Boer de y Towns 2015; 
Vardeman y Vandebroek, 2022). Para equilibrar 
la importancia cultural de la limpieza vaginal 
para la higiene y la atención médica preventiva en 
la comunidad haitiana con los efectos adversos, 
optamos por omitir la lista directa de plantas 
o preparaciones para la limpieza vaginal en los 
materiales de divulgación.

El aborto también fue uno de los problemas de 
salud más reportados por las mujeres durante la 
encuesta. Si bien muchas mujeres entrevistadas 
no tuvieron problema en hablar sobre estas 
plantas, otras dudaron en mencionar alguna 
planta para esta afección, especialmente durante 
las entrevistas realizadas en iglesias comunitarias. 
Los miembros de la comunidad expresaron esta 
preocupación durante las sesiones de grupos 
focales y finalmente solicitaron que también 
omitiéramos las plantas utilizadas para el aborto.

Otro desafío fue identificar correctamente los 
especímenes botánicos de plantas utilizadas por 
la comunidad haitiana para la salud femenina. 
Los especímenes se adquirieron a través de 
vendedores haitianos que visitaban el lugar y 
solicitaban las plantas por su nombre común 
en criollo haitiano. Muchos de los especímenes 
disponibles en el comercio estaban secos o 
contenían solo un tipo de tejido vegetal (es 
decir, solo hojas o solo raíces). Casi todos 
los especímenes eran estériles (sin partes 
reproductivas), lo que dificulta considerablemente 
su identificación (Salick y Solomon, 2014). El 
herbario biocultural y la colección de referencia 
del NYBG contenían muchas otras plantas 
medicinales que utilizan otras comunidades 
caribeñas de la ciudad de Nueva York. Esta 
colección fue una referencia invaluable para la 
identificación de plantas medicinales haitianas. 
Para especímenes más difíciles, I.V. es un 
botánico de formación y especialista en plantas 
caribeñas, y pudo realizar identificaciones. Los 
grupos de investigación que buscan realizar 
investigación etnobotánica traslacional deben 



67

W O M B S ,  WA S H E S ,  A N D  W I S D O M  :  T R A N S L AT I O N A L  E T H N O B O TA N Y  A N D 
T H E  P L A N T  H E A L I N G  P R A C T I C E S  O F  H A I T I A N  W O M E N  I N  T H E  D I A S P O R A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

formar un equipo multidisciplinario que incluya 
especialistas en botánica y etnobotánica.

Financiación y recursos para la etnobotánica 
traslacional

Otro reto para este proyecto fue la financiación 
y los recursos adecuados para producir 
resultados de etnobotánica translacional. 
Este proyecto de investigación fue financiado 
por el National Institute of Complementary 
and Integrative Health (Instituto Nacional 
de Salud Complementaria e Integral), la 
Office of Dietary Supplements at the National 
Institutes of Health (Oficina de Suplementos 
Dietéticos de los Institutos Nacionales de 
Salud) y el Garden Club of America (Club de 
Jardín de EUA). La financiación de materiales 
de divulgación, como los que finalmente 
coprodujimos con la comunidad, se incluyó como 
un resultado importante de la investigación 
en los presupuestos y solicitudes iniciales. Sin 
embargo, otras circunstancias limitaron el tipo de 
materiales de divulgación que pudimos producir, 
incluyendo materiales bilingües.

Durante las discusiones de los grupos 
focales, la comunidad reiteró la importancia de 
que los materiales de divulgación estuvieran 
disponibles tanto en inglés como en criollo. 
Sin embargo, nuestras limitadas habilidades 
lingüísticas, presupuesto y tiempo dificultaron 
nuestra capacidad para completar la traducción. 
Durante la encuesta etnobotánica, contábamos 
con fondos para contratar traductores que 
ayudaran con las entrevistas en criollo haitiano. 
Sin embargo, estas entrevistas fueron verbales. 

Muchos traductores que hablan criollo haitiano 
con fluidez no necesariamente lo escriben con 
fluidez. Se requeriría una cantidad considerable 
de tiempo y presupuesto para apoyar a alguien 
en la traducción completa de todos los materiales 
al criollo con el nivel de detalle requerido. 
Actualmente, no tenemos todos los materiales 
disponibles en criollo. En futuros proyectos 
etnobotánicos de traducción, planeamos priorizar 
esto desde el principio.

Conclusión: Un modelo de 
empoderamiento

Este estudio de caso, incluyendo sus 
componentes de investigación y divulgación, 
ofrece un modelo para la etnobotánica 
traslacional. La etnobotánica traslacional es un 
enfoque que va más allá de documentar el uso 
de las plantas desde una perspectiva académica, 
para transformar activamente el conocimiento 
etnobotánico en materiales culturalmente 
significativos y accesibles que benefician 
directamente a las comunidades de origen de 
las cuales proviene dicho conocimiento. Esto 
incluye la participación de coautores haitianos 
en publicaciones académicas. Con este trabajo, 
pasamos de la investigación etnobotánica 
clásica a la creación de herramientas útiles con 
y para los miembros de la comunidad. Nuestras 
experiencias en investigación y divulgación 
resaltan la importancia de la etnobotánica 
comunitaria, tanto como punto de partida 
práctico para proyectos etnobotánicos, como 
para la toma de decisiones sobre investigación y 
resultados que benefician a la comunidad. En la 



68

E L L A  T.  VA R D E M A N ,  S H E L S A  J U S T E ,  J O H A N N E  J A C Q U E S ,  
H I T L I N E  L A M A R R E ,  E D WA R D  K E N N E L LY  E  I N A  VA N D E B R O E K

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

R E F E R E N C E S

Abomughaid, Mosleh Mohammad, John Oluwafemi Teibo, Opeyemi Abigail Akinfe, Abiodun Mohammed 
Adewolu, Titilade Kehinde Ayandeyi Teibo, Mohammed Afifi, Ammar Mohammed Hamood Al-Farga, Hayder 
M. Al-kuraishy, Ali I. Al-Gareeb, Athanasios Alexiou, Marios Papadakis, and Gaber El-Saber Batiha. 2024. “A 
phytochemical and pharmacological review of Ricinus communis L.”  Discover Applied Sciences 6 (6):315. doi: 
10.1007/s42452-024-05964-5.

Andel van, Tinde, Hugo Boer de, and Alexandra Towns. 2015. “Gynaecological, andrological and urological 
problems: An ethnopharmacological perspective.” In Ethnopharmacology, edited by M Heinrich and A.K. Jäger, 
199-212.

Gibson, Martha, Betty Carlson Bowles, Lauren Jansen, and Jane Leach. 2013. “Childbirth education in 
rural Haiti: Reviving low-tech teaching strategies.”  The Journal of Perinatal Education 22 (2):93-102. doi: 
10.1891/1058-1243.22.2.93.

Hoenders, Rogier, Ricardo Ghelman, Caio Portella, Samantha Simmons, Amy Locke, Holger Cramer, Daniel 
Gallego-Perez, and Miek Jong. 2024. “A review of the WHO strategy on traditional, complementary, and 
integrative medicine from the perspective of academic consortia for integrative medicine and health.”  Frontiers 
in Medicine Volume 11 - 2024. doi: 10.3389/fmed.2024.1395698.

comunidad haitiana, centros comunitarios como 
HAUP y las iglesias haitianas desempeñaron un 
papel central en este proyecto. No hubo una única 
persona o líder que tomara decisiones sobre lo 
que era mejor para la comunidad. En cambio, 
adoptamos un enfoque que incorporó e involucró 
al mayor número posible de miembros de la 
comunidad para fundamentar las decisiones para 
la comunidad.

Este proyecto de investigación se centró 
en la salud de las mujeres, con las mujeres 
haitianas como protagonistas de la difusión del 
conocimiento tradicional dentro de la comunidad 
de la diáspora haitiana en Nueva York. Las 
futuras investigaciones deberían reconocer tanto 
los sistemas de conocimiento diaspórico como 
los tradicionales, con especial atención al papel 
de las mujeres en su mantenimiento en entornos 
urbanos.

Reconocimientos 

Los autores agradecen sinceramente a todos 
los entrevistados por su participación. La 
comunidad haitiana es propietaria exclusiva de 
sus conocimientos tradicionales y patrimonio 
biocultural. Los autores también desean 
expresar su profunda gratitud hacia Haitiano-
estadounidenses unidos por el progreso por su 
amable ayuda en la facilitación y traducción de 
las entrevistas.

Fondos

Este trabajo fue apoyado por los Institutos 
Nacionales de Salud [Subvenciones Nros. R21 
AT001889, F31 AT011471] y la Beca Anne S. 
Chatham para Botánica Medicinal del Garden 
Club of America.



69

W O M B S ,  WA S H E S ,  A N D  W I S D O M  :  T R A N S L AT I O N A L  E T H N O B O TA N Y  A N D 
T H E  P L A N T  H E A L I N G  P R A C T I C E S  O F  H A I T I A N  W O M E N  I N  T H E  D I A S P O R A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Howard-Borjas, Patricia. 2001. Women in the plant world: the significance of women and gender bias for 
botany and for biodiversity conservation: Wageningen Universiteit.

Laguerre, M.S. 2016. Diasporic citizenship: Haitian Americans in transnational America. 1st ed. London: 
Palgrave Macmillan London.

Menard, J., E. Kobetz, J. Diem, M. Lifleur, J. Blanco, and B. Barton. 2010. “The sociocultural context of 
gynecological health among Haitian immigrant women in Florida: applying ethnographic methods to public 
health inquiry.”  Ethnic Health 15 (3):253-67. doi: 10.1080/13557851003671761.

Nolan, Justin M, and Nancy J Turner. 2011. “Ethnobotany: the study of people-plant relationships.”  
Ethnobiology 9:133-147.

Salick, J, and J Solomon. 2014. “Herbarium curation of biocultural plant collections and vouchers.” In Curating 
Biocultural Collections: A Handbook. Royal Botanic Gardens Kew, London, 43-54.

Seay, J., M. Mandigo, J. Kish, J. Menard, S. Marsh, and E. Kobetz. 2017. “Intravaginal practices are associated 
with greater odds of high-risk HPV infection in Haitian women.”  Ethnicity & Health 22 (3):257-265. doi: 
10.1080/13557858.2016.1246423.

Sung, Nancy S., William F. Crowley, Jr, Myron Genel, Patricia Salber, Lewis Sandy, Louis M. Sherwood, Stephen 
B. Johnson, Veronica Catanese, Hugh Tilson, Kenneth Getz, Elaine L. Larson, David Scheinberg, E. Albert 
Reece, Harold Slavkin, Adrian Dobs, Jack Grebb, Rick A. Martinez, Allan Korn, and David Rimoin. 2003. 
“Central challenges facing the national clinical research enterprise.”  JAMA 289 (10):1278-1287. doi: 10.1001/
jama.289.10.1278.

Tongco, Maria Dolores C. 2007. “Purposive sampling as a tool for informant selection.”  Ethnobotany Research 
and Applications 5:147–158.

Vandebroek, I., and M. J. Balick. 2014. “Lime for chest congestion, bitter orange for diabetes: foods as medicines 
in the Dominican Community in New York City.”  Economic Botany 68 (2):177-189. doi: 10.1007/s12231-014-
9268-5.

Vandebroek, Ina. 2013. “Intercultural health and ethnobotany: How to improve healthcare for underserved and 
minority communities?”  Journal of Ethnopharmacology 148 (3):746-754. doi: 10.1016/j.jep.2013.05.039.

Vandebroek, Ina. 2023. “Traveling traditions: Dominican ethnobotany in service of caring for the community.” 
In Decolonizing Paradise: A Radical Ethnography of Environmental Stewardship in the Caribbean edited by R. 
Diaz, 203-230. New York: Peter Lang.

Vandebroek, Ina, and Michael J. Balick. 2012. “Globalization and loss of plant knowledge: Challenging the 
paradigm.”  PloS one 7 (5):e37643. doi: 10.1371/journal.pone.0037643.

Vandebroek, Ina, JR Stepp, Ripu Kunwar, Norma Hilgert, María Teresa Pulido Silva, Ana H Ladio, Charles R 
Clement, Washington Soares Ferreira Júnior, Alexandra M Towns, and Israel Borokini. 2025. “Upholding ethical 
accountability in ethnobotany and ethnobiology research.”



70

E L L A  T.  VA R D E M A N ,  S H E L S A  J U S T E ,  J O H A N N E  J A C Q U E S ,  
H I T L I N E  L A M A R R E ,  E D WA R D  K E N N E L LY  E  I N A  VA N D E B R O E K

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Este artículo puede citarse como:

Vardeman, Ella T., Shelsa Juste, Johanne Jacques, Hitline Lamarre, Edward Kennelly, and Ina 
Vandebroek. 2026. “Úteros, lavados y sabiduría: etnobotánica traslacional y prácticas de curación 
con plantas de las mujeres haitianas en la diáspora.” Fourth World Journal 25 (2): 54–72.

S O B R E  L O S  A U T O R E S

Ella T. Vardeman, Ph.D., es investigadora posdoctoral en el laboratorio de la Dra. Cassandra Quave 
en la Universidad Emory, en Atlanta, Georgia. Completó sus estudios doctorales en Ciencias de las 
Plantas en el Graduate Center de la City University of New York y en el Jardín Botánico de Nueva 
York en 2025, bajo la tutoría de los Dres. Edward Kennelly e Ina Vandebroek. Su tesis doctoral se 
titula “La etnofarmacología de las plantas medicinales para la salud de las mujeres caribeñas”. La 
investigación actual de la Dra. Vardeman continúa enfocándose en las plantas medicinales de uso 
común para la salud de las mujeres y en sus efectos sobre la microbiota vaginal.

Shelsa Juste es coordinadora del programa de educación para adultos en Haitian Americans 
United for Progress (HAUP). Con el fin de responder a las necesidades de la comunidad, Shelsa 
imparte clases de inglés como segundo idioma a personas inmigrantes haitianas, con el objetivo 
de fortalecer sus habilidades de comprensión auditiva, expresión oral, lectura, escritura y 
competencias numéricas en inglés.

Ella T. Vardeman, Ph.D.

Shelsa Juste

Vardeman, E. T., E. J. Kennelly, and I. Vandebroek. 2024. “Haitian women in New York City use global food 
plants for women’s health.”  Journal of Ethnobiology and Ethnomedicine 20 (1):8. doi: 10.1186/s13002-024-
00648-1.

Vardeman, E., and I. Vandebroek. 2022. “Caribbean women’s health and transnational ethnobotany.”  Economic 
Botany 76 (2):205-226. doi: 10.1007/s12231-021-09526-3.

Weniger, B., M. Haag-Berrurier, and R. Anton. 1982. “Plants of Haiti used as antifertility agents.”  Journal of 
Ethnopharmacology 6 (1):67-84. doi: 10.1016/0378-8741(82)90072-1.

Zerhouni, Elias. 2003. The NIH roadmap. American Association for the Advancement of Science.



71

W O M B S ,  WA S H E S ,  A N D  W I S D O M  :  T R A N S L AT I O N A L  E T H N O B O TA N Y  A N D 
T H E  P L A N T  H E A L I N G  P R A C T I C E S  O F  H A I T I A N  W O M E N  I N  T H E  D I A S P O R A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Johanne Jacques es gerente sénior de servicios de salud en Haitian Americans United for Progress 
(HAUP). A través de su trabajo en HAUP, la Sra. Jacques ha implementado con éxito iniciativas 
comunitarias de salud que han incrementado la participación en exámenes de detección y 
programas de bienestar. Fomenta alianzas con organizaciones locales, proveedores de atención 
médica y responsables de políticas públicas, lo que ha fortalecido su capacidad para atender las 
necesidades de salud de la población a la que sirve HAUP.

Johanne Jacques

Hitline Lamarre es coordinadora en Haitian Americans United for Progress (HAUP). La Sra. 
Lamarre se graduó en Psicología por York College en 2021. En su labor en HAUP, participa 
activamente en el trabajo comunitario a través de talleres de salud y apoyo en procesos de 
inmigración.

Hitline Lamarre

Edward J. Kennelly, Ph.D., es profesor titular en Lehman College, CUNY, y se especializa en 
productos naturales derivados de alimentos y plantas medicinales. Realizó su doctorado en 
biología vegetal en la Universidad Washington en St. Louis, bajo la dirección del profesor Walter 
Lewis. Su trayectoria profesional incluye cargos como investigador del personal en la FDA y 
becario posdoctoral en farmacognosia en la Universidad de Illinois en Chicago. Con más de 
170 publicaciones revisadas por pares, actualmente recibe financiamiento de los NIH para su 
investigación sobre Aconitum. El Dr. Kennelly es editor del boletín de la ASP, expresidente de la 
ASP y miembro honorario de esta asociación. También ha sido experto extranjero en la Universidad 
Minzu de China, becario Fulbright en la Universidad China de Hong Kong y profesor visitante en la 
Universidad Simon Fraser. Actualmente se desempeña como voluntario experto de la Farmacopea 
de los Estados Unidos en suplementos dietéticos botánicos y medicina herbolaria.

Edward J. Kennelly, Ph.D.



72

E L L A  T.  VA R D E M A N ,  S H E L S A  J U S T E ,  J O H A N N E  J A C Q U E S ,  
H I T L I N E  L A M A R R E ,  E D WA R D  K E N N E L LY  E  I N A  VA N D E B R O E K

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

S O B R E  L O S  A U T O R E S

Ina Vandebroek, Ph.D., es profesora de Etnobotánica en la Universidad de las Indias Occidentales 
(UWI), campus Mona, en Jamaica. Su trabajo se basa en la colaboración comunitaria para afirmar 
y revitalizar los sistemas de conocimiento tradicional que sostienen el patrimonio biocultural del 
Caribe. Con más de 25 años de experiencia en América Latina, el Caribe y la diáspora caribeña 
en la ciudad de Nueva York, su investigación se centra en la preservación de la diversidad vegetal 
culturalmente significativa y en el fortalecimiento del conocimiento tradicional para la salud 
comunitaria, la seguridad alimentaria y los medios de vida. Su trabajo cuestiona las narrativas 
coloniales en la ciencia al situar las voces locales en el centro y destacar la resiliencia de las 
tradiciones de conocimiento afrodescendientes. Ina también desarrolla herramientas educativas 
que promueven prácticas de atención en salud culturalmente arraigadas. Es editora en jefe de 
Economic Botany, la revista de la Society for Ethnobotany, y habla flamenco (su lengua materna), 
neerlandés, inglés, español y patois jamaicano.

Ina Vandebroek, Ph.D.



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Tribus nómadas y la integración de 
la salud, el bienestar y el conocimiento 
ecológico tradicional en la India
Por Amit Rawat, Ph.D.
Traducción de Yesenia Cortés

RESUMEN

Este artículo examina la intersección de la salud, el bienestar y el conocimiento ecológico 
tradicional (CET) entre las tribus nómadas y denotificadas1 de la India desde una perspectiva 
etnográfica y feminista crítica. A partir del trabajo de campo realizado con las comunidades raika, van 

Figura 1
Familia pastoral nómada en Rajastán en un campamento temporal en el desierto, que ilustra la transmisión 
intergeneracional de conocimientos ecológicos y prácticas de salud comunitarias entre pueblos nómadas de la India. 
Fotografía de intek1 / iStock.

1 Nota de la traductora: el término “tribus denotificadas” refiere a comunidades que, bajo el dominio británico, fueron etiquetadas como 
“criminales” por ley. Aunque esa clasificación fue anulada tras la independencia, muchas siguen enfrentando discriminación, pobreza y estigma. 
No forman parte de las categorías oficiales de Tribus Registradas, y a menudo coinciden con grupos nómadas. Entre ellas se encuentran 
comunidades como Bhil, Gonds, Santhal o Munda. Hoy continúan reclamando reconocimiento y derechos que aún les son limitados. 



74

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

1. Introducción

Según la Comisión Renke (2008), la población 
total de India incluye entre un 10 % y 12 % de  
tribus nómadas, seminómadas y denotificadas. 
Estas comunidades permanecen en gran medida 
excluidas de los marcos de desarrollo debido a 
sus estilos de vida móviles, la criminalización 
histórica y la falta de visibilidad política (Renke 
2008; Bhukya 2014). A pesar de la marginación 
sistémica, han preservado sistemas intrincados 
de conocimiento ecológico tradicional (CET), 
especialmente relacionados con la salud y el 
bienestar, transmitidos oralmente de generación 
en generación. Este artículo explora cómo 
estas prácticas indígenas se intersectan con 
la salud pública moderna, enfatizando cómo 
una perspectiva feminista puede exponer 

las dinámicas de género en la producción de 
conocimiento, el trabajo de cuidado y el descuido 
institucional de las mujeres como sanadoras y 
portadoras de conocimiento (Haraway 1988; 
Fricker 2007). 

Tribus nómadas como los banjaras, van 
gujjars, gaddis y rabaris se han dedicado 
históricamente al pastoreo, el comercio de 
sal y a la subsistencia basada en los bosques, 
lo que requiere movilidad entre regiones 
(Sharma 2010; Baviskar 2003). Sin embargo, 
su identidad nómada choca con el sesgo 
sedentario de las instituciones estatales 
modernas, que basan la prestación de asistencia 
social en domicilios fijos (Scott 1998). Como 
resultado, son sistemáticamente excluidos de 
los sistemas de racionamiento, los planes de 

gujjar y sansi, el estudio destaca cómo estos grupos sustentan sistemas de salud con raíces culturales 
profundamente arraigados en las relaciones ecológicas, los ritmos estacionales y la transmisión de 
conocimientos con perspectiva de género. A pesar de poseer ricas tradiciones medicinales y curativas, 
estas comunidades siguen excluidas de la atención médica formal debido a la criminalización 
histórica, la invisibilidad legal y el diseño de políticas que favorecen a las poblaciones sedentarias. 
La investigación subraya la necesidad de modelos de salud pluralistas, móviles y culturalmente 
respetuosos que integren a los curanderos tradicionales, reconozcan el rol de las mujeres como 
guardianas de la salud y protejan el conocimiento indígena mediante marcos legales e institucionales. 
Mediante un análisis temático, el estudio propone una reimaginación de la salud pública en India: 
una que sea inclusiva, decolonial y receptiva a las realidades vividas por los pueblos nómadas. Los 
hallazgos abogan por una transformación de políticas basada en la gobernanza participativa, la justicia 
ecológica y la pluralidad epistémica.

Palabras clave: Tribus nómadas, conocimiento ecológico tradicional (CET), sistemas de salud 
indígenas, etnografía feminista, tribus denotificadas, pluralismo médico, políticas de salud pública, 
justicia epistémica, género y sanación, integración de la salud comunitaria.



75

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

salud y la representación electoral (Informe de 
la NCDNT2 2017). La Ley de Tribus Criminales 
de la época colonial (1871) institucionalizó 
aún más su estigma, calificándolos de 
delincuentes hereditarios. Aunque fue derogada 
en 1952, sus efectos persisten a través de las 
prácticas policiales y la discriminación social 
(Radhakrishna 2001; Bhukya 2014). Esta historia 
de violencia estatal e invisibilidad burocrática 
impacta su acceso a los servicios de salud, la 
educación y los derechos ecológicos.

El modelo de salud pública dominante en 
India, estructurado en torno a Centros de Salud 
Primaria (CSP) y hospitales estatales, opera 
bajo el supuesto de sedentarismo, sin atender 
a las poblaciones móviles (Dasgupta 2006). 
Las comunidades nómadas a menudo carecen 
de acceso a atención médica básica debido a 
problemas de documentación, lejanía geográfica 
y desconfianza cultural hacia los sistemas 
biomédicos (Banerjee y Raza 2020). Programas 
gubernamentales como Ayushman Bharat exigen 
el registro Aadhaar y prueba de residencia, de 
los que carecen muchas tribus nómadas (Ghosh  
2018). Además, la insensibilidad cultural 
entre los trabajadores de la salud, quienes 
a menudo desestiman la curación indígena 
como superstición, resulta en alienación y 
subutilización de los servicios (Lang y Bartram 
2012). Esta ceguera institucional a los paradigmas 
de salud no occidentales perpetúa los malos 
resultados de salud y refuerza la marginalidad de 
las vidas nómadas (Agrawal y Gibson 1999).

El conocimiento ecológico tradicional (CET) 
abarca sistemas de conocimiento desarrollados 
localmente que reflejan la interacción de 

una comunidad con su entorno ecológico 
(Berkes 1999). Para las tribus nómadas, el 
CET es inseparable de sus paisajes: bosques, 
ríos y pastos, donde la salud y la curación se 
basan en observaciones, rituales y equilibrio 
ecológico (Sundar 2000). Comunidades como                     
los van gujjar utilizan hierbas del bosque para 
tratar infecciones respiratorias y dolencias 
gastrointestinales (Saberwal 1999), mientras 
que los Gaddis de Himachal Pradesh dependen 
de la flora específica de la altitud para el dolor y 
la resistencia (Kapoor 2015). Este conocimiento 
es intergeneracional, se transmite oralmente y 
está profundamente vinculado al género, con 
mujeres que ejercen como curanderas, parteras 
y cuidadoras (Virdi 2012). Estas prácticas 
representan no solo la “medicina tradicional”, 
sino una cosmovisión holística en la que se 
entrelazan el bienestar, la ecología y la cosmología 
(Kothari 2014).

Desde una perspectiva epistemológica 
feminista, es crucial examinar cómo las mujeres 
de las tribus nómadas actúan como guardianas 
del CET, especialmente en las prácticas 
relacionadas con la salud (Haraway 1988; 
Harding 1991). Sin embargo, las instituciones 
estatales y científicas a menudo devalúan el 
conocimiento de las mujeres, calificándolo de 
“no científico” o “folclore”, lo que refleja lo que 
Miranda Fricker (2007) denomina injusticia 
epistémica. Las mujeres nómadas gestionan 
la salud reproductiva, la herbolaria, el parto y 
los rituales espirituales, áreas en gran medida 

2 Nota de la traductora: Estas siglas refieren a la National Commission 
for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic Tribes (Comisión 
Nacional para Tribus Nómadas, Seminómadas y Denotificadas)



76

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

ignoradas en el discurso de la salud pública 
(Pande 2011). La triple carga que enfrentan —
trabajo productivo, reproductivo y comunitario— 
se ve agravada por la falta de reconocimiento, 
derechos y voz en la formulación de políticas 
(Sen y Dreze 2002; Menon 2012). La ecología 
política feminista sostiene que cuando ocurre una 
degradación ecológica (como la deforestación 
o la contaminación), las mujeres son las más 
afectadas, especialmente en términos de acceso al 
agua, higiene y trabajo de cuidado (Agarwal 1992; 
Rocheleau et al. 1996).

1.1 La crisis de la integración del 
conocimiento en salud

A pesar de la riqueza del conocimiento 
ecológico tradicional (CET), rara vez se 
integra significativamente en la atención 
médica convencional. El sistema AYUSH en 
India promueve el Ayurveda, el Unani y la 
Homeopatía, pero excluye en gran medida las 
tradiciones locales, comunitarias y de salud 
bucal, especialmente las practicadas por mujeres 
nómadas o tribales (Lang y Bartram 2012; 
Reddy 2019). Los sistemas biomédicos tienden 
a extraer compuestos “útiles” de las hierbas, 
ignorando la importancia contextual, cultural 
y espiritual de las prácticas curativas (Shiva 
2007). Esta lógica extractiva socava los cimientos 
mismos del CET y lo convierte en un producto 
comercial. Las críticas feministas exigen modelos 
dialógicos de conocimiento en salud, donde las 
mujeres indígenas no sean sujetos pasivos, sino 
cocreadoras de políticas y prácticas (Narayan 
1989; Harding 2004). Se necesitan marcos 
participativos como la investigación participativa 

comunitaria (IPC) y los protocolos comunitarios 
bioculturales para garantizar la colaboración y el 
reconocimiento éticos (Baviskar 2003).

Un enfoque transformador para la salud 
nómada debe ser móvil, inclusivo y participativo. 
Las unidades móviles de salud adaptadas 
a los patrones de movimiento pastoral, los 
trabajadores de salud comunitarios capacitados 
dentro de las tribus y el reconocimiento legal de 
los curanderos tradicionales son pasos políticos 
clave (NCDNT, 2017). Los sistemas de salud 
con información feminista deben documentar 
y apoyar el conocimiento de las mujeres sobre 
hierbas, curación y reproducción a través de 
proyectos de historia oral y mapeo etnobotánico 
(Shiva y Jalees 2003). También es esencial 
crear espacios de diálogo intercultural donde 
los sistemas biomédicos e indígenas puedan 
coexistir con respeto mutuo e intercambio no 
jerárquico (Kothari et al. 2019). Si no se abordan 
las exclusiones de género y los desplazamientos 
ecológicos, cualquier política de salud para 
las tribus nómadas queda incompleta. La 
invisibilización de los sistemas de conocimiento 
nómada y de las contribuciones de las mujeres 
a la atención médica refleja problemas más 
profundos de jerarquía epistémica, negligencia 
patriarcal y heridas coloniales (Fricker 2007; 
Bhukya 2014). Avanzar requiere más que la 
prestación de servicios: exige reimaginar la salud 
como una práctica pluralista, ecológica y con 
justicia de género. Una perspectiva feminista 
no solo visibiliza a quienes están excluidos de la 
producción de conocimiento, sino que también 
nos ayuda a comprender la interconexión entre el 
cuidado, la naturaleza y la justicia en los marcos 



77

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

de salud. Al honrar el conocimiento ecológico 
tradicional nómada e integrar las voces de las 
mujeres en el centro, India puede construir 
un paradigma de salud pública inclusivo y 
sostenible.

2. Metodología 

Este estudio emplea una metodología 
etnográfica crítica cualitativa, basada en 
marcos feministas y decoloniales, para explorar 
la intersección de la salud, el bienestar y el 
conocimiento ecológico tradicional (CET) entre 
las tribus nómadas de la India. El trabajo de 
campo se realizó entre los raika (Rajastán), los 
van gujjar (Uttarakhand) y los sansis (Punjab-
Haryana) mediante observación participante, 
entrevistas en profundidad y debates en 
grupos focales, complementados con el análisis 
documental de informes de ONG y políticas 
gubernamentales. El diseño de la investigación 
enfatizó la participación comunitaria, 
las tradiciones orales y la indagación 
con perspectiva de género, destacando 
especialmente el papel de las mujeres como 
sanadoras y portadoras de conocimiento. 
Los datos se analizaron temáticamente 
utilizando un enfoque constructivista de 
teoría fundamentada, asegurando que los 
códigos y patrones surgieran de experiencias 
vividas en lugar de marcos impuestos. 
Protocolos éticos como el consentimiento 
libre, previo e informado (CLPI) y los ciclos 
de retroalimentación fueron parte integral del 
proceso, en consonancia con el compromiso 
con la justicia epistémica y la producción 
colaborativa de conocimiento.

3. Contexto histórico y sociocultural:

Comprender la trayectoria histórica y 
sociocultural de las tribus nómadas en la 
India requiere un análisis crítico de cómo la 
movilidad, la identidad y el arte de gobernar 
se han entrelazado a lo largo del tiempo. Las 
tribus nómadas, incluyendo pastores, artistas 
itinerantes, grupos artesanales y comunidades 
forestales, han constituido durante mucho tiempo 
una parte esencial del tejido social y económico de 
la India. Sus sistemas de conocimiento, patrones 
de desplazamiento estacional y economías 
autosuficientes han contribuido históricamente 
al equilibrio ecológico y la diversidad cultural 
del subcontinente. Sin embargo, la clasificación 
colonial, los marcos legales posteriores a la 
independencia y la exclusión burocrática 
han marginado sistemáticamente a estas 
comunidades, lo que ha provocado la privación 
de derechos socioeconómicos y la desaparición de 
sus sistemas de conocimiento tradicionales.

3.1. Clasificación colonial y  
la Ley de tribus criminales

La administración colonial en India veía a las 
poblaciones móviles con recelo e incomodidad. 
Como ha argumentado James C. Scott (1998), 
los estados modernos, incluidos los regímenes 
coloniales, han tenido dificultades históricas para 
administrar y controlar a los grupos móviles, ya 
que la movilidad desafía la lógica de la vigilancia, 
la tributación y la elaboración de censos. En la 
India británica, esta incomodidad se cristalizó 
en represión legal a través de la Ley de Tribus 
Criminales (CTA por sus siglas en inglés, 
Criminal Tribes Act) de 1871, que categorizó 



78

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

a varias comunidades como “delincuentes 
hereditarios”. Esta ley no criminalizó actos, 
sino comunidades enteras, basándose en su 
comportamiento percibido como nómada 
e inestable, instituyendo así un régimen de 
vigilancia, asentamiento forzoso y juicio moral.

Esta ley, aplicada de forma 
desproporcionada a grupos como los banjara, 
pardhi, sansi, nat, kanjar y dombari, etiquetó 
a más de 200 comunidades como criminales 
de nacimiento (Radhakrishna 2001). Los 
funcionarios coloniales justificaron esto 
argumentando que los grupos nómadas 
eran “antisociales” y “genéticamente 
predispuestos” al crimen, una creencia 
arraigada en la pseudociencia racializada de 
la época (Nigam 1990). Los niños nacidos en 
estas comunidades también eran marcados 
como criminales, y asentamientos enteros 
eran sometidos a listas diarias, restricción de 
movimiento y reasentamiento forzoso. Esta 
clasificación profundamente estigmatizante 
tuvo implicaciones a largo plazo para el acceso 
de la comunidad a la tierra, la educación, los 
servicios de salud y la ciudadanía. Si bien 
los británicos afirmaron que se trataba de 
una medida de reforma social, en realidad 
era un medio para garantizar un mayor 
control administrativo y desmantelar las 
economías indígenas que funcionaban al 
margen de la estructura tributaria colonial 
(Dirks 2001). El legado de la CTA no fue sólo 
legal sino también psicológico: estableció una 
percepción duradera de las tribus nómades 
como inherentemente desviadas y ajenas a la 
civilización.

3.2. Denotificación y 
negligencia post-independencia

Tras la independencia de la India, la Ley de 
Tribus Criminales fue derogada en 1952 y las 
comunidades fueron oficialmente “denotificadas”. 
Sin embargo, este acto de denotificación no 
implicó rehabilitación social ni restitución. En 
cambio, muchas de estas comunidades fueron 
puestas bajo la Habitual Offenders Act  (1952) 
(Ley de Delincuentes Habituales), lo que permitía 
a la policía vigilar a individuos basándose en 
antecedentes y comportamiento sospechoso 
(Bhukya 2014). Si bien se eliminó formalmente la 
etiqueta de tribu criminal, su estigma persistió en 
la policía, la gobernanza y el imaginario popular. 
El Estado indio, al modernizar sus instituciones, 
conservó muchas ideas coloniales de orden 
social, especialmente en relación con los grupos 
nómadas y forestales (Gupta 2012).

A diferencia de las Tribus Registradas 
(TR), que recibieron protección constitucional 
y beneficios de acción afirmativa, las tribus 
denotificadas y nómadas (TDN/TN) fueron 
excluidas de la mayoría de las políticas de 
bienestar y no fueron clasificadas bajo ninguna 
categoría uniforme (Comisión Renke 2008). Esta 
ambigüedad legal significó que la mayoría de las 
TDN y TN fueran excluidas de los beneficios de la 
reserva, el acceso a la educación institucional, los 
servicios de salud o la protección legal. Existían 
en un estado liminal, ni completamente incluidas 
en las estructuras de bienestar ni reconocidas 
formalmente como poblaciones vulnerables 
(Baviskar 2003). El informe de 2008 de la 
Comisión Nacional para Tribus Denotificadas, 



79

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Nómadas y Seminómadas (comúnmente llamada 
Comisión Renke) señaló que más de 1,500 
comunidades nómadas y seminómadas en la 
India seguían estando social y económicamente 
atrasadas. La Comisión concluyó que el 89% de 
los TDN carecía de acceso a vivienda, solo el 11% 
de los niños asistía a la escuela y menos del 4% 
tenía acceso a servicios de salud o documentación 
de identidad (Renke 2008). Estas cifras ponen de 
relieve cómo la injusticia histórica y la negligencia 
burocrática siguen moldeando las condiciones 
materiales de estas comunidades.

3.3. Reconocimiento cultural erróneo y 
estereotipos

Además de la exclusión legal, las tribus 
nómadas también sufren un desconocimiento 
cultural. Sus estilos de vida, cosmovisiones y 
prácticas tradicionales suelen ser caricaturizados 
en las narrativas dominantes. Los medios 
de comunicación populares los representan 
con frecuencia como retrógrados, exóticos o 
desviados, reduciendo a las diversas comunidades 
a clichés de encantadores de serpientes, 
ladrones o artistas ambulantes (Bhukya 2010). 
Esta violencia en la representación agrava su 
marginación legal y justifica su continua exclusión 
de la sociedad. El concepto de violencia simbólica 
de Pierre Bourdieu resulta especialmente útil 
en este contexto: se refiere a la imposición 
de sistemas de significado y clasificación que 
legitiman el statu quo y normalizan la inferioridad 
de los grupos marginados (Bourdieu 1977). 
Para las tribus nómadas, la violencia simbólica 
se ejerce cuando sus sistemas de conocimiento 
se descartan como superstición, sus prácticas 

curativas se ridiculizan o su movilidad se 
considera un acto delictivo. Las académicas 
feministas han señalado además cómo las 
mujeres de estas comunidades suelen estar 
doblemente marginadas, tanto por la sociedad 
dominante como por las estructuras patriarcales 
dentro de sus propias comunidades (Agarwal 
1992; Virdi 2012).

3.4. Movilidad y Estado moderno:  
el paradigma sedentario

El Estado indio, al igual que muchos 
estados-nación modernos, presenta un diseño 
intrínsecamente sedentario. Los servicios 
de bienestar, como la atención médica, el 
racionamiento, las pensiones y la educación, 
se basan en el supuesto de residencia fija. Esto 
plantea enormes desafíos para las poblaciones 
nómadas y seminómadas, que a menudo 
carecen de domicilio permanente, identificación 
de votante o tarjeta Aadhaar (Ghosh 2018). 
Las intervenciones sanitarias, en especial los 
programas de inmunización, la atención de salud 
materna y el seguimiento de enfermedades, 
dependen en gran medida de la documentación 
y el monitoreo local. Como resultado, las tribus 
nómadas quedan excluidas de los registros de 
enfermedades, los subsidios sanitarios y los 
marcos de atención preventiva (Banerjee y Raza 
2020). Esta exclusión burocrática también 
interactúa con el desplazamiento ecológico. 
Muchas tribus nómadas pastoriles han sido 
expulsadas de los bosques y pastizales en nombre 
de la conservación o el desarrollo industrial. 
La Ley de Derechos Forestales (2006), aunque 



80

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

progresista en su formulación, rara vez se 
implementa a favor de los grupos pastorales 
debido a la falta de comprobante de domicilio 
(Kothari et al. 2014). Las mujeres, principales 
cuidadoras y depositarias de conocimientos 
medicinales en estas comunidades, son las más 
afectadas por este desplazamiento, ya que se les 
impide el acceso a hierbas, fuentes de agua y 
espacios para el parto (Shiva y Jalees 2003).

3.5. Pérdida de conocimiento 
intergeneracional

La marginación histórica y sociocultural de 
las tribus nómadas ha erosionado la transmisión 
intergeneracional del conocimiento. A medida 
que se alteran los patrones de movilidad y 
las generaciones jóvenes se ven forzadas 
a incorporarse a los mercados laborales 
urbanos informales, se pierden los sistemas 
de conocimiento oral relacionados con la 
ecología, la salud y el bienestar (Berkes 
1999). Las mujeres, a menudo depositarias 
de este conocimiento, se ven silenciadas 
o desplazadas de los contextos donde su 
experiencia es fundamental. Además, la falta de 
reconocimiento institucional de estos sistemas 
de conocimiento contribuye a su desaparición. 
Por ejemplo, los departamentos de salud 
gubernamentales rara vez consultan a parteras 
o curanderos tradicionales de comunidades 
nómadas al diseñar políticas de salud 
reproductiva. Tampoco existe documentación 
formal del conocimiento etnobotánico de estas 
comunidades, lo que provoca su pérdida por 
negligencia y biopiratería (Shiva 2007).

4. Sistemas de conocimiento  
ecológico tradicional (CET)

El Conocimiento Ecológico Tradicional (CET) 
se refiere al conjunto de conocimientos, prácticas 
y creencias desarrollados por las comunidades 
indígenas y locales a través de su interacción con 
el medio ambiente a lo largo de generaciones. 
Para las tribus nómadas de la India, el CET no 
es simplemente un conjunto de conocimientos 
sobre plantas, animales y prácticas curativas, 
sino una epistemología viva, una cosmovisión 
arraigada que integra la ecología, la salud, la 
espiritualidad y la supervivencia. A diferencia 
de las tradiciones textuales codificadas como el 
Ayurveda o el Unani, el CET de las comunidades 
nómadas es oral, experiencial, está marcado por 
el género y profundamente arraigado en el lugar 
(Berkes 1999; Sillitoe 2000). Esta sección explora 
la riqueza del CET entre las tribus nómadas, el 
papel específico de las mujeres como sanadoras 
y portadoras de conocimiento, los desafíos que 
plantean el cambio ecológico y la erosión cultural, 
y la necesidad de integrar el CET en marcos más 
amplios de salud pública y políticas ambientales.

4.1. CET como sistema de conocimiento 
adaptativo y localizado

El CET evoluciona continuamente en 
respuesta a los cambios en el medio ambiente, 
los patrones climáticos, las rutas migratorias y el 
comportamiento del ganado. Entre los pastores 
nómadas como los van gujjar de Uttarakhand, 
la migración estacional entre los pastos de 
verano e invierno se acompaña de un profundo 
conocimiento de la flora, la fauna, las fuentes de 



81

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

agua y los ciclos de las enfermedades (Saberwal 
1999). Son expertos en identificar plantas 
medicinales, interpretar el comportamiento 
animal como indicadores ecológicos y gestionar 
la salud del rebaño mediante remedios herbales 
no invasivos (Nair 2010). De igual manera, los 
gaddis de Himachal Pradesh, que pastorean 
ovejas y cabras en terrenos de gran altitud, 
poseen un profundo conocimiento de las hierbas 
alpinas, sus propiedades y sus interacciones con 
enfermedades relacionadas con la altitud, como 
la hipoxia, el dolor articular y la fatiga (Kapoor 
2015). Estas comunidades no solo utilizan plantas 
como kutki (Picrorhiza kurroa) y jangli lahsun 
(Allium wallichii) para la salud humana, sino 
que también las aplican a la atención veterinaria, 
revelando la interconexión de los sistemas de 
salud humana, animal y ecológica, un principio 
ahora central en el marco de Una Sola Salud 
en el discurso de la salud global (Rock et al. 
2009). Lo que distingue al CET del conocimiento 
científico convencional es su carácter situacional: 
el conocimiento es específico del contexto, está 
arraigado en la práctica diaria y se transmite 
oralmente de generación en generación. Es 
holístico e integra no solo conceptos biomédicos 
de la enfermedad, sino también dimensiones 
espirituales, ritualisticas y emocionales de la 
salud (Sundar 2000).

4.2. Conocimiento de género: Las mujeres 
como guardianas de la sanación

Dentro de los sistemas nómadas de 
conocimiento ecológico tradicional (CET), las 
mujeres desempeñan un papel central como 
profesionales de la salud, cuidadoras y guardianas 
del medio ambiente. A menudo son las primeras 

en responder a las enfermedades en el hogar y 
la comunidad, especialmente en zonas remotas 
y boscosas donde no existe infraestructura 
sanitaria estatal. Su conocimiento de las 
hierbas, las prácticas dietéticas, la atención al 
embarazo, la curación de los huesos, el control 
de la fiebre y los rituales de salud mental es 
fundamental para el bienestar de la comunidad 
(Virdi 2012). En la comunidad rabari de Gujarat 
y Rajastán, las mujeres utilizan preparaciones 
de nim, ashwagandha y cúrcuma para el parto 
y trastornos menstruales. Las mujeres banjara 
de Maharashtra emplean caña fístula (Cassia 
fistula) y chebula (Terminalia chebula) en la 
salud digestiva y el cuidado de heridas. Muchos 
de estos remedios son empíricamente eficaces y 
comparables a los tratamientos farmacológicos, 
pero rara vez son documentados o reconocidos 
por los profesionales biomédicos (Lang y 
Bartram 2012). Una perspectiva feminista 
revela cómo dicho conocimiento se devalúa 
e invisibiliza rutinariamente. El concepto de 
Miranda Fricker (2007) de injusticia epistémica 
resulta ilustrativo en este punto: cuando el 
conocimiento de ciertos grupos (especialmente de 
mujeres de comunidades marginadas) se ignora 
o se desestima debido a prejuicios, se perpetúa 
la ignorancia estructural en las instituciones 
tradicionales. En el caso del conocimiento 
ecológico tradicional, la división del trabajo 
por género posiciona a las mujeres como las 
principales depositarias del conocimiento 
ecológico relacionado con la salud; sin embargo, 
sus voces rara vez se incluyen en los debates 
formales sobre políticas sanitarias, gobernanza 
ambiental o desarrollo rural (Shiva y Jalees 2003; 
Narayan 1989).



82

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

4.3. CET en las prácticas veterinarias y 
pastorales:

Las tribus nómadas también poseen un rico 
conocimiento veterinario, fundamental para 
su sustento. Los raikas de Rajastán, pastores 
tradicionales de camellos, son reconocidos 
mundialmente por su experiencia etnoveterinaria. 
Utilizan babul (Acacia nilotica) y damasa 
(Fagonia cretica) para tratar infecciones en 
camellos y comprender los ciclos reproductivos, 
el control de parásitos y la rotación de pastoreo 
mejor que la mayoría de los veterinarios 
gubernamentales (Lokhit Pashu-Palak Sansthan 
2008). Este conocimiento comunitario a menudo 
ha llenado las lagunas dejadas por los servicios 
veterinarios estatales. En la franja del Himalaya, 
las comunidades trashumantes como los bhutias 
y los bhotias utilizan indicadores climáticos 
(como patrones de nubes, floración de plantas) 
para planificar la reproducción y la migración, 
reduciendo así el estrés y la mortalidad animal 
(Saberwal 1999; Berkes 1999). Sin embargo, 
estos conocimientos ecológicos se están 
erosionando debido al cambio en los patrones 
climáticos, la reducción de los corredores de 
pastoreo y el desplazamiento debido a proyectos 
hidroeléctricos y la demarcación de áreas 
protegidas (Kothari et al. 2014).

4.4. Dimensiones espirituales y 
cosmológicas de la salud:

El conocimiento ecológico tradicional (CET) 
no solo es empírico, sino también profundamente 
cosmológico. La sanación suele concebirse 
como la restauración del equilibrio espiritual, 
en lugar de la simple eliminación de patógenos. 

Los chamanes, médiums y especialistas en 
rituales desempeñan un papel importante en el 
diagnóstico y el tratamiento de enfermedades que 
se perciben como causadas por perturbaciones 
espirituales, desaprobación ancestral o 
desequilibrio ecológico (Sundar 2000). Entre las 
comunidades dombari y pardhi, las enfermedades 
suelen explicarse mediante narrativas de posesión 
espiritual o ira ancestral, y los rituales de 
sanación incluyen cantos, purificación y ofrendas. 
Estas prácticas no son irracionales, sino que 
representan ontologías alternativas de la salud 
y la personalidad, que la biomedicina occidental 
no reconoce (Langwick 2011). Ignorar estas 
perspectivas en favor de modelos de tratamiento 
exclusivamente farmacológicos conduce a una 
baja tasa de utilización de los servicios de salud 
estatales y profundiza la desconfianza.

4. 5. CET bajo amenaza: erosión, 
cooptación y biopiratería:

A pesar de su riqueza, el CET enfrenta serias 
amenazas en el mundo contemporáneo. La 
degradación ambiental, el desplazamiento, la 
deforestación y la pérdida de rutas migratorias 
tradicionales están erosionando el contexto 
ecológico en el que el CET sobrevive (Agrawal 
1995). Las tribus nómadas están siendo 
asentadas por la fuerza, a menudo en terrenos 
ecológicamente hostiles o en las periferias 
urbanas, donde el conocimiento tradicional 
se vuelve irrelevante o inaplicable. Además, 
la comercialización y la apropiación del 
CET, especialmente por parte de compañías 
farmacéuticas, plantean otro peligro. El 
conocimiento etnobotánico de las comunidades 
a menudo se patenta sin consentimiento, un 



83

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

fenómeno conocido como biopiratería (Shiva 
2007). Los casos de patentes del nim y la cúrcuma 
son solo la punta del iceberg: comunidades como 
los baigas y los gonds, que tienen un amplio 
conocimiento herbario, siguen siendo vulnerables 
a la explotación sin protección legal (Kumar y 
Kapoor 2010).

También se produce una erosión interna 
del conocimiento ecológico tradicional (CET) 
a medida que las generaciones más jóvenes 
migran a zonas urbanas en busca de trabajo. 
Sin mecanismos formales de documentación o 
reconocimiento, gran parte de este conocimiento 
oral corre el riesgo de extinguirse en una 
generación (Berkes 1999; Shiva y Jalees 2003).

4.6. La necesidad de integración y  
respeto epistémico

Para preservar y promover el CET, este debe 
integrarse con la gobernanza moderna de la salud 
y el medio ambiente, no por asimilación, sino 
a través del diálogo respetuoso y la cocreación. 
Los sistemas de salud pública deben incluir a 
los curanderos comunitarios, especialmente a 
las mujeres, en su planificación y ejecución. Las 
encuestas etnobotánicas, los proyectos de historia 
oral y los protocolos comunitarios bioculturales 
son esenciales para la documentación y el uso 
ético (Kothari et al. 2014; Baviskar 2003). Sin 
embargo, la integración no debe resultar en 
epistemicidio, la eliminación de los marcos 
indígenas bajo el pretexto de la modernización. 
Como han argumentado Vandana Shiva (2007) 
y Suman Sahai (2003), los sistemas de CET no 
son remanentes primitivos, sino adaptativos, 
sostenibles y vitales para enfrentar las crisis 
ecológicas y sanitarias modernas.

5. Prácticas de salud y bienestar entre 
las tribus nómadas de la India

La salud y el bienestar de las tribus nómadas 
de la India se ven influenciados por sus 
conocimientos ecológicos, creencias culturales 
y marginación sociopolítica. Estas comunidades 
han desarrollado históricamente sistemas de 
salud autosuficientes basados ​​en el conocimiento 
ecológico tradicional (CET), la espiritualidad 
y la atención comunitaria. Sin embargo, la 
negligencia sistémica, la invisibilización cultural 
y el desplazamiento han amenazado estas 
prácticas, lo que hace imperativo reconocer su 
valor e integrarlas en un marco de salud pública 
más amplio e inclusivo. Esta sección describe 
las características clave de las prácticas de salud 
nómadas, las dinámicas de género en la atención 
y los impactos de la exclusión estructural.

5.1. Paradigmas de salud holística y 
preventiva

Para las tribus nómadas, la salud se concibe no 
solo como la ausencia de enfermedad, sino como 
un equilibrio dinámico entre el cuerpo, la mente, 
el espíritu y el medio ambiente. La enfermedad se 
interpreta a menudo desde marcos cosmológicos 
y ecológicos, como resultado del desequilibrio 
espiritual, la desarmonía comunitaria o la 
violación de las normas ecológicas (Langwick 
2011). Esta cosmovisión promueve la atención 
preventiva que incluye la regulación dietética, la 
desintoxicación estacional, la purificación ritual y 
las prácticas de bienestar comunitario. Entre los 
van gujjar de Uttarakhand, por ejemplo, las dietas 
estacionales se alinean con los ciclos forestales: 
dietas ligeras durante la migración e infusiones 



84

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

de hierbas en la temporada de monzones para 
la desintoxicación (Saberwal 1999). De manera 
similar, los gaddis y los bhotias del Himalaya 
practican ayunos rituales y utilizan plantas de 
gran altitud como kutki y chirayata para el apoyo 
hepático e inmunitario (Kapoor 2015). Estas 
prácticas son tanto curativas como preventivas, 
y buscan mantener el equilibrio en lugar de 
tratar únicamente los síntomas. Estos modelos 
holísticos se asemejan a lo que los antropólogos 
denominan etnomedicina: sistemas de sanación 
culturalmente específicos que combinan la 
comprensión biofísica con el ritual, la narrativa 
y el simbolismo (Kleinman 1980). Dichos 
sistemas reflejan una profunda sintonía ecológica 
y priorizan la resiliencia comunitaria sobre el 
tratamiento individual

5.2. Sanación ritual y espiritual

La espiritualidad es fundamental para el 
bienestar en las comunidades nómadas. La 
enfermedad suele considerarse el resultado 
de una perturbación espiritual causada por la 
ira ancestral, la violación de tabúes o fuerzas 
malignas. Por lo tanto, la curación implica no 
solo la intervención con hierbas, sino también 
la purificación ritual, el canto, el toque de 
tambores o la consulta con chamanes (Sundar 
2000). En comunidades como las de los 
pardhis y los dombaris, enfermedades como 
la epilepsia, las fiebres crónicas o el malestar 
psicológico se atribuyen a la posesión o la 
contaminación espiritual. Los curanderos (a 
menudo mujeres u hombres mayores) realizan 
rituales de diagnóstico, invocando a deidades 
o espíritus ancestrales para rastrear el origen 

de la enfermedad. Los rituales se llevan a cabo 
en arboledas, con ofrendas y el uso de hierbas 
sagradas como tulsi, bela, y dhatura. Estas no 
son supersticiones, sino herramientas simbólicas 
para restablecer el orden moral y ecológico. Estas 
prácticas subrayan ontologías no occidentales 
de la salud, donde el cuerpo no está aislado de 
su entorno, sino profundamente arraigado en 
las relaciones sociales y espirituales (Langwick 
2011; Nichter 2002). La falta de comprensión de 
estas lógicas genera desconfianza en los sistemas 
biomédicos, que se perciben como ajenos, 
impersonales y desdeñosos de la experiencia 
vivida.

5.3. Salud reproductiva y partería indígena

Las mujeres de las tribus nómadas 
desempeñan un papel vital en la salud materna 
y reproductiva, a menudo como parteras 
tradicionales (dais) y expertas herbolarias. Sus 
conocimientos abarcan la atención prenatal 
y posnatal, la anticoncepción, los rituales 
menstruales y el manejo del aborto espontáneo, 
transmitidos oralmente de generación en 
generación. Por ejemplo, las mujeres banjara 
y lambada de Maharashtra utilizan corteza de 
ashoka, hojas de nim, y aloe vera para regular 
la menstruación, curar heridas posparto y tratar 
infecciones del tracto urinario. Las mujeres rabari 
de Gujarat usan masajes con aceite de ricino y 
pastas de asafétida para aliviar el dolor del parto 
y regular los cólicos infantiles (Virdi 2012). Estas 
mujeres también mantienen tabúes rituales y 
normas dietéticas para las mujeres embarazadas y 
menstruantes, basándose en una lógica de pureza 
ecológica y equilibrio corporal. Sin embargo, estas 



85

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

prácticas se han visto cada vez más marginadas 
por las campañas de salud pública que presentan 
el parto institucional como superior, ignorando el 
valor del conocimiento indígena. Esto refuerza lo 
que Miranda Fricker (2007) denomina injusticia 
epistémica, en la que las mujeres indígenas que 
poseen el conocimiento se ven descalificadas del 
reconocimiento en la toma de decisiones médicas. 
Además, los indicadores de salud materna entre 
las tribus nómadas siguen siendo deficientes 
debido a la falta de acceso a centros de atención 
primaria, clínicas móviles o programas estatales 
de partería (Banerjee y Raza 2020).

5.4. Salud mental y mecanismos colectivos 
de afrontamiento 

El bienestar mental en las tribus nómadas se 
aborda mediante rituales colectivos, narraciones, 
música y festivales estacionales. El sufrimiento 
psicológico se interpreta no como un trastorno 
individual, sino como una desarmonía social 
o espiritual. La sanación implica cantos 
comunitarios, trances chamánicos e inmersión en 
la naturaleza, que ofrecen liberación terapéutica 
y reintegración social. Por ejemplo, los artistas 
nat y kalbelia utilizan la danza y la música como 
mecanismos de afrontamiento del trauma, 
especialmente en contextos de pobreza, violencia 
y estigma (Bhukya 2010). Las prácticas de 
sanación en estas comunidades se basan en la 
representación corporal, la catarsis emocional y 
la continuidad cultural, en lugar del diagnóstico 
psiquiátrico y el tratamiento farmacológico. 
Esto contrasta con los modelos biomédicos de 
salud mental, que a menudo no tienen en cuenta 

el trauma histórico ni la expresión cultural en 
grupos marginados (Kirmayer 2012). Estos 
mecanismos colectivos reflejan un enfoque 
comunitario del sufrimiento, que enfatiza la 
interdependencia, la continuidad ancestral 
y la renovación ritual, en lugar de la terapia 
individualizada.

5.5. Prácticas veterinarias y  
salud humana y animal

Dada su dependencia del ganado, las 
comunidades nómadas mantienen elaboradas 
prácticas etnoveterinarias que se superponen 
con la atención sanitaria humana. Los raikas 
de Rajastán, por ejemplo, tratan las heridas de 
los camellos con resina de babul, cataplasmas 
de estiércol de vaca, y compresas de sal. Estos 
remedios se aplican conociendo las características 
de los animales, su dieta y su comportamiento 
estacional (Lokhit Pashu-Palak Sansthan 
2008). Estas prácticas no solo garantizan la 
salud del rebaño, sino que también previenen la 
transmisión zoonótica y promueven el equilibrio 
ecosistémico, principios que se alinean con el 
enfoque contemporáneo de Una Sola Salud, que 
vincula el bienestar humano, animal y ambiental 
(Rock et al. 2009). Sin embargo, los servicios 
veterinarios estatales a menudo excluyen dicha 
experiencia, tratando a los pastores nómadas 
como irracionales o antihigiénicos. Esta 
desconexión reduce la confianza y la aceptación 
de los servicios, lo que refuerza los sistemas de 
cuidado informales que permanecen sin apoyo ni 
documentación (Agrawal y Gibson 1999).



86

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

6. Desafíos para la integración 
sanitaria

A pesar de poseer sistemas de conocimiento 
tradicional en salud ricos y específicos a cada 
contexto, las tribus nómadas de la India enfrentan 
graves obstáculos para que el Estado reconozca, 
atienda y respete sus necesidades de salud. La 
integración de sus sistemas tradicionales de salud 
y bienestar en los marcos de políticas generales 
sigue siendo limitada y, a menudo, simbólica. 
Estos desafíos se derivan de la invisibilidad 
estructural, el sesgo epistemológico, la rigidez 
administrativa y la falta de reconocimiento 
cultural. Esta sección explora estas barreras desde 
una perspectiva interseccional —reconociendo las 
dimensiones históricas, sociales y de género de 
la exclusión— y aboga por una transición hacia 
modelos de salud más pluralistas y participativos.

6.1. Invisibilidad estructural en la 
infraestructura de salud pública

Uno de los principales desafíos es la 
invisibilidad estructural de las comunidades 
nómadas dentro del sistema de salud indio. Los 
mecanismos de planificación y prestación de 
servicios de salud pública se diseñan en torno 
a poblaciones sedentarias, asumiendo una 
vivienda fija, la prestación de servicios basada 
en el domicilio y el acceso permanente a las 
instituciones estatales. Las tribus nómadas, 
debido a su propia movilidad, se vuelven 
imposibles de rastrear y carecen de servicios para 
los programas que dependen de la estabilidad 
geográfica (Dasgupta 2006). La ausencia de 
un comprobante de domicilio permanente 

descalifica a muchos para la inscripción en 
programas de asistencia social como Ayushman 
Bharat, Janani Suraksha Yojana o los Servicios 
Integrados de Desarrollo Infantil (ICDS por sus 
siglas en inglés, Integrated Child Development 
Services). Los datos de salud recopilados a 
través de encuestas gubernamentales, como la 
NFHS (National Family Health Survey, Encuesta 
Nacional de Salud Familiar) o el DLHS (District 
Level Household and Facility Survey, Encuesta 
Distrital de Hogar e Instalaciones), rara vez 
incluyen a los grupos nómadas, lo que resulta en 
una invisibilización a nivel de políticas (Banerjee 
y Raza 2020). Como se señaló en el informe de 
la Comisión Renke de 2008, más del 98% de las 
tribus nómadas y denotificadas carecían de acceso 
a la atención médica formal (Renke 2008). Este 
punto ciego institucional perpetúa una exclusión 
cíclica sin datos; no hay políticas; sin políticas, 
no hay asignación de recursos; y sin recursos, las 
comunidades permanecen fuera de la red de salud 
formal.

6.2. Discriminación epistémica y 
devaluación del conocimiento tradicional

El sistema de salud indio sigue 
predominantemente un modelo biomédico, que 
a menudo considera el conocimiento tradicional 
de la salud (CTS) como poco científico, sin 
verificar o anecdótico. Esto ha generado injusticia 
epistémica (Fricker 2007), donde la experiencia 
vivida de los curanderos comunitarios, 
especialmente las mujeres, se ignora o se devalúa 
en el discurso institucional. Las tribus nómadas 
poseen un conocimiento complejo de plantas 
medicinales, prácticas de parto, prevención de 



87

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

enfermedades y atención veterinaria a base de 
hierbas. Sin embargo, este conocimiento no 
está integrado en los planes de estudio ni en los 
módulos de capacitación de salud pública. El 
Ministerio de AYUSH, que promueve el Ayurveda 
y otros sistemas codificados, rara vez reconoce 
las tradiciones orales de curación no codificadas 
que practican las comunidades nómadas (Shiva 
2007). Las críticas feministas resaltan cómo este 
rechazo está marcado por el género: las mujeres, 
quienes son las principales responsables de la 
salud en estas tribus, están doblemente excluidas 
debido a su género y a su ubicación epistémica 
fuera de la ciencia moderna (Agarwal 1992; 
Narayan 1989). Sus conocimientos reproductivos, 
sus rituales de parto y sus tratamientos a base de 
hierbas siguen sin ser reconocidos, mientras que 
las campañas de salud del gobierno promueven 
la esterilización, los partos institucionales y los 
implantes anticonceptivos sin consentimiento 
cultural.

6.3. Marginación legal y burocrática

Las tribus nómadas a menudo caen en zonas 
administrativas grises. A diferencia de las Tribus 
Registradas (TR), muchas tribus denotificadas 
y nómadas (TDN/TN) no son reconocidas 
uniformemente en todos los estados y a menudo 
carecen de estatus registrado, certificados de 
casta o incluso tarjetas Aadhaar3, esenciales para 
acceder a los servicios de salud (Bhukya 2014). 
La Ley de Delincuentes Habituales (1952), que 
reemplazó a la Ley de Tribus Criminales de 
la colonia, continúa sometiendo a muchas de 
estas comunidades a vigilancia y acoso policial, 
lo que las disuade aún más de acercarse a las 

instituciones públicas, incluidos los hospitales 
(Radhakrishna 2001). Además, el personal 
sanitario público, que a menudo desconoce las 
culturas tribales, tiende a ver a los pacientes 
nómadas con sospecha o condescendencia. 
Los estudios muestran que el comportamiento 
discriminatorio por parte de los profesionales 
de la salud, que incluye insultos, negación 
de tratamiento y humillación, impide que las 
mujeres tribales accedan a los servicios de 
salud maternoinfantil (Dasgupta 2006; Virdi 
2012). La falta de unidades sanitarias móviles, 
personal multilingüe o servicios de extensión 
culturalmente competentes aleja aún más a 
las poblaciones nómadas, especialmente en 
regiones donde la migración estacional coincide 
con campañas de vacunación o campañas 
institucionales de parto.

6.4. Alteración de los contextos ecológicos 
y culturales

Una parte significativa de los sistemas 
nómadas de salud y bienestar se basa en la 
tierra y es ecológica, y depende de hierbas 
forestales, bosques sagrados, rutas migratorias 
y biodiversidad. Sin embargo, proyectos de 
desarrollo modernos como presas, carreteras, 
áreas protegidas y minería han perturbado 
estos mundos ecológicos, erosionando tanto la 
disponibilidad de recursos medicinales como 
los espacios culturales donde tiene lugar la 
curación (Kothari et al. 2014). Por ejemplo, los 
van gujjar han sido desalojados de las zonas 

2 Nota de la traductora: las tarjetas Aadhaar son identificaciones únicas 
para los habitantes de India.



88

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

forestales en virtud de las leyes de conservación, 
perdiendo el acceso a senderos de pastoreo, 
ríos y plantas medicinales esenciales para sus 
prácticas de sanación (Saberwal 1999). Las 
tribus baiga y gond en Madhya Pradesh se 
enfrentan a un acceso restringido a los bosques 
a pesar de que sus derechos bajo la Ley de 
Derechos Forestales (2006) están garantizados 
legalmente. Esta dislocación espacial conduce 
a la desintegración cultural, interrumpiendo la 
transmisión intergeneracional del conocimiento 
de la salud. Las generaciones más jóvenes, 
atraídas por el trabajo asalariado o las colonias de 
reasentamiento, a menudo pierden el acceso tanto 
a los recursos ecológicos como a los curanderos 
tradicionales, lo que da lugar a una mayor 
dependencia de la medicina urbana no regulada o 
de profesionales no calificados.

6.5. Vulnerabilidades de género en el 
acceso a la salud

Las mujeres de tribus nómadas enfrentan 
riesgos de salud únicos, exacerbados por su rol 
como cuidadoras, curanderas y trabajadoras. La 
movilidad constante afecta la continuidad de la 
atención prenatal, el acceso a un parto seguro y 
el tratamiento de afecciones ginecológicas. La 
ausencia de instalaciones de higiene menstrual, 
la desnutrición y la exposición a la violencia 
sexual durante las rutas migratorias aumentan 
la vulnerabilidad (Virdi 2012; Ghosh 2018). 
Además, las campañas de salud gubernamentales 
a menudo no abordan la lógica cultural de 
las prácticas tribales de parto, promoviendo 
en cambio partos institucionales sin generar 
confianza ni proporcionar espacios culturalmente 

seguros. Las parteras tradicionales no reciben 
apoyo, capacitación ni integración en los sistemas 
de atención primaria de salud, lo que conlleva 
una pérdida de autonomía de las mujeres tribales 
sobre su salud reproductiva. Las académicas 
feministas de salud pública enfatizan la necesidad 
de pasar de modelos intervencionistas (donde 
el Estado “brinda” servicios de salud) a modelos 
basados ​​en el empoderamiento, que reconozcan 
a las mujeres tribales como poseedoras de 
conocimiento, no como meras beneficiarias (Sen y 
Nussbaum 2000).

6.6. Necesidad de documentación

En el mundo actual, en rápida modernización, 
el conocimiento tradicional se olvida cada 
vez más, a menudo eclipsado por los avances 
tecnológicos y la cultura globalizada. Esta 
pérdida se ve acentuada por una grave falta 
de documentación, ya que gran parte de esta 
sabiduría, que abarca la medicina, la agricultura, 
la artesanía y la historia oral, se ha transmitido 
verbalmente de generación en generación. Sin 
registros escritos o grabados, estas invaluables 
prácticas y conocimientos corren el riesgo de 
desaparecer por completo con los ancianos que 
las conservan. El descuido del conocimiento 
tradicional no solo debilita nuestra identidad 
cultural, sino que también nos hace pasar 
por alto soluciones sostenibles y de eficacia 
comprobada que podrían abordar los desafíos 
modernos. Por lo tanto, existe una necesidad 
urgente de documentación oficial a través de 
iniciativas gubernamentales e institucionales. El 
adecuado registro, clasificación y preservación 
del conocimiento tradicional en archivos, 



89

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

bases de datos de investigación y programas 
educativos garantizarán su salvaguardia para 
las generaciones futuras y su reconocimiento 
como un recurso valioso junto con la ciencia y la 
tecnología modernas.

6.7. Apropiación del conocimiento y 
biopiratería

Otro desafío es la apropiación poco ética 
del conocimiento sanitario tribal por parte de 
las industrias farmacéuticas y las instituciones 
de investigación. Sin el debido consentimiento 
biocultural, el conocimiento etnobotánico se 
extrae, se patenta y se comercializa, mientras 
que las comunidades originarias no reciben ni 
reconocimiento ni compensación (Shiva 2007). 
Por ejemplo, plantas como la ashwagandha, 
guggul, y nim, utilizadas desde hace tiempo por 
curanderos tribales, han sido patentadas en el 
extranjero con mínima consulta. Esto constituye 
biopiratería, donde la propiedad intelectual 
de las comunidades nómadas se expropia con 
el pretexto de avances científicos (Kumar y 
Kapoor 2010). A pesar de la Ley de Diversidad 
Biológica (2002) y el Protocolo de Nagoya, su 
aplicación sigue siendo deficiente, y los derechos 
consuetudinarios tribales sobre el conocimiento 
de la salud no se protegen ni documentan 
sistemáticamente. La integración de los sistemas 
de salud y bienestar de las tribus nómadas en el 
marco de la salud pública de la India se enfrenta 
a barreras estructurales, epistémicas y culturales 
profundamente arraigadas. Estos desafíos no son 
meramente técnicos, sino fundamentalmente 
políticos, moldeados por historias de 

criminalización colonial, exclusión basada en 
castas, desplazamiento ecológico y silenciamiento 
de género. Para avanzar hacia una integración 
sanitaria equitativa, India debe pasar de un 
modelo biomédico vertical a un marco pluralista, 
participativo y culturalmente respetuoso. Esto 
incluye reconocer a los curanderos tradicionales, 
documentar éticamente el conocimiento oral, 
garantizar servicios de salud móviles e inclusivos, 
y empoderar a las mujeres tribales como 
trabajadoras sanitarias de primera línea. Sin esos 
esfuerzos transformadores, la promesa de justicia 
sanitaria para las comunidades nómadas seguirá 
sin cumplirse.

Oportunidades para la integración de 
sistemas nómadas de salud y bienestar  

Si bien las tribus nómadas de la India se 
enfrentan a una profunda exclusión de los 
sistemas de salud formales, también existen 
numerosas oportunidades para una integración 
inclusiva que respete, preserve y revitalice 
sus conocimientos tradicionales sobre salud 
y ecología. Reconocer estas oportunidades 
requiere superar los modelos asimilacionistas y 
avanzar hacia marcos interculturales y basados ​​
en derechos que faciliten la coproducción de 
conocimiento, la reforma institucional y el 
empoderamiento comunitario. La integración 
no debe aspirar a sustituir los conocimientos 
tradicionales por sistemas modernos, sino a 
reconocer su igual valor epistémico, permitiendo 
el pluralismo en la comprensión, la práctica y 
la institucionalización de la salud y el bienestar 
(Nichter 2002; Fricker 2007).



90

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Conclusion 

Las prácticas de salud y bienestar de las tribus 
nómadas de la India representan sistemas ricos 
y contextualizados de inteligencia ecológica, 
solidaridad social y resiliencia cultural. Estas 
comunidades, históricamente marginadas y 
políticamente invisibles, poseen tradiciones 
curativas arraigadas en siglos de experiencia 
vivida con la naturaleza, el cuidado comunitario 
y el equilibrio espiritual. Desde la medicina 
herbal y la obstetricia hasta la desintoxicación 
estacional y los rituales colectivos de salud 
mental, sus prácticas desafían los modelos 
biomédicos dominantes al ofrecer paradigmas de 
bienestar holísticos, preventivos y centrados en 
la comunidad. Sin embargo, estos sistemas han 
sido excluidos durante mucho tiempo del discurso 
general sobre la salud, principalmente debido a la 
criminalización colonial, el sesgo epistémico y la 
negligencia estructural. El legado de leyes como la 
Ley de Tribus Criminales y la continua aplicación 
incorrecta de la Ley de Delincuentes Habituales 
continúa sembrando sospechas sobre las 
comunidades nómadas, marginando sus voces en 
las instituciones públicas, incluyendo la atención 
médica. A pesar de las garantías constitucionales 
y la expansión democrática, estos grupos 
permanecen en gran medida sin ser reconocidos 
en las encuestas nacionales, los registros 
estatales y las infraestructuras médicas. Su 
movilidad a menudo se confunde con desarraigo, 
y su conocimiento cultural se caracteriza 
erróneamente como superstición o atraso. Este 
artículo ha demostrado que la integración no 

es solo una cuestión de necesidad política, sino 
también de justicia ética y epistemológica. Los 
sistemas de salud de las tribus nómadas no 
solo necesitan ser incluidos en las estructuras 
dominantes; exigen coexistencia, respeto mutuo 
y diálogo intercultural. La integración debe 
buscarse mediante modelos que reconozcan el 
pluralismo en las epistemologías médicas y que 
empoderen a las comunidades nómadas no como 
receptores pasivos de ayuda, sino como agentes 
activos y poseedores de conocimiento por derecho 
propio.

Uno de los argumentos centrales de esta 
investigación es que la salud es inseparable de 
la ecología, el género y la identidad cultural. Las 
mujeres desempeñan un papel fundamental en 
la preservación y transmisión del conocimiento 
sobre salud a lo largo de las generaciones, 
actuando como parteras, herbolarias y cuidadoras 
emocionales. Ignorar sus contribuciones supone 
una doble marginación: como miembros de tribus 
y como mujeres. Por lo tanto, las perspectivas 
feministas son cruciales para formular políticas 
de salud que no solo lleguen a estas mujeres, sino 
que también respeten su autonomía, experiencia 
y liderazgo. Además, el arraigo ecológico de las 
prácticas de salud, visible en el uso de hierbas 
forestales específicas, rituales estacionales e 
interacciones entre animales y humanos, exige 
un enfoque de Una Sola Salud que integre el 
bienestar ambiental, animal y humano de forma 
sinérgica.

Los desafíos para la integración son 
formidables. Estos incluyen la invisibilidad legal, 



91

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

la falta de historiales médicos, la alienación 
cultural en los hospitales públicos, la rigidez 
burocrática y el desplazamiento debido a 
la urbanización y las leyes de conservación. 
Sin embargo, como se ha destacado, estos 
mismos desafíos ofrecen perspectivas sobre 
las oportunidades para un replanteamiento 
radical. Al invertir en unidades móviles de 
salud, la capacitación multilingüe e intercultural 
del personal sanitario, la certificación de 
curanderos tradicionales y la protección legal del 
conocimiento ecológico tradicional, el sistema 
de salud indígena puede comenzar a reparar 
los daños del abandono histórico. Igualmente 
importante es el papel de la gobernanza 
participativa. La integración solo será significativa 
si se permite a las comunidades nómadas definir 
los términos de sus prioridades de salud y cocrear 
las herramientas de prestación de servicios y 
rendición de cuentas. Esto requiere no solo 
descentralización, sino también la restitución de 
la dignidad, la voz y la continuidad cultural. Por 
lo tanto, las iniciativas estatales deben pasar de 
un paradigma de “prestación de servicios” a un 
modelo de “colaboración y empoderamiento”, 
donde el conocimiento fluya en ambas direcciones 
y las políticas se diseñen con, y no solo para, los 
grupos nómadas.

Además, la convergencia de políticas es 
esencial. La salud no puede aislarse de la 
educación, los derechos territoriales, el acceso a 
los bosques ni el bienestar social. Los ministerios 
deben colaborar para construir soluciones 
integradas y comunitarias. Sin tierras e identidad 
seguras, ninguna política de salud, por muy bien 
financiada que esté, puede lograr un impacto 
sostenible. La Ley de Derechos Forestales, la Ley 
de Diversidad Biológica y la Misión Nacional 
de Salud deben intersectar para garantizar que 
la soberanía ecológica se reconozca como un 
prerrequisito para la soberanía sanitaria cultural. 
En conclusión, la integración de los sistemas de 
salud y bienestar de las tribus nómadas constituye 
una oportunidad transformadora. No solo 
enriquece el panorama de la salud pública de la 
India con profundidad ecológica y cultural, sino 
que también nos acerca a un modelo de desarrollo 
verdaderamente inclusivo y descolonizado. 
Reconocer a estas comunidades como sanadoras, 
guardianas del conocimiento y guardianas 
ecológicas desafía la violencia epistémica de 
las políticas pasadas y allana el camino hacia 
un futuro más justo y pluralista. La verdadera 
equidad en salud no reside solo en llegar a los 
marginados, sino en aprender de ellos, honrar 
sus conocimientos y cocrear futuros basados ​​en la 
justicia, la dignidad y el cuidado mutuo.

R E F E R E N C I A S

Agrawal, Arun. 1995. “Dismantling the Divide between Indigenous and Scientific Knowledge.” Development and 
Change 26 (3): 413–39.



92

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Agrawal, Arun, and Clark C. Gibson. 1999. “Enchantment and Disenchantment: The Role of Community in Natural 
Resource Conservation.” World Development 27 (4): 629–49.

Agarwal, Bina. 1992. “The Gender and Environment Debate: Lessons from India.” Feminist Studies 18 (1): 119–58.

Banerjee, S., and M. Raza. 2020. “Healthcare Exclusion of Denotified Tribes in India.” Economic and Political 
Weekly 55.

Baviskar, Amita. 2003. “Tribal Communities and Development.” Seminar 531.

Berkes, Fikret. 1999. Sacred Ecology: Traditional Ecological Knowledge and Resource Management. 
Philadelphia: Taylor & Francis.

Bhukya, Bhangya. 2014. The Politics of Defection: A Study of the Denotified Tribes in India. New Delhi: Oxford 
University Press.

Bourdieu, Pierre. 1977. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University Press.

Dasgupta, Rajib. 2006. “Public Health in India: An Overview.” Economic and Political Weekly 41 (34): 3685–90.

Dirks, Nicholas B. 2001. Castes of Mind: Colonialism and the Making of Modern India. Princeton, NJ: Princeton 
University Press.

Fricker, Miranda. 2007. Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. Oxford: Oxford University Press.

Ghosh, Jayati. 2018. “Exclusion through Identification.” The Hindu.

Gupta, Akhil. 2012. Red Tape: Bureaucracy, Structural Violence, and Poverty in India. Durham, NC: Duke 
University Press.

Haraway, Donna. 1988. “Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial 
Perspective.” Feminist Studies 14 (3): 575–99.

Harding, Sandra. 1991. Whose Science? Whose Knowledge? Thinking from Women’s Lives. Ithaca, NY: Cornell 
University Press.

Kapoor, Radhika. 2015. Ecological Knowledge among Gaddi Pastoralists.

Kirmayer, Laurence J. 2012. “Rethinking Cultural Competence.” Transcultural Psychiatry 49 (2): 149–64.

Kleinman, Arthur. 1980. Patients and Healers in the Context of Culture. Berkeley: University of California Press.

Kothari, Ashish. 2014. Alternative Futures: India Unshackled. New Delhi: Authors UpFront.

Kothari, Ashish, Neema Pathak, and Ashish Bose. 2014. Ecology and Equity: The Use and Abuse of Nature in 
Contemporary India. New Delhi: Routledge India.

Lang, Tim, and Jamie Bartram. 2012. “Equity in Access to Health Promotion and Health Care.” Health Promotion 
International 27 (4): 459–67.



93

 T R I B U S  N Ó M A D A S  Y  L A  I N T E G R A C I Ó N  D E  L A  S A L U D ,  E L  B I E N E S TA R  Y 
E L  C O N O C I M I E N T O  E C O L Ó G I C O  T R A D I C I O N A L  E N  L A  I N D I A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Langwick, Stacey A. 2011. Bodies, Politics, and African Healing: The Matter of Maladies in Tanzania. 
Bloomington: Indiana University Press.

Lokhit Pashu-Palak Sansthan. 2008. Raika Ethno-Veterinary Practices Manual. Rajasthan.

Menon, Nivedita. 2012. Seeing Like a Feminist. New Delhi: Zubaan.

Narayan, Uma. 1989. “The Project of Feminist Epistemology: Perspectives from a Nonwestern Feminist.” Hypatia 
4 (3): 256–69.

National Commission for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic Tribes (NCDNT). 2017. Report to the 
Government of India. New Delhi.

Nigam, Sanjay. 1990. “Disciplining and Policing the ‘Criminals by Birth’.” Indian Economic and Social History 
Review 27 (2): 131–64.

Pande, Amrita. 2011. Wombs in Labor: Transnational Commercial Surrogacy in India. New York: Columbia 
University Press.

Radhakrishna, Meena. 2001. Dishonoured by History: ‘Criminal Tribes’ and British Colonial Policy. New Delhi: 
Orient Longman.

Renke, Balakrishna. 2008. Report of the National Commission for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic 
Tribes. New Delhi.

Rock, Melanie, et al. 2009. “One Medicine, One Health.” Emerging Infectious Diseases 15 (9): 1384–87.

Saberwal, Vasant K. 1999. Pastoral Politics: Shepherds, Bureaucrats, and Conservation in the Western Himalaya. 
New Delhi: Oxford University Press.

Scott, James C. 1998. Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed. 
New Haven, CT: Yale University Press.

Sen, Amartya, and Jean Drèze. 2002. India: Development and Participation. Oxford: Oxford University Press.

Sharma, Mahesh. 2010. Historicizing Nomads and Criminals in India.

Shiva, Vandana. 2007. Biopiracy: The Plunder of Nature and Knowledge. Cambridge, MA: South End Press.

Shiva, Vandana, and Kunwar Jalees. 2003. The Enclosure and Recovery of the Commons.

Sillitoe, Paul. 2000. Indigenous Knowledge Development in Bangladesh. London: ITDG Publishing.

Sundar, Nandini. 2000. “Unpacking the ‘Joint’ in Joint Forest Management.” Development and Change 31 (1): 
255–79.

Virdi, Jyoti. 2012. Women, Health, and Healing in Colonial India.



94

A M I T  R AWAT

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Este artículo puede citarse como:

Rawat, Amit. 2026. “Tribus nómadas y la integración de la salud, el bienestar y el conocimiento ecológico 
tradicional en la India.” Fourth World Journal 25 (2): 73–94.

S O B R E  E L  A U T O R

El Dr. Amit Rawat fue investigador en el Departamento de Sociología de la 
Universidad Hindú de Benarés (BHU), en Varanasi, India. Su investigación 
se centra en comunidades marginadas y nómadas, en particular en la tribu 
Bawariya, históricamente estigmatizada bajo la Ley de Tribus Criminales de 
1871 durante el periodo del dominio colonial británico. Su trabajo examina 

Amit Rawat, Ph.D.

cómo las clasificaciones coloniales, la vigilancia policial y los estereotipos sociales persistentes 
continúan moldeando la identidad, el acceso a la educación, los medios de subsistencia y la 
dignidad social en la India poscolonial. A través del trabajo de campo etnográfico, el Dr. Rawat 
pone de relieve los impactos duraderos de la violencia estructural y de las políticas de exclusión. 
Ha publicado sobre cuestiones tribales, desigualdad de castas, educación y discriminación 
social. Su investigación también explora la integración del conocimiento ecológico tradicional y 
de las prácticas de salud indígenas en marcos de salud pública culturalmente pertinentes para 
poblaciones nómadas.



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

El poder sanador de la marca  
ancestral de las mujeres maoríes
Por Shonelle Wana, Ph.D. 

Traducción de Yesenia Cortés

RESUMEN

Este artículo explora la interacción entre las epistemologías feministas e indígenas, con especial 
atención a las mujeres maoríes en Aotearoa (Nueva Zelanda) y las contribuciones de la teoría Mana 
Wāhine (la autoridad de las mujeres maoríes). Los maoríes son el pueblo indígena de Aotearoa, 
con fuertes vínculos con la tierra, el medio ambiente, las tradiciones culturales y una cosmovisión 
moldeada por el whakapapa (genealogía), el wairua (espiritualidad) y la identidad colectiva. La 
colonización interrumpió muchas de estas tradiciones; sin embargo, las mujeres maoríes han 
continuado preservando y transmitiendo el conocimiento indígena a través de las generaciones. Este 
artículo valida la práctica sanadora del moko kauae (tatuaje tradicional femenino en la barbilla) 
como un ejemplo paradigmático del Mana Wāhine. El artículo examina cómo los enfoques feministas 
occidentales pueden tanto alinearse con las formas de conocimiento indígenas como divergir de ellas. 
Basándose en la teoría Mana Wāhine y en las experiencias vividas por las mujeres maoríes, afirma la 
centralidad de la identidad cultural para comprender la salud y la sanación de las mujeres maoríes.

Palabras clave: Mana Wahine, moko kauae, mujeres māori, sanación indígena, descolonización, 
whakapapa, epistemologías indígenas, identidad cultural

Introducción

Antes de la colonización, las comunidades 
maoríes sostenían una cosmovisión que 
consideraba los roles de género como 
complementarios. Reconocían a las mujeres 
maoríes como líderes, sanadoras y portadoras 
de conocimiento, no relegadas al rol de 
cuidadoras. Su autoridad se afirmaba a través 
de cargos como tohunga (expertas), whare 
tangata (la casa de la vida: el útero) y kaitiaki 
(guardianas) del conocimiento (Binney & 

Chaplin 1990). Estos roles reflejaban un marco 
cultural profundamente arraigado en el que 
el Mana Wāhine era valorado y transmitido 
intergeneracionalmente (Mikaere 2011).

La llegada de los misioneros europeos 
introdujo ideologías patriarcales que elevaron 
a los hombres por encima de las mujeres e 
impusieron una visión occidental del mundo a 
las estructuras sociales maoríes. Esta perspectiva 
colonial devaluó sistemáticamente el estatus de 
las mujeres maoríes y las desplazó de los roles



96

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

de liderazgo que habían desempeñado durante 
generaciones (Pihama 2001). Prácticas 
tradicionales, como el moko kauae, fueron 
condenadas como símbolos de primitivismo, a 
pesar de su profundo significado cultural como 
marcadores de fortaleza, liderazgo y servicio al 
colectivo (Pihama 2010). Lo que antes afirmaba 
el Mana Wāhine fue reinterpretado como 
vergonzoso bajo el dominio colonial. Esto no fue 
casual; fue un esfuerzo calculado para socavar la 
soberanía maorí atacando a las wāhine y los roles 
culturales vitales que encarnaban dentro de la 
sociedad maorí.

En respuesta a la continua marginación y 
silenciamiento de las mujeres maoríes bajo los 
sistemas coloniales, la teoría Mana Wāhine 
surgió como un marco para recuperar la voz, 
la autoridad y la identidad cultural (Simmonds 
2009). Fundamentada en las experiencias vividas, 
el whakapapa (genealogía) y las epistemologías 
de las mujeres maoríes, la teoría Mana Wāhine 
afirma su derecho a definir sus realidades y 
articular sus propias narrativas. Representa un 
desafío directo a las ideologías racistas, sexistas 
y coloniales que históricamente han buscado 
socavar los roles, las prácticas culturales y los 
caminos de sanación de las mujeres maoríes. 
Pihama (2001) describe el Mana Wāhine no como 
una simple adaptación del feminismo, sino como 
un marco teórico arraigado en el te ao Māori 
(mundo maorí) y moldeado por las experiencias 
únicas de las mujeres maoríes.

Este artículo explora la sanación a través 
de la integración de la teoría Mana Wāhine y 
el moko kauae, demostrando cómo estos dos 

marcos operan conjuntamente como actos de 
reivindicación tanto espirituales como políticos 
para las mujeres maoríes. Si bien la teoría 
feminista ha examinado desde hace tiempo 
el cuerpo como un espacio de resistencia y 
empoderamiento, las mujeres indígenas de todo el 
mundo han reivindicado marcos teóricos basados ​​
en sus propias cosmologías, valores culturales 
e historias de colonización (Phillips 2012). Para 
las mujeres maoríes, el resurgimiento del moko 
kauae representa más que un renacimiento 
visual o estético; es una profunda expresión de 
identidad. Sirve como conducto para la conexión 
ancestral y la sanación espiritual, anclando el 
cuerpo físico dentro de un continuo de memoria, 
whakapapa y propósito (Wana 2021).

Para muchas mujeres maoríes, la sanación 
implica un retorno a estos fundamentos y un 
desaprendizaje consciente de las ideologías 
coloniales internalizadas. Es un proceso de 
rememoración del conocimiento ancestral 
presente en nuestras historias, prácticas y linaje 
espiritual. Al centrarse en el moko kauae, la teoría 
Mana Wāhine y las experiencias vividas de las 
mujeres maoríes, este artículo ofrece una forma 
de restauración que apoya tanto el bienestar 
individual como el resurgimiento colectivo.

Epistemologías feministas e indígenas

La relación entre la teoría feminista y las 
epistemologías indígenas es tanto compleja 
como generativa. Estos marcos teóricos 
suelen converger en sus críticas a la opresión 
sistémica y la dominación patriarcal; sin 
embargo, se fundamentan en bases ontológicas 



97

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

distintas (Bardwell-Jones & McLaren 2020). 
El pensamiento feminista occidental surgió 
de tradiciones liberales que buscaban desafiar 
las desigualdades de género dentro de las 
sociedades patriarcales. En contraste, los 
pueblos indígenas integran sus sistemas de 
conocimiento en enseñanzas ancestrales, 
cosmovisiones espirituales y la interconexión 
de todas las formas de vida (Waters 2000). 
Dentro de muchos paradigmas indígenas, 
las comunidades entienden el género como 
espiritualmente complementario y equilibrado, 
en lugar de jerárquico. El conocimiento maorí no 
es meramente intelectual o abstracto; es vivido y 
encarnado. La epistemología está intrínsecamente 
ligada a la ontología; cómo conocemos es 
inseparable de cómo somos. Los sistemas de 
conocimiento maoríes se fundamentan en una 
cosmovisión que enfatiza la interconexión del ser 
con la whenua (tierra), el whakapapa (genealogía) 
y las dimensiones espirituales de la existencia. 
Este enfoque holístico refleja una comprensión 
relacional del ser que impregna todos los aspectos 
de la vida (Nicholson 2020). Si bien la teoría 
feminista ha contribuido significativamente 
a cuestionar los sistemas de desigualdad, no 
siempre ha dado cuenta adecuadamente de la 
profundidad de la interconexión que sustenta las 
epistemologías indígenas.

Naomi Simmonds (2011) sostiene que los 
marcos feministas occidentales a menudo no 
logran explicar el impacto total de la colonización 
en las mujeres maoríes, en particular las 
dimensiones espirituales de dicho impacto. 
Por consiguiente, la teoría Mana Wāhine no 
es una derivación del feminismo occidental, 

sino un marco independiente y culturalmente 
arraigado. Debido a las diferencias fundamentales 
entre los marcos feministas occidentales y las 
cosmovisiones indígenas, las mujeres maoríes con 
frecuencia se han visto obligadas a desenvolverse 
en espacios que no reflejan sus realidades ni 
valores culturales.

A finales del siglo XIX y principios del XX, 
algunas mujeres maoríes participaron en el 
movimiento por la templanza, una campaña 
destinada a abordar los daños sociales causados ​​
por el alcohol. Si bien este movimiento les 
brindó la oportunidad de participar en el debate 
público y la defensa de sus derechos, también 
conllevó concesiones culturales. Para lograr 
la aceptación entre las mujeres no maoríes, 
influenciadas por la moral cristiana y los ideales 
victorianos, las presiones coloniales y misioneras 
obligaron a las mujeres maoríes a renunciar a 
prácticas tradicionales, como recibir el moko 
kauae (Pihama 2010). En este contexto, las 
teóricas feministas occidentales han reproducido 
en ocasiones patrones coloniales al asumir 
una experiencia femenina universal, pasando 
por alto así las historias, realidades vividas y 
epistemologías culturales propias de las mujeres 
indígenas.

Para las mujeres maoríes, la lucha por la 
equidad va más allá de resistir el patriarcado; 
implica también desafiar los impactos de la 
colonización y la erosión de los sistemas de 
conocimiento maoríes (Mikaere 2011). El 
moko kauae, un diseño sagrado de identidad 
y liderazgo, fue visto desde una perspectiva 
colonial como primitivo e inapropiado. Este 



98

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

ejemplo histórico ilustra cómo la colonización 
a menudo exigía que los maoríes suprimieran 
aspectos de su identidad para ser reconocidos 
dentro de las estructuras sociales dominantes. El 
significado del moko kauae trasciende su diseño 
y es más que tinta sobre la piel. Con cada línea 
emerge una línea invisible que solo se revela al 
marcar la piel. Las líneas visibles e invisibles 
representan la unificación del cuerpo y el alma, 
así como la conexión entre el mundo de la luz y 
el mundo del espíritu (Winitana 2011). El moko 
(tatuaje tradicional maorí) tiene una historia 
que se remonta a la época en que los maoríes 
vivían en dos mundos —el espiritual y el físico— y 
podían transitar libremente entre ambos (Mead 
2003). Según Te Awekotuku (2012), el doloroso 
proceso de recibir el moko era una experiencia 
transformadora que marcaba un hito y la 
transición hacia un nuevo rol.

Años de reconexión cultural, autorreflexión 
y sanación precedieron mi propio camino hacia 
la recepción del moko kauae. Antes de asumir 
este compromiso sagrado, desarrollé el Marco 
Moko Wahine como un modelo basado en los 
valores, la identidad y el liderazgo maoríes, 
que surgió tanto de mi investigación doctoral 
como de un íntimo proceso de transformación 
personal. La guía espiritual inspiró este marco 
y me llevó a comprender que el moko kauae no 
es simplemente un símbolo, sino un llamado 
sagrado.

Como creadora de este marco, comprendí 
que su diseño debía ser identificable como un 
símbolo de Mana Wāhine y servir como un 
modelo culturalmente auténtico del liderazgo 
de las mujeres maoríes (Wana 2021). Basado en 
la teoría Mana Wāhine, el Marco Moko Wahine 

Figura 1
Marco Moko Wahine. 2021. Gráfico de Shonelle Wana.



99

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

se inspira en la geometría sagrada del moko 
kauae, específicamente en el que portaba mi 
tatarabuela.

El diseño simboliza la alineación del 
pensamiento, la acción y la intención. Seis 
principios interrelacionados guían el diseño, 
representado visualmente por tres líneas a cada 
lado del moko kauae, que reflejan el equilibrio, 
la dualidad y la armonía. Estos valores se vivían 
y encarnaban en el liderazgo tradicional de las 
mujeres maoríes.

Una líder guiada por los principios del Marco 
Moko Wahine defiende el tika haciendo lo 
correcto según los valores maoríes, incluso bajo 
presión. Con pono, lidera con autenticidad y 
autoconciencia, manteniéndose fiel a sí misma 
incluso cuando resulta incómodo. Aroha la 
arraiga en la compasión, permitiéndole escuchar 
profundamente, reconocer a los demás y servir 
al colectivo sin agendas personales. A través 
de māramatanga, obtiene sabiduría de la 
experiencia vivida, conectando los puntos para 
guiar a otros con claridad. Mātauranga impulsa 
su compromiso con el aprendizaje continuo, el 
desaprendizaje y el reaprendizaje al servicio de 
su pueblo. Finalmente, Māoritanga posiciona 
su liderazgo desde una cosmovisión maorí, 
permitiéndole desenvolverse en múltiples 
ámbitos sin perder de vista su identidad y 
whakapapa.

En consonancia con la afirmación de Smith 
(1999) de que la investigación kaupapa Māori 
(la forma maorí de conocer y actuar) debe rendir 
cuentas a las comunidades a las que sirve, este 
marco mantiene la responsabilidad de defender 

y reflejar los valores, las experiencias y las 
aspiraciones del pueblo maorí. Inspirado en las 
características tradicionales heredadas de las 
mujeres líderes maoríes, el Marco Moko Wahine 
sirve como una guía culturalmente auténtica 
para apoyar a las mujeres maoríes, tanto actuales 
como futuras, en puestos de liderazgo. No busca 
adaptar a las mujeres maoríes a los paradigmas 
occidentales de liderazgo, sino que afirma la 
validez y la fortaleza del liderazgo basado en las 
cosmovisiones y el whakapapa maoríes.

En muchos sentidos, el Marco Moko Wahine 
también puede entenderse como un modelo de 
sanación. Invita a las mujeres maoríes a verse 
a sí mismas no como seres fracturados por el 
trauma, sino como seres íntegros que transitan 
procesos de sanación con propósito y gracia. Cada 
principio apoya el retorno a nuestros valores 
tradicionales frente a la colonización, el racismo y 
la supervivencia.

Recibir mi moko kauae no fue una 
coincidencia. Fue una progresión natural en el 
camino que se desarrolló a través de la creación 
del Marco Moko Wahine. Más que un punto final, 
marcó un paso significativo hacia la encarnación 
de los valores y principios que había estado 
articulando en mi investigación. El moko kauae 
se convirtió en una manifestación visible y viva 
del marco mismo, grabado no solo en la teoría, 
sino ahora revelado en mi piel. La ceremonia 
que lo acompañó —las karakia (oraciones) y las 
lágrimas derramadas en ese momento sagrado— 
afirmó que el marco no era simplemente un 
ejercicio intelectual, sino un proceso espiritual de 
encarnación, identidad y liderazgo.



100

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Sanación colectiva a través de  
líneas sagradas

La decisión de recibir el moko kauae no 
se ve influenciada por tendencias estéticas ni 
motivaciones superficiales, sino que surge de un 
deseo sagrado de reconectar con el whakapapa, 
el wairua y el Mana Wāhine, la fuerza y ​​autoridad 
inherentes a ser una mujer maorí. El moko 
kauae restablece la conexión de quien lo porta 
con sus tīpuna (ancestros), su whenua (tierra) 
y su whānau (familia). Mediante este acto, las 
mujeres experimentan una renovada sensación 
de equilibrio y un bienestar integral que las 
arraiga en su pertenencia cultural y su propósito 
espiritual.

La sanación de las mujeres maoríes no 
puede limitarse a los paradigmas biomédicos 
occidentales. Es holística, relacional y 
profundamente interconectada. Esta forma de 
sanación implica recuperar lo que la colonización 
intentó borrar mediante la Ley de Supresión de 
Tohunga de 1907, que prohibió nuestras voces, 
nuestras prácticas de sanación y nuestra conexión 
espiritual con el medio ambiente y el ámbito 
sagrado (Mikaere 2011).

Para muchas wāhine, el camino de sanación 
hacia el moko kauae comienza mucho antes de 
que la tinta toque la piel. A menudo se inicia 
con una inquietud, una intuición, un tohu 
(señal espiritual) o un llamado silencioso de 
los ancestros. El período previo a la ceremonia 
suele estar marcado por la reflexión consciente, 
el karakia (oración espiritual) y la purificación 
ritual. Este proceso preparatorio nutre el 

corazón, preparando a la persona para la 
sagrada responsabilidad y transformación que 
representa el moko kauae.

Cuando llega el momento de recibir el 
moko kauae, no se trata simplemente de una 
cita programada; es una ceremonia sagrada. 
El espacio suele estar rodeado de whānau 
(familia extendida), resonando con waiata 
(cantos), karanga (llamadas ceremoniales) 
y la emoción compartida de la ocasión. Es 
un momento profundamente espiritual y 
transformador, impregnado de la presencia 
ancestral. El tohunga tā moko (experto en 
tatuajes tradicionales) no es solo un artista o 
técnico; es un canal espiritual, un recipiente 
activo a través del cual el mauri (fuerza vital) y 
la intención sagrada del proceso se transmiten 
y expresan. Su función es guiar el ritual 
con reverencia, reconociendo que lo que se 
desarrolla forma parte de algo mucho mayor 
que el individuo.

En mi propia travesía, el llamado a recibir 
el moko kauae siempre estuvo presente como 
un conocimiento silencioso y persistente que 
me acompañó a lo largo de muchas etapas de la 
vida. Durante años, cargué con traumas, tanto 
personales como intergeneracionales. Aprendí 
a sobrellevarlos en silencio, a seguir adelante 
y a sonreír. Conforme se acercaba el momento 
de la preparación, me encontré luchando con 
un conflicto interno y momentos de profunda 
inseguridad. Para navegar estas emociones, 
busqué la guía de mi líder espiritual tribal, 
cuya sabiduría me ayudó a reconectar con mi 
propósito.



101

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Durante este período, también comencé a 
tener sueños y señales sutiles del plano espiritual, 
como suaves afirmaciones que me brindaban 
reafirmación. Siempre que surgía la duda sobre si 
era digna de llevar el moko kauae, estos mensajes 
espirituales volvían, calmando mis miedos y 
reafirmando que estaba siguiendo el camino 
que me correspondía. En el momento en que 
recibí mi moko kauae, se produjo una profunda 
transformación interior. Sentí como si, por fin, 
hubiera regresado a mi esencia más profunda.

Mientras las líneas tomaban forma y la 
aguja recorría mi barbilla y luego mis labios, las 
lágrimas comenzaron a caer, pero no por dolor 
físico, sino por la abrumadora presencia de mis 
ancestros. Podía sentir cómo me envolvían con 
su amor incondicional, su fuerza y ​​su guía. En 
ese momento sagrado me sentí completamente 
apoyada y plenamente vista. Mi moko kauae 
no era simplemente una marca externa, era 
un regreso espiritual a casa y una poderosa 
reconexión con quienes me precedieron.

Para muchas mujeres maoríes, la decisión 
de recibir el moko kauae no se toma a la 
ligera ni rápidamente, sino que se desarrolla 
gradualmente. En su investigación doctoral, 
Turumakina Duley (2025), un respetado tohunga 
tā moko investigó las experiencias vividas por las 
mujeres maoríes que habían recibido su moko 
kauae.

Una participante declaró:

Hacerme el moko fue una experiencia 
profundamente emotiva. Fue una forma de 
recuperar mi identidad y expresar el dolor y la ira 

que ha causado la colonización. Es como llevar 
el corazón en la cara y es una hermosa liberación 
de todas esas emociones reprimidas (Duley 2025, 
142). 

Otra mujer habló de las repercusiones:

Desde que recibí el moko kauae, mi forma de 
ser ha cambiado. La responsabilidad que conlleva 
era enorme. En aquel momento, quería trabajar 
con el moko kauae en casa, en el marae (aldea 
tribal) y en mi lugar de trabajo. Me exigí más; 
sigo trabajando en ello. Experimenté un gran 
crecimiento personal. Tuve que acostumbrarme a 
las miradas, ya que llegué a un punto en mi vida 
en el que el moko kauae ya era parte de mí, estaba 
arraigado en mí, formaba parte de mi ser desde 
antes de nacer. Sigo aprendiendo (Duley 2025, 
137).

Otras hablaron del impacto intergeneracional:

“Me siento responsable, como una mentora, 
portando el moko kauae para nuestra whānau 
y promoviendo el moko kauae en nuestra hapū 
(subtribu), especialmente para nuestros rangatahi 
(jóvenes). Pero para nuestros mayores, de la 
generación perdida, aún les cuesta comprender 
el significado de portar el kauae moko, así que 
me siento responsable ante ellos. En cuanto a la 
comunidad en general, me enorgullece portarlo 
en la comunidad (Duley 2025, 134).”

“Creo que fue una enorme brecha causada 
por la colonización o la pérdida del moko kauae 
y nuestra forma de contar nuestras historias. De 
la manera nativa. Sabes, debajo del moko kauae 
hay pūrākau (historias), karakia, waiata, todas 



102

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

esas otras cosas que están ligadas a él; el moko 
es solo la representación visual, pero hay un 
montón de kōrero (conversación) detrás, ese 
conocimiento perdido. Mi familia perdió el 
contacto con nuestra herencia maorí durante 
generaciones. Estábamos desconectados de 
nuestra cultura y tradiciones, y sentíamos que 
nos faltaba una parte de nuestra identidad. 
Cuando me hice el moko, fue una forma de 
recuperar lo perdido, de reconectarme con mis 
raíces (Duley 2025, 145”.

Estas experiencias también se reflejan en 
mi propio camino. El moko kauae es un portal 
de sanación no solo para el individuo, sino 
para las generaciones pasadas y futuras. Dice: 
No somos invisibles. No nos avergonzamos. 
Somos sagrados. Seguimos aquí.

These experiences are reflected in my own 
journey also. Moko kauae is a portal for healing 
not just for the individual, but for generations 
past and future. It says: We are not invisible. 
We are not ashamed. We are sacred. We are 
still here.

Cada mujer maorí que elige llevar el moko 
kauae porta no solo su historia personal, 
sino también las voces de sus ancestros y las 
aspiraciones de las generaciones futuras. Esta 
forma de sanación es profunda y trasciende 
lo individual. Cuando una mujer asume su 
rol con el moko kauae grabado en su barbilla, 
resiste activamente las narrativas coloniales 
que alguna vez buscaron borrar su existencia, 
silenciar su voz y confinarla al ámbito 
doméstico (Te Awekotuku 2003). Cada acto de 
reivindicación reafirma la identidad y genera 

una poderosa ola de inspiración, resiliencia y 
empoderamiento en toda la familia, el hapū y la 
iwi (tribu).

En muchas comunidades, los wānanga 
(encuentros), espacios dedicados al aprendizaje y 
la convivencia comunitaria, se han convertido en 
lugares de profunda sanación intergeneracional, 
especialmente cuando se centran en el moko 
kauae. Estos encuentros reúnen a rangatahi 
(jóvenes) y kaumātua (ancianos) para compartir 
pūrākau, waiata, conversaciones sinceras y 
momentos de emoción colectiva. Si bien la 
transmisión del tikanga (protocolos culturales 
maoríes) asociado al moko kauae es fundamental 
en estos eventos, también sirven como entornos 
protectores donde los participantes pueden 
abordar abiertamente los impactos de la 
colonización, procesar las pérdidas comunitarias 
y personales, y fomentar la reconexión consigo 
mismos, con su cultura y entre sí (Duley 2025).

Estas formas de encuentro reviven las 
tradiciones de sanación colectiva de la 
sociedad maorí. Reflejan una época en la que el 
conocimiento se transmitía oralmente mediante 
relatos, canciones, rituales y experiencias vividas, 
en lugar de plasmarlo en textos escritos. Dichas 
prácticas se alinean con lo que Smith (1999) 
describe como formas de conocimiento indígenas, 
formas de aprendizaje que no son meramente 
informativas, sino experienciales y relacionales.

El moko kauae funciona como un archivo 
viviente, evocando los nombres de nuestros 
ancestros y preservando su memoria para 
las futuras generaciones. A medida que más 
mujeres maoríes en Aotearoa y en todo el mundo 



103

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

recuperan el moko kauae, se está gestando una 
creciente red de sanación y renacimiento. Estos 
rostros, antes silenciados, ahora hablan con un 
orgullo que trasciende el tiempo y el espacio.

Indígena sin complejos

La visibilidad pública del moko kauae, ya 
sea en los lugares de trabajo, en la televisión 
o en las plataformas digitales, constituye 
un poderoso acto de descolonización que 
desafía directamente las arraigadas ideologías 
coloniales. Sin embargo, a pesar de su significado 
cultural y su resurgimiento, el racismo sigue 
siendo una realidad palpable en Aotearoa. 
Las mujeres maoríes que portan el moko 
kauae frecuentemente sufren acoso digital y 
comentarios despectivos, incluyendo ser tildadas 
de “feas”, “repugnantes” o comparadas con 
tener un “código de barras” en la barbilla. Estas 
reacciones no son meramente ofensivas; reflejan 
esfuerzos persistentes por socavar la identidad, 
la autonomía y las expresiones del Mana Wāhine 
maoríes mediante el ridículo y el control social 
(NZ Herald 2022).

Ante tal hostilidad, las mujeres maoríes 
siguen alzándose. Su presencia, visibilidad y 
expresión sin complejos de su identidad cultural 
representan una profunda afirmación de 
resiliencia, liderazgo y la perdurable fuerza de la 
soberanía maorí. El acto de portar el moko kauae, 
a pesar del constante escrutinio racializado, 
demuestra una negativa a ser silenciadas y un 
compromiso con la recuperación de su espacio, 
tanto físico como simbólico, como mujeres 
maoríes (Pihama 2001).

Como afirma Linda Tuhiwai Smith (1999), la 
descolonización no solo se ocupa de desmantelar 
las estructuras coloniales, sino también de 
regenerar los sistemas de conocimiento y las 
prácticas culturales indígenas. El moko kauae 
encapsula esta doble función. Representa un 
desafío visible a la imposición colonial de la 
vergüenza, el silenciamiento y la invisibilización, 
a la vez que reafirma y revitaliza los sistemas de 
mātauranga Māori (conocimiento maorí) que han 
persistido a pesar de los prolongados intentos de 
suprimirlos.

El uso del moko kauae también desafía los 
estándares de belleza coloniales y resiste la 
mercantilización de la cultura maorí. En una era 
dominada por los filtros de las redes sociales y 
los ideales de belleza homogeneizados, el moko 
kauae reivindica la belleza desde una perspectiva 
distintivamente maorí. Esta afirmación de 
soberanía visual es crucial; desafía la mirada 
colonial y afirma la identidad cultural en términos 
maoríes. La presencia de mujeres maoríes 
adornadas con el moko kauae sirve como un 
poderoso recordatorio de las historias de despojo, 
la apropiación de tierras, la supresión del idioma 
y la regulación de los cuerpos, al tiempo que 
proclama la supervivencia, la dignidad y el 
liderazgo (Pihama 2018).

A medida que el moko kauae se hace más 
visible en la vida pública, obliga a la sociedad 
en general a afrontar aspectos de la historia que 
durante mucho tiempo han sido ignorados o 
silenciados. Su presencia propicia conversaciones 
cruciales sobre la colonización, el racismo 
sistémico y el trauma intergeneracional.



104

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Conclusión

El resurgimiento del moko kauae honra a 
nuestras tīpuna kuia (mujeres ancestrales) 
que alguna vez portaron su moko con orgullo 
y autoridad. Este acto de continuidad afirma 
que los sistemas de conocimiento indígena y las 
prácticas ceremoniales siguen siendo modos 
vitales de sanación y supervivencia cultural 
(Pihama 2018). El futuro del moko kauae reside 
no solo en su renacimiento visible, sino también 
en su capacidad para nutrir a whānau, hapū e 
iwi, inspirando fortaleza, valentía e identidad 
colectiva. Para que esta práctica sagrada prospere, 
debe recibir apoyo activo a través de espacios 
físicos, culturales y políticos donde las mujeres 
maoríes puedan recibir el moko kauae sin temor a 
ser juzgadas o marginadas.

Como nos recuerda Pihama (2001), la teoría 
Mana Wāhine es la voz de nuestras madres, hijas 
y hermanas. Es un marco teórico y vivencial 
que permite a las mujeres maoríes recuperar y 
reimaginar el mundo desde su propia perspectiva. 
Dentro de esta perspectiva, el moko kauae sigue 
siendo una expresión dinámica y viva tanto de la 
identidad presente como del potencial futuro.

El moko kauae también plantea un desafío 
crucial para los profesionales de la salud, 
los educadores y los responsables políticos 
a la hora de reconocer de forma significativa 
las dimensiones culturales y espirituales del 
bienestar maorí. Los modelos de salud holísticos, 
como Te Whare Tapa Whā (Durie 1998), se 
alinean con las prácticas curativas tradicionales 
maoríes; sin embargo, su aplicación debe ir más 

allá del mero reconocimiento para lograr una 
integración genuina.

A través de mi propia experiencia, he 
comprendido que recibir el moko kauae no es un 
punto final, sino un poderoso comienzo. Marcó 
el inicio de un proceso de sanación profundo y 
complejo, revelando heridas que había cargado 
durante mucho tiempo pero que nunca había 
reconocido del todo. Recibir el moko kauae 
me brindó claridad, afirmación y una relación 
renovada conmigo misma y con mis ancestros. 
También he sido testigo de esta profunda 
transformación en otras mujeres que han 
recorrido este camino. Las lágrimas derramadas 
en esos momentos son fruto de la liberación 
emocional, el retorno espiritual y la reconexión 
con los orígenes.

Es fundamental reconocer que, para algunas 
mujeres maoríes, este camino está marcado por el 
silencio intergeneracional, la vergüenza heredada 
o un persistente temor al rechazo, ya sea por parte 
de su whānau, hapū o la sociedad en general. 
Otras pueden experimentar una desconexión de 
su iwi, de su whenua o del te reo Māori (el idioma 
maorí), lo cual puede generar una sensación 
de aislamiento o indecisión. Estas realidades 
vividas no son fallas personales, sino los efectos 
persistentes de la colonización y la ruptura 
cultural. Debemos abordarlas con empatía, 
comprensión y un compromiso con la sanación 
que respete el ritmo y la posición de cada mujer 
en su propio camino.

De cara al futuro, es nuestra responsabilidad 
colectiva asegurar que la práctica sanadora 



105

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

del moko kauae se salvaguarde y se mantenga. 
Esto exige un compromiso con el respeto del 
tikanga (protocolos culturales maoríes), el apoyo 
a la experiencia y autoridad de los tohunga tā 
moko y la creación de entornos propicios para 
la transmisión del moko kauae. Igualmente 
importante es reconocer y honrar el liderazgo 
de las mujeres maoríes que han mantenido y 
revitalizado esta tradición sagrada a lo largo de 
generaciones, garantizando su continuidad para 
el bienestar de la gente.

El moko kauae en nuestra barbilla es la 
manifestación visible de nuestra historia, nuestra 
lucha, nuestra supervivencia y nuestra soberanía. 
Es un recordatorio de que la sanación es posible, 

de que nuestra resiliencia es intergeneracional. 
Las respuestas que buscamos no se encuentran 
fuera de nosotras, pues siempre han residido 
en nuestro interior, en nuestro linaje, nuestra 
lengua y nuestras ceremonias. Fundamentado 
en la teoría Mana Wāhine, el moko kauae es una 
afirmación viva de la autoridad de las mujeres 
maoríes. Afirma que nuestras experiencias, 
nuestros cuerpos y nuestras formas de 
conocimiento son válidas, poderosas y esenciales 
para el resurgimiento cultural y espiritual de 
nuestro pueblo. En pocas palabras, el moko 
kauae es una afirmación viva de quiénes somos, 
quiénes siempre hemos sido y en quiénes nos 
seguiremos convirtiendo.

G L O S A R I O

Aotearoa – Nueva Zelanda

Maorí – Pueblos indígenas de Nueva Zelanda

Mana Wāhine – La autoridad de una mujer maorí

Whakapapa – Genealogía, linaje

Wairua – Espíritu, espiritualidad

Moko kauae – Tatuaje de mentón tradicional para 
mujeres maoríes

Teoría de Mana Wāhine – Experiencias únicas de las 
mujeres maoríes

Tohunga – Expertos, guías espirituales

Whare tangata – La casa de la vida; útero

Kaitiaki – Guardianes

Te ao Māori – El mundo maorí

Whenua – Tierra

Moko – Tatuaje tradicional maorí

Tika – Correcto

Pono – Auténtico

Aroha – Compasión; amor

Māramatanga – Comprensión; iluminación

Mātauranga – Conocimiento

Māoritanga – Cosmovisión maorí

Kaupapa Māori – Forma maorí de conocer y hacer

Karakia – Oración

Hapū – Subtribu

Iwi – Tribu

Whānau – Familia

Tīpuna – Ancestros

Tohu – Símbolo espiritual

Waiata – Canción

Karanga – Llamada ceremonial

Tohunga tā moko - Experto en tatuajes tradicionales



106

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

R E F E R E N C E S

Bardwell-Jones, Celia T., and Margaret A. McLaren. 2020. “Introduction to Indigenizing and Decolonizing 
Feminist Philosophy.” Hypatia 34 (3): 403–409. https://doi.org/10.1017/hyp.2019.19.

Binney, Judith, and Gillian Chaplin. 1990. Ngā Morehu: The Survivors. The Life Histories of Eight Māori 
Women. Auckland: Auckland University Press / Bridget Williams Books.

Duley, Turumakina. 2025. Te Ahi Mānuka: Reigniting the Ritual Fires of Moko for Ngāti Awa. Doctoral thesis, 
Te Whare Wānanga o Awanuiārangi.

Mead, Hirini Moko. 2003. Tikanga Māori: Living by Māori Values. Wellington: Huia Publishers.

Mikaere, Ani. 2011. Colonising Myths—Māori Realities: He Rukuruku Whakaaro. Wellington: Huia Publishers.

Nicholson, Angela. 2020. “Te Hihiri: A Process of Coming to Know.” MAI Journal 9 (2): 133–142. https://doi.
org/10.20507/MAIJournal.2020.9.2.4.

NZ Herald. 2022. “Experts Say Increase in Online Racism towards Māori, Especially Wāhine Māori, Is 
Concerning.” New Zealand Herald, September 26. https://www.nzherald.co.nz/kahu/experts-say-increase-in-
online-racism-towards-maori-especially-wahine-maori-is-concerning/X6MX2O23EG4GM2U5BLCK7ZQONY/.

Phillips, Christine H. 2012. Theorizing Aboriginal Feminisms. Master’s thesis, University of Lethbridge. 
University of Lethbridge Research Repository. https://www.collectionscanada.gc.ca/obj/thesescanada/vol2/
ALU/TC-ALU-3120.pdf.

Pihama, Leonie. 2001. Tihei Mauri Ora: Honouring Our Voices. Auckland: University of Auckland.

Pihama, Leonie. 2010. “Kaupapa Māori Theory: Transforming Theory in Aotearoa.” He Pukenga Kōrero: A 
Journal of Māori Studies 9 (2): 9.

Pihama, Leonie. 2018. “Moko Kauae: A Māori Women’s Right.” Kaupapa Māori as Transformative Indigenous 
Analysis, May 23. https://kaupapamaori.com/2018/05/23/moko-kauae-a-maori-womens-right/.

Simmonds, Naomi. 2009. Mana Wahine Geographies: Spiritual, Spatial and Embodied Understandings of 
Papatūānuku. Doctoral thesis, University of Waikato. https://hdl.handle.net/10289/2798.

Mauri – Fuerza vital

Marae – Aldea tribal

Rangatahi – Juventud; generación más joven

Pūrākau – Narrativas tradicionales; historias

Kōrero – Conversaciones; hablar

Wānanga—Reuniones; lugar de estudios superiores

Kaumātua – Ancianos

Tīpuna kuia - Mujeres ancestrales

Te Whare Tapa Whā – Modelo maorí de salud 
desarrollado por Sir Mason Durie

Wāhine – Mujeres maoríes

Reo Māori – Idioma maorí

Tikanga – Protocolos culturales maoríes



107

E L  P O D E R  S A N A D O R  D E  L A  M A R C A  A N C E S T R A L  D E  L A S  M U J E R E S  M A O R Í E S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Simmonds, Naomi. 2011. “Mana Wahine: Decolonising Politics.” Women’s Studies Journal 25 (2): 11–25. 
https://www.wsanz.org.nz/journal/docs/WSJNZ252Simmonds11-25.pdf.

Simpson, Leanne Betasamosake. 2017. As We Have Always Done: Indigenous Freedom through Radical 
Resistance. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Smith, Linda Tuhiwai. 1999. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. London: Zed 
Books.

Te Awekotuku, Ngahuia. 2003. “Ta Moko: Culture, Body Modification and the Psychology of Identity.” In 
Proceedings of the National Māori Graduates of Psychology Symposium 2002: Making a Difference, 123–
127. Hamilton: Māori and Psychology Research Unit, University of Waikato. https://core.ac.uk/download/
pdf/29194921.pdf.

Te Awekotuku, Ngahuia. 2012. “Moko Māori: An Understanding of Pain.” In Anthropologists, Indigenous 
Scholars and the Research Endeavour: Seeking Bridges towards Mutual Respect, edited by Jennifer Hendry 
and Laura Fitznor, 208–226. London: Routledge.

Wana, Shonelle. 2021. Kia Whakawahine Au i Ahau. Doctoral thesis, Te Whare Wānanga o Awanuiārangi.

Wana, Shonelle. 2022. “Moko Wahine: A Framework for Guiding and Nurturing Māori Women Leaders.” 
MAI Journal: A New Zealand Journal of Indigenous Scholarship 11 (1): 70–77. https://doi.org/10.20507/
maijournal.2022.11.1.6.

Waters, Anne. 2000. “Indigenist Feminism.” In Encyclopedia of Feminist Theories, edited by Lorraine Code, 
258–259. London: Routledge.

Winitana, Clinton, director. 2011. Waka Huia: Moko Whakarua. TVNZ series. July 24. Waka Huia. https://
www.ngataonga.org.nz/search-use-collection/search/TZP405126/

Este artículo puede citarse como:

Wana, Shonelle. 2026. “El poder sanador de la marca ancestral de las mujeres maoríes.” Fourth World 
Journal 25 (2): 95–108.



108

S H O N E L L E  WA N A

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

A C E R C A  D E  L A  A U T O R A

La Dra. Shonelle Wana es investigadora postdoctoral en Te Whare Wānanga 
o Awanuiārangi en Aotearoa, Nueva Zelanda. Se especializa en el liderazgo 
de las mujeres maoríes y el desarrollo indígena. Doctora en Desarrollo y 
Promoción Indígena, su investigación se centra en el empoderamiento de 
las mujeres maoríes y la defensa de los valores tradicionales de su pueblo. 

Shonelle Wana, Ph.D.

Es una autora publicada, investigadora asociada financiada por Marsden y beneficiaria de 
una beca HRC Explorer como investigadora principal de un proyecto que diseña un modelo 
maorí de atención a las personas mayores. Su trabajo se nutre de la experiencia vivida, el rigor 
académico y los profundos lazos tribales con sus tierras ancestrales. Está comprometida con 
que su investigación genere resultados significativos para su pueblo y las generaciones futuras.



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Testimonios Orales de la Medicina Tradicional 
El legado de una mujer kamëntša 
Por Rozalia Agioutanti, MS 
Traducción de Yesenia Cortés

RESUMEN

Este artículo presenta el testimonio oral de Mamita María Dolores, anciana y curandera kamëntša 
del Valle de Sibundoy, en el suroeste de Colombia. A través de una entrevista, la autora documenta 
las dimensiones entrelazadas del conocimiento ancestral kamëntša, los roles de las mujeres, las 
prácticas de sanación y el significado cultural de la chagra. Las narrativas de Mamita revelan cómo la 
espiritualidad, la medicina con plantas, la narración y el trabajo comunitario sustentan la identidad 
kamëntša en medio de los impactos persistentes de la colonización, la pérdida de la lengua y el 
cambio social. Su historia personal, arraigada en la partería, el cuidado uterino, la medicina herbal 
y el liderazgo comunitario, encarna la resiliencia y la continuidad del conocimiento de las mujeres 
indígenas. El artículo combina la reflexión etnográfica con el testimonio vivido, ofreciendo una 
ventana a una cosmovisión en la que la sanación, la tierra, la memoria y la feminidad permanecen 
profundamente interconectadas.

Introducción

Así es como nos hemos estado cuidando unos 
a otros, sanándonos los unos a los otros con 
lo que sabemos 
                                               - Mamita Maria Dolores

Como muchos antes que yo,visité el valle 
de Sibundoy durante mis viajes por Colombia, 
atraída por la promesa de vislumbrar una forma 
de vida que ha resistido siglos de disrupción. 
Originaria de Grecia, llevaba cuatro meses 
viviendo en Colombia, continuando un viaje 
personal que, durante el último año, me había 
llevado a explorar las culturas, costumbres y 
tradiciones de las civilizaciones indígenas de 

América. Al crecer en Creta, la isla más grande 
de Grecia, siempre tuve una profunda conexión 
con el mundo natural que me rodeaba. Daba 
por sentado ese vínculo innato y asumía que 
era una experiencia común para todos. Mi 
infancia estuvo llena de los ritmos de la tierra, 
la sabiduría de mis abuelos y la presencia 
nutritiva de la comida tradicional y las hierbas 
medicinales. Fue una conexión natural y sin 
esfuerzo; simplemente parte de mi crecimiento. 
Nunca tuve que darle demasiadas vueltas ni 
cuestionarla.

A medida que fui creciendo, me fui alejando 
de esas raíces. Mis abuelos también envejecieron 
y finalmente fallecieron. Salí de Grecia rumbo



110

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

a Estados Unidos, donde me enfrenté a una 
revelación sorprendente: muchas personas a mi 
alrededor vivían profundamente desconectadas 
de la tierra, sus cuerpos y la sabiduría ancestral. 
Esa forma de vida realmente me impactó. En 
esa desconexión, comencé a buscar maneras de 
sanar, maneras de reconectar con mi cuerpo, mi 
espíritu y mis valores, y maneras de ayudarme 
a recordar cómo cuidarme como alguna vez 
lo hice en casa. Esa búsqueda me llevó a la 
rica historia y prácticas de sanación de los 
pueblos indígenas de las Américas. Encontré 
un gran consuelo en esas historias. Entre las 
muchas historias que resonaron conmigo, una 
en particular destacó: la historia del valle de 
Sibundoy. A medida que leía e investigaba más, 
sentí una innegable atracción hacia este lugar.

Había leído sobre las dos civilizaciones 
indígenas, los pueblos kamëntša e inga que 
aún consideran este valle su hogar, cuyas 
historias son inseparables de los ríos, bosques 
y montañas sagradas de su tierra. Lo que más 
me fascinó fue cómo, a pesar de la colonización, 
la pérdida cultural y el avance implacable de 
las industrias modernas, han preservado una 
cosmovisión donde la naturaleza y la comunidad 
son inseparables: una forma de vida que se 
siente a la vez antigua y de gran relevancia hoy 
en día.

También me fascinó saber que se considera 
que Sibundoy posee la mayor diversidad de 
plantas medicinales y psicoactivas del mundo: 
cientos de especies que estos pueblos han 
cultivado con cuidado y continúan utilizando 
hasta el día de hoy.

Impulsada por esta fascinación, decidí visitar 
Sibundoy durante el festival de Bëtsknaté, o el 
Carnaval del Perdón, que se celebraba a finales 
de febrero. El Bëtsknaté marca el comienzo de un 
nuevo año para los kamëntša . Es un momento 
para celebrar la cultura y el patrimonio únicos 
del valle, para agradecer la generosidad brindada 
por la Madre Tierra durante el último año y 
para reunirse en un espíritu de reconciliación, 
paz y respeto. Es una celebración del pasado, el 
presente y el futuro. Sonaba mágico. Y ahí fue 
donde, y cuando, realmente comenzó mi viaje.

Ubicación

El Valle de Sibundoy se encuentra en lo alto 
de los Andes colombianos, al suroeste del país, 
en la región norte del Putumayo. Se encuentra 
en una cuenca alta, un antiguo lecho lacustre 
rodeado de montañas que se elevan 600 metros 
sobre la llanura. Al oeste, la carretera conduce a 

Figura 1
Vista del Valle de Sibundoy durante el Carnaval del Perdón.



111

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Pasto, una ciudad colonial encaramada a los pies 
del volcán Galeras. Al este, los Andes descienden 
abruptamente hacia las tierras bajas amazónicas. 
En esta latitud, las montañas se reducen a tan 
solo 112 kilómetros de ancho, lo que convierte a 
Sibundoy en la ruta más corta entre el Pacífico 
y la Amazonía. Durante miles de años, a pesar 
de su aparente aislamiento, el valle ha sido un 
cruce natural para el transporte de personas, 
mercancías e ideas a través de Sudamérica.(Davis 
1996)

Hoy en día, el valle alberga cuatro pueblos 
diferentes: Sibundoy, San Francisco, Santiago 
y Colón. Sibundoy es el corazón de la cultura 
kamëntša y un punto de referencia para la 
historia del valle. Es también el asentamiento más 
antiguo del valle. La población inga está presente 
principalmente en las localidades de Santiago y 
Colón. Las comunidades kamëntša permanecen 
principalmente en Sibundoy, aunque también 

Figura 2
Vista del Valle de Sibundoy. Fuente: Wikimedia Commons, 
“Valle de Sibundoy”, vía Wikipedia (https://en.wikipedia.org/
wiki/Sibundoy).

están presentes en San Francisco (Chindoy 
2020). kamëntša significa “Hombres de aquí 
con pensamiento y lengua propios”, haciendo 
referencia a que su lengua no pertenece a otras 
familias lingüísticas, por lo que su sistema de 
pensamiento es indígena (Escobar Upegui 2024).

Historia y colonización

La historia de Sibundoy está profundamente 
marcada por la invasión y la colonización. Mucho 
antes de la llegada de los españoles en 1534, los 
incas habían invadido a los kamëntša. En 1492, 
se estableció un asentamiento quechuahablante 
cuyos descendientes son el actual pueblo inga. 
En 1541, Hernán Pérez de Quesada lideró una 
brutal expedición en busca de El Dorado, dejando 
a miles de indígenas muiscas, uno de los dos 
grupos principales que habitaban Colombia 
hasta entonces, muertos en el camino. Llegaron 
a Sibundoy y no encontraron oro, sólo españoles 
rivales que habían llegado antes que ellos.

Cuatro años después de la llegada de los 
españoles a Sibundoy, los misioneros franciscanos 
radicados en Quito establecieron una misión 
en Sibundoy e intentaron erradicar prácticas 
ancestrales: prohibieron danzas, destruyeron 
objetos rituales y condenaron a los chamanes. 
Sin embargo, la espiritualidad indígena persistió, 
sobreviviendo clandestinamente a pesar de 
siglos de presión. Los chamanes prevalecieron. 
Cuando los franciscanos fueron expulsados ​​de 
Colombia en 1767, el valle entró en un período de 
relativa autonomía. Durante décadas, el comercio 
se desarrolló en Sibundoy, y la influencia de la 
Iglesia fue mínima. De 1846 a 1899, ni siquiera 
hubo un sacerdote residente en el valle.



112

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Sin embargo, a finales del siglo XIX, la 
demanda mundial de quinina y, posteriormente, 
de caucho, reavivó el interés extranjero en la 
región. En 1900, el gobierno colombiano otorgó 
a los misioneros capuchinos (un movimiento 
reformado dentro de la orden franciscana, 
originaria principalmente de España) el 
control absoluto de la Amazonia. Su mandato 
era evangelizar a los pueblos indígenas; su 
propósito, establecer la presencia de Colombia 
y asegurar sus intereses económicos y políticos. 
Sibundoy se convirtió en su base administrativa 
y espiritual. Durante décadas, los capuchinos 
gobernaron con la autoridad de la Iglesia y el 
Estado, transformando el valle en una teocracia 
colonial, a la vez que continuaban reprimiendo las 
tradiciones kamëntša.

La llegada de colonos blancos, junto con la 
misión capuchina, transformó drásticamente 
la organización política, económica y social 
del valle. Alegando consentimiento mutuo, los 
capuchinos dividieron las tierras kamëntša e 
inga en zonas separadas para nativos y blancos. 
En 1903, dividieron el territorio kamëntša, 
asignando el pueblo histórico de Sibundoy a 
los indígenas y creando el pueblo blanco de 
San Francisco. En 1911, dividieron el territorio 
inga: Santiago fue designado para los ingas, 
mientras que a los blancos se les dio el pueblo 
de Sucre, posteriormente rebautizado como 
Colón. San Francisco, argumentaban, traería paz 
y tranquilidad a todos los habitantes del valle; 
Colón, insistían, traería prosperidad y civilización, 
aunque solo mediante la aceptación de la 
cultura española y las prácticas católicas. En la 
práctica, la fundación de estos pueblos legalizó la 

confiscación de tierras indígenas (Chindoy 2020; 
Davis 1996).

Desde la segunda década del siglo XX, 
Sibundoy ha sido un tapiz de sufrimiento y 
esperanza, resiliencia y miedo, sincretismo y 
supervivencia. Al caminar por el valle hoy, se 
puede ver esta historia escrita en la tierra: los 
centros urbanos están habitados principalmente 
por poblaciones blancas y mestizas, mientras 
que las zonas rurales circundantes siguen siendo 
enclaves vivos de las culturas kamëntša e inga. 
Los pueblos kamëntša e inga, como tantas 
naciones indígenas del mundo, han soportado el 
peso de la colonización, la imposición misionera y 
los intentos sistemáticos de borrar su cultura. Sin 
embargo, a pesar de siglos de violencia y despojo, 
persisten en la salvaguardia de sus lenguas, 
sus ceremonias y su relación con la tierra. Esta 
resiliencia no es abstracta. Se vive y se materializa 
en las prácticas cotidianas, en las oraciones al 
amanecer, en las reuniones comunitarias y en 
el conocimiento transmitido de generación en 
generación (Chindoy 2020; Davis 1996).

Narración de historias

La narración de historias es la expresión 
simbólica más antigua y perdurable de la cultura 
kamëntša. Gracias a sus historias, los ancestros 
transformaron el valle de Sibundoy, de un refugio 
temporal a un hogar sagrado: Bëngbe Tabanok, 
su lugar de origen. Estas historias surgieron de 
un profundo sentido de relación con la tierra: 
los ríos, los vientos, las plantas y las montañas. 
Incluso la lengua kamëntša conserva rastros 
de este vínculo. El sufijo locativo-oy, que se 
encuentra en nombres de lugares como Sibundoy, 



113

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Shonjayoy (Arroyo San Pedro), y Vinyioy (lugar 
con mucho viento), ahora vive en apellidos 
como Juajibioy, Dejoy y Mutumbajoy, tejiendo 
un sentido de pertenencia personal a un lugar 
sagrado.

A través del acto de narrar y volver a contar, 
estas historias no solo inmortalizaron la conexión 
de los ancestros con la tierra, sino que también 
crearon un mapa cultural para las generaciones 
futuras, ofreciendo significado, orientación 
y continuidad. En la tradición kamëntša, 
la narración no es estática; está viva, es un 
proceso participativo donde tanto oyentes como 
narradores se involucran en el transcurso del 
tiempo. Los ancianos suelen decir que, al cultivar 
la tierra, también cultivaban sus historias: 
hablaban con las plantas, escuchaban los vientos 
y soñaban con la tierra (Chindoy 2020).

En muchos sentidos, la entrevista, como 
método de investigación ampliamente utilizado 
en estudios cualitativos para capturar relatos 
orales y personalizados (Folgueiras Bertomeu, 
2016), sirve de puente hacia esta antigua práctica. 
Si bien las entrevistas buscan documentar 
experiencias, perspectivas y recuerdos con 
fines académicos, en contextos como Sibundoy 
también sirven como vehículo para historias 
vivas. Cada conversación se convierte en algo más 
que una simple recopilación de datos; se convierte 
en un diálogo donde la historia, la identidad 
y la sabiduría no solo se registran, sino que se 
comparten, nutren y honran activamente. En este 
sentido, lo científico y lo sagrado convergen: la 
entrevista se transforma en un ritual moderno 
de escucha, permitiendo que la antigua práctica 

de contar historias continúe desarrollándose de 
nuevas maneras.

Fue en este espíritu de memoria viva que 
conocí a María Dolores, una anciana kamëntša y 
una mamita. Es una de las guardianas de estas 
narrativas ancestrales, una mujer cuya labor 
vital es salvaguardar la memoria viva de su 
pueblo mediante rituales, prácticas de sanación 
y oración. Su sabiduría está profundamente 
arraigada en el cuidado del cuerpo femenino: 
guía a las jóvenes durante la menarquia, alivia 
el dolor uterino o el desplazamiento, practica 
la partería y atiende los umbrales sagrados de 
la atención prenatal y posnatal (Sanalee 2024).
Para la mamita, ser mujer es ser dadora de vida. 
Como la enseñanza kamëntša Tsabatsanamamá 
(“la vida es primero”) recuerda, la vida debe ser 
nutrida en todos los niveles: cuidando a la Madre 
Tierra y a todos los seres que de ella emergen, 
atendiendo a las plantas que nos nutren y nos 
curan, ofreciendo guía a través de la palabra y la 
oración, y sosteniendo el espacio para el cuidado 
tanto espiritual como físico de la comunidad.

María Dolores me recibió en su casa con 
calidez y generosidad, compartiendo su tiempo 
e historias sin dudarlo. Este artículo surgió de 
una entrevista improvisada de una hora con 
ella, cuidadosamente transcrita y traducida para 
preservar la textura y la cadencia de sus palabras. 
No fue un proyecto que hubiera imaginado; 
cobró vida tras nuestro encuentro espontáneo. 
Mientras formulaba mis preguntas y registraba 
sus respuestas, su vida se desplegaba ante mí, 
una vida arraigada en la fuerza comunitaria, el 
conocimiento ancestral, la oración y la ceremonia. 



114

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Las preguntas se convirtieron en un puente que 
unió la intención académica de la investigación 
cualitativa con la tradición kamëntša de la 
historia oral. Lo que emergió fue más que 
información: fue un diálogo, una co-creación 
de memoria y sentido, que honraba tanto el 
rigor científico de la documentación como la 
continuidad sagrada de las historias de su pueblo. 
Siempre que fue posible, comparé sus relatos con 
la literatura académica existente, entrelazando 
sus narrativas con el conocimiento documentado. 
En algunos casos, donde no se encontraron 
referencias, sus historias se mantienen no 
solo como recuerdos personales, sino también 
como testimonio cultural. Continuarán siendo 
evidencia viviente de la historia sostenida en voz y 
experiencia.

Las mujeres indígenas como María Dolores 
son más que guardianas de la sabiduría ancestral: 
son agentes activas de la supervivencia cultural 
y la restauración ecológica. Como se mencionó 
anteriormente, muchas de estas entrevistas, 
que son como vehículos para un antiguo ritual 
narrativo, se han realizado para honrar estas 
voces que tienen el poder de sanar, resistir y 
recordarnos formas de vida que la modernidad 
a menudo olvida. Para mí, esta es la razón por 
la que es importante amplificar las voces de las 
mujeres indígenas: siempre han estado en la 
vanguardia de la resistencia y la renovación.

Los tiempos que vivimos exigen que 
escuchemos, que dejemos que estas formas 
amables y auténticas de vivir y sanar nos toquen 
el corazón y nos guíen para reconectarnos con el 
mundo. Que este artículo sirva no solo como un 

registro de la sabiduría de una mujer indígena, 
sino también como un llamado a la acción: para 
proteger el legado de las mujeres indígenas, que, 
en realidad, es nuestra herencia compartida.

Sanación

Conocí por primera vez a Mamita María 
Dolores a través de una amiga que recibía 
tratamiento con ella por problemas ginecológicos. 
Mi amiga dijo que María Dolores era experta 
en la materia, una curandera reconocida en la 

Figura 3
Mamita María Dolores en su espacio de sanación. Fotografía 
de Rozalia Agioutanti.



115

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

comunidad por su habilidad. Instintivamente, 
y sin pensarlo mucho, le pregunté si podía 
acompañarla a una sesión y quedarme después 
para una entrevista. Había estado en Sinbundoy 
durante dos semanas y tuve muchos encuentros 
interesantes con los lugareños, pero esta era la 
primera vez que podría conocer a una mamita 
kamëntša.

A la mañana siguiente, llegamos a su casa. Nos 
recibió con calidez, con una suave sonrisa, y nos 
condujo a una pequeña habitación donde realiza 
su trabajo de sanación. Antes de entrar, le pedí 
permiso para tomar fotos y videos. Aceptó, pero 
dijo que quería usar su vestimenta tradicional 
para la filmación. Las mujeres indígenas 
kamëntša usan ponchos largos, azules y violetas 
llamados kapisaius y baitas. Ella fue a cambiarse 
y esperamos en la tranquila habitación de madera.

La habitación era sencilla: dos sillas de 
madera, un estante con pequeñas botellas llenas 
de distintos líquidos y hierbas, y una cama 
cubierta con mantas tejidas de colores brillantes. 
Afuera, los gallos cantaban y los perros ladraban; 
sus voces se escuchaban en el aire matutino. Al 
regresar, llevaba una llamativa capa azul que 
parecía contener el peso de su identidad. Explicó 
que comenzaría con el tratamiento de mi amiga y 
luego tendríamos tiempo para la entrevista.

María Dolores preguntó sobre la evolución 
de su paciente. La estaba tratando por sangrado 
irregular y dolor uterino agudo, recetándole una 
infusión especial para tomar varias veces al día y 
un cinturón tejido colorido cubierto de símbolos 
kamëntša para llevar alrededor de la cintura. 
Ambas prácticas se remontan a la historia cultural 
de los kamëntša y su conocimiento ancestral de 
la chagra, o jajañ: un espacio sagrado donde se 
cultivan diversas plantas para la alimentación, 
los rituales y la medicina. Dentro de la chagra, 
plantas medicinales, conocidas como shnan, 
ocupan un lugar especial.

Una investigación sobre el uso de plantas para 
afecciones ginecológicas (Díaz Rubio and Asenjo-
Alarcó 2023) destaca que las plantas medicinales 
se han utilizado desde la antigüedad para tratar 
una variedad de problemas de salud.

Este conocimiento, cuidadosamente 
transmitido de generación en generación, ha 
convertido las plantas medicinales en una 
alternativa confiable y eficaz a los medicamentos 
sintéticos, particularmente porque, cuando 
se usan responsablemente, tienen efectos 

Figura 4
Espacio de sanación de Mamita María Dolores. Fotografía de 
Rozalia Agioutanti.



116

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

secundarios mínimos. Giraldo Tafur (2000) 
argumenta que esta práctica de sanación se 
basa en una comprensión profunda del entorno 
ecológico, enriquecida con el tiempo por el 
intercambio de conocimientos y remedios. 
Durante el período de la colonización española, 
se produjo un proceso de integración entre los 
sistemas médicos europeos e indígenas. Si bien 
la medicina colonial a menudo no abordaba 
las nuevas enfermedades debido a la falta de 
comprensión del entorno latinoamericano, la 
farmacopea hispánica se fue enriqueciendo por 
el conocimiento de los pueblos amerindios, 
incorporando plantas y remedios indígenas junto 
con especies traídas de Europa, Asia, China e 
India. Esta fusión de prácticas dio lugar a una 
tradición médica híbrida, que continúa vigente en 
el enfoque de sanación kamëntša hoy en día.

El cinturón, llamado tsõmbiachë, se utiliza 
tradicionalmente para cubrir el vientre de 
las mujeres y los recién nacidos, un gesto 
que honra el origen de la vida al envolverla 
en historias significativas. El tsõmbiachë se 
considera una prenda esencial para el cuidado 
del cuerpo femenino, en particular del útero. 
Se usa tradicionalmente durante el embarazo, 
la menstruación o momentos de dolor físico 
para mantener el útero en su lugar y apoyar el 
cuerpo durante estos ciclos transformadores. Su 
uso también se extiende al posparto, donde se 
ata alrededor del vientre para proteger el útero 
y sostener los órganos mientras regresan a su 
estado natural.

Para las mujeres kamëntša, el vientre es más 
que una parte del cuerpo. Es el corazón de la 

mujer. Cuidar el vientre es cuidar el corazón, 
el centro mismo de la vida. Al envolverse en 
el cinturón, se envuelven en la historia de los 
lugares sagrados y los elementos sagrados 
del territorio. Esta historia se plasma en los 
símbolos del cinturón, dándoles fuerza para 
sostener su vientre, su matriz, su corazón. Se 
sienten protegidas por sus raíces, su territorio 
y su comunidad. De esta manera, el tsõmbiachë 
proporciona más que un apoyo físico; es un 
símbolo sagrado de protección y pertenencia, 
un vínculo vivo entre las mujeres, sus raíces y su 
comunidad.

Por lo tanto, el tsõmbiachë lleva una 
connotación eminentemente femenina; sus fibras 
mismas están tejidas con la memoria colectiva 
y las esperanzas de la comunidad kamëntša. 
A través de un tejido paciente e intencional, 
las mujeres kamëntša han mantenido vivas 
sus historias ancestrales, historias que una vez 
se susurraron en secreto durante tiempos de 
opresión y ahora se cuentan abiertamente en 
la conversación cotidiana. Cuando una mujer 
kamëntša teje el tsõmbiachë, el pasado, el 
presente y el futuro convergen en el ritmo de sus 
manos, infundiendo al cinturón un significado 
que va más allá de su forma física. Este acto de 
tejer condensa el arte de contar historias dentro 
de la tradición kamëntša. 

La belleza de los símbolos y patrones del 
cinturón reside no solo en su diseño, sino también 
en las historias que se comparten a su alrededor. 
Sin la narración, la tela perdería la esencia que 
la hace sagrada. Incluso los materiales tienen 
un profundo significado: se dice que la lana, una 
vez teñida con vibrantes pigmentos vegetales, 



117

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

se asemeja a un recién nacido: vida en estado 
puro, tierna y llena de posibilidades, lista para 
ser nutrida y moldeada por las concepciones 
culturales de la naturaleza que la rodean. De esta 
manera, hilar y desenrollar la lana se convierten 
en actos de humanización, transformando simples 
fibras en recipientes de herencia.

Figura 5
Mamita María Dolores realizando un masaje uterino tradicional. Fotografía de Rozalia Agioutanti.

A través de este proceso, el tsõmbiachë se 
convierte tanto en una capa protectora para 
el útero como en un hilo eterno que une a las 
generaciones: una prenda práctica imbuida de 
significado espiritual, que lleva la resiliencia, la 
memoria y la conexión sagrada de la comunidad 
kamëntša (Chindoy 2020; Leyva Mosquera 2015).



118

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Mi amiga dijo que había seguido las 
instrucciones y que había empezado a sentir 
alivio. María Dolores le pidió que se acostara y se 
quitara el cinturón. Comenzó un masaje uterino 
tradicional con aceite de almendras, haciendo 
movimientos circulares y lentos con las manos 
sobre el abdomen de mi amiga. Fotografié en 
silencio, observando cómo sus dedos presionaban 
con delicadeza y fuerza. En la cultura kamëntša 
este tipo de masaje es parte fundamental 
de las prácticas de sanación tradicionales, 
y se realiza con diferentes aceites y técnicas 
según el propósito de la terapia, ya sea para la 
recuperación posparto, el cuidado menstrual 
o el restablecimiento del equilibrio uterino 
(Escobar Upegui, 2024). Cada movimiento es 
intencional, guiado por conocimientos ancestrales 
transmitidos de generación en generación, lo que 
convierte al masaje no solo en un tratamiento 
físico, sino en un acto espiritual de conexión y 
cuidado.

Debió haber realizado este mismo ritual 
incontables veces. Pensé en la cama debajo de mi 
amiga: cuántas generaciones de mujeres habían 
venido aquí buscando sanación, yaciendo en 
esa misma posición, confiando en esas mismas 
manos.Aunque ya tenía ochenta y tantos años, 
Los movimientos de María Dolores eran firmes 
y seguros, la memoria muscular de décadas de 
práctica guiaba su tacto.

Después de diez minutos, envolvió el 
tsõmbiachë alrededor de la cintura de mi amiga 
otra vez, y los símbolos coloridos volvieron a 
colocarse en su lugar. Lo bendijo suavemente, 
como sellando el trabajo de sanación con sus 
manos y sus palabras.

Después de que terminó el proceso de 
curación, ella se sentó y mientras me sonreía, 
me preguntó: “¿Entonces, qué es lo que 
quieres saber?”

Mujeres en Comunidad

La entrevista comenzó. Mi primera 
pregunta fue sobre el papel que desempeñaban 
las mujeres en la comunidad donde ella creció. 
Me contó que las mujeres trabajaban en la 
agricultura. Los hombres se encargaban de 
tareas como limpiar zanjas y preparar la tierra 
para la siembra de maíz, pero el cuidado de los 
cultivos era trabajo de mujeres.

La comunidad mantenía un huerto 
compartido y se reunía allí un par de veces 
por semana. Con el tiempo, las mujeres 
comenzaron a vender sus productos y 
finalmente se formó un fondo cooperativo 
para sustentar su trabajo. Recordó cómo ese 
fondo se convirtió en un salvavidas para la 
comunidad en momentos de duelo:

Porque los costos de un velorio indígena 
son un poco… inusuales, ¿verdad? 
Hay que matar un pollo o un cerdo, y 
hacer...chicha (la bebida fermentada 
tradicional) para que la gente venga a 
acompañarnos y cargar. Antes, teníamos 
que cargar al difunto así, con el ataúd 
atado a un palo, al hombro, hasta la 
plaza principal.

Esta idea abrió la puerta a una comprensión 
más profunda del papel vital que las mujeres 
kamëntša (o las mamitas) desempeñan en el 



119

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

sostenimiento de sus comunidades. Su relación 
con la chagra o jajañ está en el corazón de la 
soberanía alimentaria, la salud comunitaria y la 
continuidad cultural (Dallo 2023). Las prácticas 
de las mamitas en torno al cultivo y el cuidado de 
la chagra no son simplemente tareas agrícolas; 
son actos de custodia, que nutren un espacio vital 
que alimenta tanto el cuerpo como el espíritu.

La mujer kamëntša, como explica Dallo 
(2023), comparte un vínculo íntimo con la 
bastana mamá, o Madre Tierra. Ambas son 
consideradas productoras de vida. Por eso, las 
mujeres lamentan el maltrato a la Tierra: “Porque 
un día será como la Madre Tierra, productiva. 
Y creará muchas generaciones, y para eso debe 
aprender a compactar”, explica (Dallo 2023). Esta 
cosmovisión sitúa a las mujeres como dadoras de 
vida en un sentido expansivo: cuidadoras no sólo 
de los niños sino también de las semillas, la tierra 
y el conocimiento ancestral.

A través del cultivo de la chagra se fortalecen 
construcciones culturales como el rol de la 
mujer y su conexión con los conocimientos 
ancestrales. La chagra se convierte en un espacio 
donde convergen la conservación de semillas, el 
cultivo de alimentos y la preservación de plantas 
medicinales, asegurando que las necesidades 
nutricionales y culturales se satisfagan mediante 
lo que se cultiva y se cosecha.

Según Dallo (2023), las mamitas que 
mantienen chagras o huertos familiares 
pueden cultivar hasta 70 especies de plantas, 
incluyendo cultivos alimenticios, forrajes, plantas 

medicinales, especies forestales y recursos para 
el ganado. Los huertos familiares, generalmente 
más pequeños que las chagras, suelen ubicarse 
detrás de la casa. Estos huertos son espacios 
profundamente personales, nombrados y 
organizados por las mujeres que los cuidan, lo que 
a menudo refleja su íntima conexión con la tierra. 
Más allá de sus usos inmediatos como alimento 
y medicina, las plantas de la chagra también 
pueden proporcionar beneficios económicos, 
combustible y materia prima para la artesanía.

A través de esta relación con la chagra, las 
mamitas kamëntša ejercen activamente su 
capacidad de acción. Sus acciones deliberadas, 
como la conservación de variedades de semillas 
de maíz en peligro de extinción, demuestran un 
esfuerzo consciente por preservar la biodiversidad 
y el patrimonio cultural, garantizando que las 
generaciones futuras hereden un ecosistema 
próspero y resiliente.

Si bien su huerto produjo cosechas 
abundantes, no todos acogieron los productos de 
inmediato. Algunos dudaban de comer verduras 
desconocidas, como el betabel, sobre todo por 
su color. Sin embargo, las adoptó pronto y, con 
el paso de los años, más personas sintieron 
curiosidad y finalmente aceptaron e incluso 
compraban estos alimentos, un proceso que, 
según ella, le llevó a la comunidad ocho años para 
adaptarse por completo.

Ahora, como la edad ha ralentizado su trabajo 
físico, depende de su hija para que la ayude con la 
organización, pero todavía asiste a las reuniones 



120

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

comunitarias para ayudar a planificar sus 
esfuerzos colectivos.

Le pregunté qué se suele discutir en las 
reuniones comunitarias.

En nuestras reuniones, con frecuencia 
hablamos del trabajo y de cómo nos 
apoyamos mutuamente cuando alguien 
del grupo se enferma. Si una de nuestras 
compañeras se enferma, la llevamos al 
médico y usamos dinero de nuestro fondo 
comunal para cubrir los costos de su 
atención.

Algunas mujeres han tenido que ir 
al hospital más de una vez, pero por 
suerte, no todas lo hemos necesitado. 
Personalmente, todavía no he padecido 
ninguna enfermedad; quizá cuando sea 
mayor, pero por ahora he gozado de 
buena salud. Llevo una vida bastante 
tranquila y apacible. Últimamente, lo que 
más me afecta es la fatiga. Me canso con 
más facilidad y a veces necesito dormir 
temprano, solo descansar. Eso es lo que 
noto ahora.

Cuando alguien del grupo se enferma, 
no siempre recurrimos a la medicina 
moderna. Todavía utilizamos métodos 
tradicionales de curación. En aquel 
entonces, no estábamos acostumbrados 
a los medicamentos ni a los productos 
farmacéuticos como ahora. Con el tiempo, 
he aprendido mucho. Ahora, si una 
compañera no se siente bien, preparamos 

remedios naturales y le damos baños 
curativos. Y con la ayuda de Dios, se 
recuperan. Así es como nos hemos 
cuidado mutuamente, sanándonos con lo 
que sabemos.

Su mirada era firme y sus manos 
descansaban tranquilamente en su regazo.

A menudo soy a quien acuden las 
personas cuando necesitan ayuda para 
sanar. Es algo que hago por la comunidad. 
Tenemos muchas maneras de cuidarnos 
mutuamente.

Conocimiento ancestral

Continué la entrevista preguntándole cómo 
había sido su propio trabajo a lo largo de los 
años. Se rió entre dientes y dijo: “Llevo 33 años 
haciendo esto. A ver... ¿por dónde empiezo?”.

El viaje de María Dolores comenzó en su 
infancia. Su abuela, curandera, la involucró 
desde pequeña y le dijo que algún día 
necesitaría este conocimiento. Nos comentó: 
“Siempre ayudaba a mi abuela, incluso cuando 
me regañaba. Me enorgullecía ayudarla y 
aprender de ella”.

Gran parte de su trabajo se nutre 
directamente del jajañ, la zona del jardín 
más cercana a la casa, donde crecen plantas 
aromáticas (o shanan) para cuidar la vida 
de diferentes maneras. Estas plantas tienen 
múltiples propósitos: algunas actúan como 
insecticidas, otras se usan para baños o para 
aliviar el dolor y la inflamación. Estos últimos 



121

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

usos se conocen como jáshnan, que significa 
“curar”, y se refieren a la práctica holística de la 
sanación —mental, sentimental, territorial, física 
y espiritual— mediante los medios y remedios de 
la medicina nativa. En general,el jajañ promueve 
un estado de calma y plenitud, fomentando el 
equilibrio dentro de uno mismo y con quienes le 
rodean (Institución Etnoeducativa Rural Bilingüe 
Artesanal kamëntša et al. 2020).

Se casó joven, a los 17 años, y se dedicó a criar 
a sus hijos y a trabajar. A los 25, sintió el llamado 
a seguir un camino diferente. Uno que provenía 
de sus ancestros y de un deseo de cuidar a los 
otros sin la tensión agotadora del trabajo pesado. 
Entonces hizo una pausa y nos dijo:

Una vez tuve una visión cuando estaba a 
punto de morir. En ella, una anciana me 
dijo lo que debía cultivar. Fue entonces 
cuando mi abuela me transmitió su espíritu 
sanador. Acercó mis manos a la tierra, las 
bendijo con hierbas y me dijo que el don era 
solo para sanar, no para hacer daño. Sus 
padres también habían sido curanderos. 
Ella me transmitió el espíritu, y ahora lo 
comparto libremente, sin pedir un precio 
fijo, solo un regalo de corazón.

Estaba claro que esta experiencia espiritual 
solidificó su llamado.

Al principio, su consultorio era pequeño: los 
vecinos acudían a ella en busca de ayuda cuando 
nada más funcionaba, personas a las que podía 
diagnosticar y tratar con remedios naturales. 
Los trataba con baños de hierbas y rituales de 

purificación, especialmente a quienes padecían lo 
que ella describió como bloqueos espirituales o 
financieros.

Ahora sirvo a mi comunidad con plantas 
que cultivo y recolecto. Ayudo a 25 personas 
de mi grupo con hierbas medicinales: 
descansel, calambo, chunduro, entre otras. 
Estas plantas son poderosas, pero es difícil 
conservarlas; las inundaciones las arrastran. 
Cultivo lo que puedo y también cosecho 
del bosque. Preparo remedios con muchas 
plantas como el orégano, la manzanilla, 
hojas milagrosas, para la salud del 
estómago, la menstruación y la limpieza. Mi 
abuela tenía muchas plantas, pero me casé 
joven y me perdí de aprender sobre todas”.

A medida que la gente comenzaba a sanar, 
se corrió la voz. Las historias de su trabajo se 
propagaron por las mismas redes que antaño 
compartían semillas para plantar o alimentos 
para una familia en duelo, y pronto, cada vez más 
personas acudían a su ayuda. Así fue como su 
práctica de sanación empezó a arraigarse y crecer, 
al igual que los huertos que ella y sus vecinos 
cultivaban juntos.

Su hija no tenía la misma vocación que ella, 
pero su nieto pequeño, de tan solo siete años, 
muestra un profundo interés y una comprensión 
intuitiva de los remedios: “Mi nieto ya ayuda 
y conoce los remedios. [...] Podría ser él quien 
herede el don. Parece que el don se salta una 
generación. Le ayuda e incluso recibe a las visitas: 
“Mi abuela está ocupada, pero estará con usted 
enseguida”, dice”.



122

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Legado

Además de su nieto, hay más personas 
interesadas en las prácticas de Mamita María 
Dolores. Recibe a estudiantes de una escuela 
bilingüe cercana, así como de una universidad 
llamada Marianita, cada dos meses, y les enseña 
a preparar ungüentos, aguas herbales, a realizar 
masajes y les comparte todos los secretos de 
sanación. Les enseña para que el conocimiento 
perdure. Para que cuando los ancianos fallezcan, 
la sabiduría no muera con ellos. Quiere que las 
generaciones futuras perpetúen este legado. Dice 
que le conmueve mucho el interés, sobre todo de 
los universitarios, que valoran profundamente 
estas prácticas ancestrales.

Entonces nos compartió un ritual básico de 
purificación con agua de hierbas. No se trata 
de una planta específica, sino de la intención: 

masticar una hierba sagrada y beber agua limpia 
con ella, todo ello acompañado de una bendición 
espiritual. Así, explica, es como se puede 
transmitir su sabiduría: de forma sencilla, clara y 
espiritual. “Te lo mostraré”, dijo.

Salió de la habitación y regresó con dos tazas 
llenas de un té ritual hecho con millonaria y 
culanguillo verde. Con silenciosa reverencia, 
bendijo el agua para un viaje seguro y éxito en 
nuestros proyectos. El ritual consistía en recibir 
la taza con la mano derecha, pedir en silencio 
un deseo por nuestras necesidades —ya fuera 
un viaje, un negocio o un reto personal— y 
luego masticar la hierba sagrada para sellar la 
intención. El momento transmitía una sensación 
de gratitud, respeto y ceremonia, arraigándonos 
en una tradición que se ha mantenido viva a lo 
largo de generaciones.

Figura 6
Preparación de una infusión herbal ritual. Fotografía de 
Rozalia Agioutanti.

Figura 7
Hierbas sagradas utilizadas en un ritual tradicional de 
limpieza y bendición. Fotografía de Rozalia Agioutanti.



123

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Primero nos entregó las hierbas y luego 
las copas llenas del líquido bendito. Esperó 
pacientemente a que las masticáramos y luego 
bebiéramos el líquido.

Recuerdo el sabor de las hierbas. Eran amargas 
y difíciles de masticar. Cuanto más las masticaba, 
más intenso era el sabor. Quizás ese era el sabor 
de la bendición.

Resiliencia

Tras el pequeño ritual —todavía masticando 
las hierbas y bebiendo nuestra agua bendita— 
volvimos al ritmo de la entrevista. Decidí ir 
directo al meollo del asunto:

“¿Las mujeres eran iguales a los hombres o 
sólo los hombres tomaban decisiones cuando 
usted era niña?”

“Entre hombres y mujeres, las decisiones 
debían tomarse juntos, como pareja”, dijo Mamita 
María Dolores sin dudarlo. “Pero las mujeres 
también podían tomar decisiones. Sí, las mujeres 
también tenían derecho a organizar el trabajo. 
Nos autoorganizamos, claro.”

A partir de ahí, la conversación naturalmente 
se inclinó hacia un tema más pesado: el 
colonialismo.

“¿Hubo violencia?” pregunté.

Sus ojos reflejaban tanto el recuerdo como la 
distancia. “Sí, hubo mucha violencia, hace unos 
15 años”, recordó. Habló de incursiones militares, 
de inocentes asesinados, de tierras indígenas 
invadidas y ocupadas. “Vinieron y destruyeron a 
la gente que vivía cerca del río; simplemente los 
mataron a todos”. Sus palabras cayeron como 

Figura 8
Ritual de las hierbas bendecidas. Fotografía de Rozalia 
Agioutanti.

Figura 9
Bendición de la copa ceremonial con agua herbal.  
Fotografía de Rozalia Agioutanti.



124

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

piedras en el agua, ondulando en el silencio. Eran 
tiempos de violencia. “Pero ahora”, me aseguró, 
“las cosas están más tranquilas. Hay más paz; 
aquí no es como en otros lugares”.

Continué con una pregunta que me pareció 
necesaria: “¿Cómo está la comunidad ahora? 
¿Están unidos?”

“Siempre hubo problemas”, admitió, “sobre 
todo con un gobernador en San Francisco 
(uno de los pueblos de la zona). La gente tenía 
desacuerdos y no les gustaba su forma de 
gobernar. Hubo malentendidos, pero gracias 
a Dios y a la Virgen María, se tranquilizaron. 
Todavía hay dificultades, pero ahora todo está 
más organizado. La gente vota todos los años”.

Sin embargo, explicó, la comunidad enfrenta 
muchos más desafíos ahora que en el pasado. 
En años anteriores, especialmente el último, 
las tensiones y los conflictos eran comunes 
entre diferentes sectores de la comunidad. Las 
personas a menudo dudaban o se cuestionaban 
mutuamente, especialmente sobre quién se 
beneficiaría de los recursos compartidos. Estos 
conflictos interpersonales eran una fuente de 
tensión constante.

La religión surgió a continuación, casi 
inevitablemente. Cuando le pregunté al respecto, 
María Dolores sonrió, como si evocara a su 
abuela. Su abuela Había sido una católica devota. 
Cada año, organizaba celebraciones en honor a 
la Virgen María, entrelazando misas y comidas 
compartidas que unían a la comunidad.

Pero antes de la llegada de los sacerdotes, 
el pueblo kamëntša no adoraba santos, ​​sino al 

sol, la luna y las estrellas. Estos seres celestiales 
fueron sus primeros templos. Eso cambió cuando 
un sacerdote llamado Bartolomé construyó una 
iglesia y se propuso “civilizar” al pueblo mediante 
la religión y la educación.

Mucho antes de la colonización, los kamëntša 
veneraban el mundo natural como sagrado. Sus 
antepasados ​​adoraban al sol, Shinyë: el dios 
principal, creador y dador de vida, junto con la 
luna, Juashcona, asociada con la fertilidad, la 
naturaleza y las cosechas. También veneraban a 
Tsabatsanamamá (“madre responsable”), dadora 
de alimento y sustento. Su hogar espiritual era, 
como ya se mencionó, Bëngbe Tabanok (“lugar 
de origen”), actual centro urbano del municipio 
de Sibundoy. Como señala Juajibioy (1989), los 
rituales y ofrendas se dedicaban antiguamente no 
solo al sol y a la luna, sino también a las estrellas, 
el viento, los bosques, los ríos y las lagunas. Esta 
profunda conexión forjó un sistema de creencias 
naturalista y animista, que consideraba todos los 
elementos de la naturaleza como vivos y sagrados, 
una cosmovisión cuyos vestigios aún se pueden 
encontrar en la comunidad.

“¿Crees que fue un buen cambio?”, pregunté, 
curioso por su perspectiva.

—Sí —asintió—, porque trajo la educación. 
Antes, solo cursé primer grado. Luego, solo 
trabajaba. Únicamente aprendí a firmar mi 
nombre. Mis hermanos tampoco estudiaron 
mucho.

Y, sin embargo, con esta educación vino la 
pérdida.Una de las heridas más profundas de la 



125

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

colonización fue la erosión de la lengua kamëntša, 
Kamsá. 

“A las monjas franciscanas no les gustaba 
que habláramos nuestro idioma. No les gustaba 
nada. Por eso ahora casi no se habla. Pero 
lo he conservado bien”, me dijo con discreto 
orgullo. “Hablo español, pero he conservado el 
idioma”. Bastín es “buenos días”, por ejemplo. 
Al mediodía, es guán, y por la tarde también. 
Cuando conoces a alguien, lo saludas y conversan. 
Cuando respondían, decía: “Gracias a Dios, estoy 
bien”. Lo he conservado muy bien.

Su hija no habla el idioma, aunque lo entiende 
cuando lo oye. Aun así, hay esperanza: las 
escuelas bilingües están trabajando para enseñar 
Kamsá junto al español, incluso estudiantes 
universitarios visitan a María Dolores para grabar 
y aprender el vocabulario.

Admitió que aprender español había sido 
difícil, sobre todo con la pronunciación. “Pero 
poco a poco”, dijo encogiéndose ligeramente de 
hombros, lo logró. Lo que más importaba era 
que resistió, anclada en la fuerza de su herencia 
mientras navegaba la tracción de la lengua 
dominante.

Hoy, el Kamsá se considera una lengua 
en peligro de extinción, hablada con fluidez 
por menos de 800 personas (O’Brien, 2021). 
Los kamëntša han compartido el valle de 
Sibundoy con el pueblo inga —hablantes de una 
lengua quechua— durante más de 500 años. 
Históricamente, muchas familias kamëntša e 
inga eran multilingües, hablando ambos idiomas 

además del español. Sin embargo, con el creciente 
predominio del español, dicho multilingüismo 
ha disminuido drásticamente. La lengua inga 
cuenta actualmente con hasta 18,000 hablantes 
en Colombia (Eberhard, Simons y Fennig, 2021, 
citando a Civallero, 2008), mientras que el kamsá 
sigue perdiendo terreno. Aún así, los vínculos 
lingüísticos entre ambos grupos siguen siendo 
evidentes: el kamsá ha tomado prestadas muchas 
palabras del inga, así como del español, lo que 
refleja siglos de intercambio cultural y social.

Intentos de rastrear las conexiones del kamsá 
con otras familias lingüísticas, como el chibcha, 
no han sido concluyentes (Campbell y Grondona, 
2012). Algunos investigadores sugieren que 
podría estar relacionado con la lengua del 
pueblo quillacinga, cuyas tierras ancestrales se 
encontraban en lo que hoy es Pasto, aunque su 
lengua desapareció hace siglos. De igual manera, 
se han planteado hipótesis sobre conexiones 
entre el kamsá y la lengua del pueblo mocoa (un 
grupo que habitó en la zona de la actual ciudad 
de Mocoa, vecina de Sibundoy).  Sin embargo, 
sin registros sobrevivientes, estos vínculos siguen 
siendo especulativos.

Las estimaciones del número de hablantes 
de kamsá varían ampliamente. Ethnologue 
reporta alrededor de 4,000 hablantes (Simons y 
Charles, 2018), la UNESCO sugiere unos 3,500 
y el Catálogo de Lenguas en Peligro cita 4,773 
(Crevels, 2012). Sin embargo, la investigación 
comunitaria y los datos demográficos sugieren 
que la realidad es mucho más precaria. Según 
las edades de los hablantes fluidos y los registros 
censales, menos de 800 personas hablan kamsá 



126

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

con fluidez en la actualidad, la mayoría de ellos 
mayores de sesenta años (Ministerio del Interior 
y Cabildo Indígena kamëntša de Sibundoy, 2012). 
Las generaciones más jóvenes pueden entender 
algunas palabras o frases, pero pocos son capaces 
de mantener una conversación fluida. Esta 
realidad coloca a kamsá en la categoría de “en 
peligro grave” en el Índice de peligro lingüístico 
(Lee y Van Way 2018).

A pesar de ello, los esfuerzos por revitalizar 
el kamsá continúan. Las clases de idiomas, 
los programas comunitarios y las iniciativas 
culturales están trabajando para reconectar a las 
generaciones más jóvenes con su lengua ancestral, 
para garantizar que las palabras susurradas por 
los mayores no se silencien con ellos. 

Vida familiar

Luego hablamos de la familia. María Dolores 
nos contó que tuvo nueve hijos en total, aunque, 
para nuestra tristeza, cuatro de ellos fallecieron 
de tos ferina. Lo describió con sencillez: “Una 
tos que no se calmaba con nada. Sí, murieron de 
eso. Hace muchos años. Sí, ahora ya hay cura. 
Ahora es como una gripe muy fuerte”. Tuvo su 
primer hijo a los veintiún años, tras casarse a los 
diecisiete, y el último a los treinta y nueve.

Tras reflexionar sobre el pasado, se inclinó 
hacia nosotros: “¿Les importa si les hago una 
pregunta?”. Por supuesto, accedimos. “¿Les 
gustaría tener hijos?”. Ambas dijimos que sí, y 
ella asintió con complicidad, sonriendo. “Lo veo 
como una celebración de la vida. Una fuente de 
compañía, sobre todo en la vejez”. Explicó que 

sin su hija y sus nietos, ella y su esposo estarían 
solos, sin nadie que les ofreciera apoyo cuando 
estuvieran postrados en cama. Para ella, tener 
hijos significaba más que simplemente criar una 
familia: significaba asegurar la continuidad, la 
conexión y el cuidado. Aún así, reconocía los 
desafíos: los hijos te atan al hogar, lo cual puede 
resultar limitante, pero el cuidado y la presencia 
que brindan hacen que valga la pena.

Luego compartió detalles de cómo ella y su 
esposo construyeron su vida familiar juntos. 
Comenzaron criando animales y trabajando 
duro para preparar el hogar para el crecimiento. 
Con la guía de sus padres, aprendió a organizar 
colectivos de trabajo comunitario, en los que 
los vecinos rotaban el trabajo entre los hogares 
para compartir la carga. Estos sistemas de ayuda 
mutua la ayudaron a ser autosuficiente, lo que 
finalmente le permitió renunciar al trabajo 
externo y dedicarse por completo a su hogar y a su 
familia.

También hablamos de su matrimonio. 
Sus recuerdos de la comida y las costumbres 
matrimoniales le dieron color a su historia. Las 
comidas diarias eran sencillas y abundantes, 
servidas en platos de madera, a menudo 
compartidas en comunidad. “Frijoles, todo 
mezclado, y nos lo daban en un plato de madera 
con chile aparte. Dondequiera que fuéramos, 
servían mote, una sopa tradicional colombiana, 
con un pedazo de pollo o lo que tuvieran en ese 
plato viejo, así lo ofrecían”, dijo Mamita.

El matrimonio seguía un ritual particular: al 
amanecer, el novio y su padre visitaban la casa 



127

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

de la novia para negociar la unión. A menudo, se 
producía una simulación de rechazo, en la que 
el novio insistía en que la novia ya había dado 
su consentimiento, aunque no lo hubiera hecho. 
Una vez formalizado el matrimonio, se sellaba ese 
mismo día con una ceremonia religiosa, bailes y 
una gran celebración.

Las bodas siempre comenzaban con el 
sonido del bambuco, los novios bailaban con 
sus padrinos y la fiesta se prolongaba hasta 
el amanecer. Aunque se servía alcohol, María 
Dolores nunca bebía, prefiriendo descansar 
temprano mientras los demás bailaban toda la 
noche.

El matrimonio se celebró ese mismo día. 
Tuvimos que buscar padrinos ese día, y me 
llevaron a la iglesia. Y ese mismo día fue 
el baile, toda la celebración. Después de la 
boda, empezó la música. Pero no fue como 
ahora; antes empezaban con bambuco. 
Teníamos que bailar en pareja, luego la 
novia bailaba con el padrino, el novio con la 
madrina, y así sucesivamente. Empezaron 
a repartir [bebidas], y el problema era que 
yo no sabía beber. Así que me senté hasta 
que me dio sueño y le dije a mi suegra que 
me iba a dormir. Todos los demás siguieron 
bailando hasta la mañana, pero yo me fui a 
la cama, porque no bebí, y sigo sin hacerlo. 
No me gusta. Eso es lo que te digo. Así fue 
mi boda. 

Ella todavía recuerda vívidamente su traje de 
novia: una corona y una faja blanca sobre sus 
hombros. Sin embargo, no todos los matrimonios 
se celebraban con tanto cariño. Reflexionó sobre 

cómo, en el pasado, las mujeres solían tener 
poca influencia sobre con quién se casaban. A 
veces, el simple hecho de ser vistas hablando 
con un hombre podía llevar a las autoridades 
comunitarias a concertar un matrimonio, 
independientemente de los sentimientos de 
las personas. Como resultado, muchas uniones 
resultaron infelices. En su caso, aunque su esposo 
nunca le propuso matrimonio directamente, 
él afirmó que ella había aceptado casarse con 
él. Eventualmente la convenció, pero, lo más 
importante, es que ella resalta que realmente lo 
apreciaba y se preocupaba por él, lo que convirtió 
su matrimonio en una relación que podía aceptar.

Su jardín

Cuando nuestra conversación estaba llegando 
a su fin, María Dolores nos preguntó con una 
sonrisa juguetona: “¿Te gustaría ver mi jardín, 
donde cultivo todas las hierbas que uso para 
curar?” Encantadas por la invitación, nos pusimos 
de pie inmediatamente y la seguimos. Nos 
condujo a través de su casa hasta el patio trasero, 
donde se extendía ante nosotros un pequeño pero 
vibrante terreno: exuberante, verde y lleno de 
vida.

Señalando de una planta a otra, nos presentó 
una variedad de hierbas medicinales y espirituales 
que había cultivado: descansel, calabombo, 
chunduro, pronto alivio, millonaria, manzanilla, 
zucarena y milagrosa.

Casi todos estos nombres eran nuevos para mí, 
y para mis ojos inexpertos, las plantas se parecían 
tanto que era difícil distinguirlas. Para Mamita, 
sin embargo, no había confusión. Estas eran las 



128

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

plantas que había cultivado, cuidado y de las que 
había dependido durante décadas; plantas que ha 
sembrado, cosechado y preparado ​​en infusiones 
durante 33 años.

Explicó que estas hierbas se usan 
principalmente para la protección y la sanación, 
tanto física como espiritual. Cada una tenía un 
propósito específico y se cuidaba con dedicación. 
Dado que el río inunda la zona cada año, las 

Figura 10
Huerto doméstico (jajañ) de plantas medicinales y 
espirituales. Fotografía de Rozalia Agioutanti.

Figura 11
Planta millonaria. Fotografía de Rozalia Agioutanti.

cultiva en macetas para protegerlas de la 
corriente creciente del agua.

En la revisión bibliográfica que realicé, pude 
encontrar la mayoría de las plantas medicinales 
que María Dolores utiliza en sus prácticas 
terapéuticas y comparar sus usos y propiedades 
curativas. Sus nombres y características se 
incluyen en la tabla a continuación (Canamejoy, 
2011; Upegui, 2024).



129

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Plant

Calabombo

Chamomile

Chonduro

Descansel

Illio Verde or 
Pronto Alivio

Millonaria

Name in
Kamëntša

Kalambombesh

Manzanillesh 

Species

Iresine diffusa

Matricaria chamomilla 
 

 Cyperus sp

Ouretsanguinolenta

Lippia alba

Plectranthus 
verticillatus

Use

Postpartum and breastfeeding

Menstruation, pregnancy, 
childbirth, postpartum and 

breastfeeding

Pregnancy and childbirth

Pectoral, nephrotonic, anti-
infective, urinary antiseptic and 

anti-inflammatory

Anti-inflammatory, antipyretic, 
soothes stomach pain, relieves 
indigestion, constipation, and 

diarrhea. It is also used for 
respiratory problems such 

as asthma and bronchitis, as 
well as for nervousness and 

insomnia.

Antiviral, antibacterial, and 
anti-inflammatory. Relieves 
gastric ailments. It is also a 

symbol of abundance.

El jardín de Mamita María Dolores es más 
que un lugar donde crece la medicina: es una 
expresión viva de lo que los kamëntša llaman 
el  jajañ, o la tradicional chagra. La chagra no es 
simplemente un campo o un jardín; es un espacio 

sagrado donde convergen el conocimiento, la 
espiritualidad y la supervivencia. Es donde se 
manifiesta la sabiduría de los ancianos, donde 
los ritmos de la siembra, la cosecha y la sanación 
se guían por la comprensión ancestral de las 



130

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

estrellas y las estaciones. Entrar en este espacio 
es entrar en un aula viviente, un santuario y un 
hogar a la vez.

Para los kamëntša, la chagra está 
profundamente ligada a la identidad, la 
comunidad y el sustento. Conserva semillas, 
nutre plantas medicinales y alimenticias, y 
asegura la supervivencia nutricional y cultural.

Para las mujeres, la chagra tiene un 
significado especial. Es un espacio femenino, 
un lugar donde la capacidad de dar, nutrir y 
sustentar la vida se honra y se ejerce a diario. 
Es donde madres y abuelas enseñan a las 
generaciones más jóvenes a cuidar la tierra, 
a reconocer las plantas no solo por lo que 
aportan, sino también por las relaciones que 
sustentan. A través de este conocimiento, la 
agrobiodiversidad prospera, se preserva la 
seguridad alimentaria y se fortalece el sentido 
de pertenencia y salud.

Cuidar la chagra es un acto de cuidado 
personal, familiar, territorial y del futuro. 
Como dicen algunas mujeres kamëntša: “La 
chagra comparte nuestro mismo espíritu y 
sangre”. Es un lugar donde las mujeres no 
solo cultivan alimentos y medicinas, sino que 
también fortalecen su rol como guardianas de la 
memoria, la cultura y el equilibrio.

Tradicionalmente, la chagra también era 
un espacio de trabajo colectivo y reciprocidad. 
Las familias se reunían para las mingas, 
jornadas de trabajo comunal donde la siembra, 
la cosecha y la preparación de alimentos se 
convertían en oportunidades para compartir 

historias, intercambiar conocimientos y fortalecer 
los lazos sociales. Esta práctica, llamada 
enabuatambayan, creaba un ciclo de apoyo y 
reciprocidad que se extendió más allá del jardín a 
la comunidad en su conjunto.

Pero como muchas prácticas ancestrales, 
la chagra no ha sido inmune al cambio. Las 
presiones del capitalismo y los monocultivos 
han transformado el paisaje del Valle de 
Sibundoy. Las tierras que antes se usaban 
para diversas chagras se alquilan cada vez más 
para monocultivos de frijol, lulo o maíz, que 
prometen una rentabilidad económica más 
rápida. Las generaciones más jóvenes, atraídas 
por los estudios o el trabajo, a menudo pierden 
el contacto con la práctica del cuidado de la 
chagra. Incluso para quienes desean mantener 
la tradición, las presiones económicas de la vida 
moderna lo dificultan; la tierra es necesaria no 
solo para el sustento familiar, sino también para 
cultivos comerciales que cubran los crecientes 
costos de supervivencia: electricidad, educación y 
transporte.

A pesar de estas presiones, la chagra sigue 
siendo un espacio de resistencia, continuidad y 
esperanza. Es un lugar donde la naturaleza y la 
cultura no están separadas sino profundamente 
entrelazadas: una red de vida que sustenta a 
humanos, animales y plantas en una relación 
recíproca. Como explicó un anciano: “Acercarse 
a la chagra es tocar el corazón de la familia”. 
En estos jardines, los recuerdos se mantienen 
vivos, el conocimiento se transmite y la sanación 
—física, emocional y espiritual— continúa 
arraigándose.



131

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

En el jardín de María Dolores, pude sentir 
esa vitalidad. No era solo un trozo de tierra con 
macetas y hojas. Era un lazo vivo que la unía a sus 
ancestros, su territorio y su comunidad: un acto 
de preservación silencioso pero poderoso en un 
mundo que constantemente tiende al olvido.

De pie en su jardín, fue evidente que este 
es más que un lugar de plantas. Es un archivo 
viviente de sabiduría ancestral, una continuación 
del camino que eligió de joven al dedicarse a la 
sanación. Así como ha cuidado de su familia y 
comunidad, cuida estas hierbas con paciencia 
y devoción, protegiéndolas, adaptándolas a 

las estaciones y asegurando que su poder 
y conocimiento perduren. Su jardín, como 
su vida, es un testimonio de resiliencia y 
continuidad: la unión de la tradición, el cuidado 
y el ciclo ininterrumpido de sanación.

Reflexiones finales

Como parte de mi trabajo, quise incluir 
este capítulo para dar espacio a reflexiones 
personales. Esta es la primera vez que me 
embarco en un artículo de esta manera. Mi 
formación siempre ha sido muy técnica y 
académica, dejando poco o ningún espacio 
para la espiritualidad, lo sagrado o las historias 
personales. Así que, aunque la entrevista en sí 
me resultó muy natural, escribir este artículo, 
usando mi propia voz y entretejiendo mi propia 
experiencia, no fue fácil. Mi mentor me animó 
constantemente a abrazar mi propia voz y a 
permitir que mi trabajo se desarrollara sin 
restricciones. Esta sección es mi intento de 
hacer precisamente eso.

Lo que más me impactó durante la creación 
de este artículo fue la profunda sensación de 
arraigo que sentí. Abordé este trabajo con 
una paz y una tranquilidad que nunca había 
experimentado en mis proyectos anteriores. A 
diferencia del trabajo acelerado y centrado en 
los resultados al que estaba acostumbrada, este 
proceso requirió, e incluso exigió, que redujera 
el ritmo. Escuchar activamente las historias de 
ancianos e investigadores indígenas. Conectar 
con mi propia intuición. Conectar no solo con 
mi mente, sino con mi corazón y mi alma. 
Conectar con lo sagrado.

Figura 12
La chagra (jajañ), donde se sostiene el conocimiento 
ancestral. Fotografía de Rozalia Agioutanti.



132

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Este trabajo me recordó que las acciones 
más pequeñas y cotidianas, esas que a menudo 
ignoramos en nuestras rutinas apresuradas, 
pueden ser sagradas y ceremoniales. Este trabajo 
se convirtió en una ceremonia en sí mismo. Tuve 
la oportunidad de aprender sobre rituales y 
oraciones, sobre remedios herbales y medicinas 
benditas. El simple hecho de leer sobre ello 
fue una bendición en sí misma. Me nutrió. Las 
palabras me purificaron, como si los baños 
herbales de María Dolores se extendieran a través 
de la distancia para bañar mi espíritu.

A través de este proceso, también comencé 
a reconectar con lo que significa tener el poder 
inherente al ser mujer. Ese instinto intuitivo de 
cuidar, proteger, preservar la vida, nutrir. Ser 
la dadora de vida no solo para los humanos, 
sino también para la Madre Tierra. Vi cómo 
ese poder reside en las cosas más simples: en 
tejer un cinturón tradicional, en cuidar un 
jardín, en compartir medicina con alguien 
necesitado, sanándole, liberándole del dolor. 
Esta comprensión me llevó a un nuevo tipo de 
responsabilidad: un deber hacia mí misma, hacia 
mis ancestros y hacia las generaciones venideras: 
definir lo que este poder femenino significa para 
mí y encarnarlo en mis palabras, mis decisiones y 
mis acciones.

Este trabajo también me hizo detenerme y 
reflexionar sobre mi propia vida. En esa pausa 
silenciosa, mis pensamientos se llenaron de 
preguntas. ¿Qué tradiciones y costumbres 
sigo? ¿Cuáles he olvidado o dejado atrás? ¿Y 
cómo puedo integrar lo aprendido aquí en mi 
propio camino? Y lo más importante, ¿cómo 

puedo honrar la espiritualidad que conlleva este 
conocimiento, no solo intelectualmente, sino 
también en mi vida?

Con este artículo, quise abrir una ventana a 
este mundo antiguo, como lo hace toda historia 
del pasado, e invitar al corazón, cuerpo y alma 
del lector a vagar conmigo. Deja que esta obra 
te atraviese. Luego, observa lo que queda. ¿Qué 
te gustaría llevarte de ella? ¿Cómo honras la 
espiritualidad en tu propia vida, tus raíces, tus 
costumbres, tus tradiciones? ¿Qué sientes como 
sagrado? ¿Hay mujeres mayores en tu vida con 
cuya sabiduría puedas conectar, empoderar 
o amplificar? ¿Puedes escuchar —realmente 
escuchar— con intención y gracia, con un corazón 
tierno? Porque para comprender la verdad de las 
historias orales de los pueblos indígenas y sus 
luchas actuales, primero debemos escuchar. Y 
esto aplica no solo a las historias indígenas, sino 
también a las de todos nuestros ancianos. Ellos 
poseen sabiduría, transmiten verdades y desean 
ser escuchados.

Espero que este artículo te haya conmovido, 
aunque sea un poco, como me ha conmovido 
a mí este proceso. Espero que puedas sentir 
el amor, la reverencia y la inspiración que me 
acompañaron en este proceso. Cada uno de 
nosotros tiene voz en la construcción del futuro 
de este mundo; es tanto nuestro privilegio como 
nuestra responsabilidad. Y quizás el primer paso 
para crear un mundo mejor sea encontrar el 
coraje para hacer —y responder— estas preguntas, 
con la misma intención, amor y cuidado que una 
mamita kamëntša le mostraría a su sanación, a su 
jardín, y a la madre tierra.



133

O R A L  T E S T I M O N I E S  O F  T R A D I T I O N A L  M E D I C I N E : 
A  K A M Ë N T Š A  W O M A N ’ S  L E G A C Y

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

R E F E R E N C I A S

Mamita María Dolores. Interview by Rozalia Agioutant, Sinbundoy, March 2025.

Agreda España, N. (2016). The traditional chagra or Jajañ in the Kamëntša Indigenous community: A didactic 
proposal for the construction of school knowledge and traditional knowledge [Master’s thesis, Francisco José 
de Caldas District University]. Institutional Repository of Francisco José de Caldas District University. http://
hdl.handle.net/11349/2863

Campbell, L., & Grondona, V. (Eds.). (2012). The Indigenous languages of South America: A comprehensive 
guide. Mouton de Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258035

Chindoy Chindoy, J. A. (2020). A decolonial philosophy of Indigenous Colombia: Time, beauty, and spirit in 
Kamëntšá culture (Global Critical Caribbean Thought).

Colombia, National Administrative Department of Statistics (DANE). (2018). National census of population and housing.

Crevels, M. (2012). Language endangerment in South America: The clock is ticking. In L. Campbell & V. 
Grondona (Eds.), The Indigenous languages of South America: A comprehensive guide (pp. 176–234). Mouton 
de Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258035.167

Dallo, I. A. Q. (2023). Women, land and food: A look at food security from the role of Kamëntšá women. Ánfora, 
30(54), 19–40. https://www.redalyc.org/journal/3578/357875237003/357875237003.pdf

Díaz Rubio, M. C., & Asenjo-Alarcó, J. A. (2023). Andean women: Attitudes toward plant use for the treatment of 
gynecological events. Cuidarte Magazine, 14(2), 1–12. http://dx.doi.org/10.15649/cuidarte.2724

Eberhard, D. M., Simons, G. F., & Fennig, C. D. (Eds.). (2021). Ethnologue: Languages of the world (24th ed.). 
SIL International. http://www.ethnologue.com

Escobar Upegui, S. (n.d.). Chagras and women: Uses of medicinal plants from the chagras and women’s 
knowledge Kamëntšá, from the municipality of Sibundoy, for personal body care.

Fals Borda, O., & Rodrigues Brandao, C. (1991). Participatory research. Eastern Band.

Folgueiras Bertomeu, P. (2016). The interview (pp. 2–11). https://diposit.ub.edu/dspace/
bitstream/2445/99003/1/entrevista%20pf.pdf

Juajibioy, J. A., & Jacanamijoy, J. C. (2020). Bacó Alfonso: A story about flute rituals of the Kamëntšá people. In 
A. C. Quiñones Aguilar (Ed.), Creative worlds of the Indigenous peoples of Latin America. Pontifical Javeriana 
University Publishing House ERA Art, Ibero-American Creation and Heritage in Networks / Pablo de Olavide 
University.

Lee, N. H., & Van Way, J. R. (2018). The language endangerment index. In L. Campbell & A. 
Belew (Eds.), Cataloging the world’s endangered languages (pp. 66–78). Routledge. https://doi.
org/10.4324/9781315686028-5



134

R O Z A L I A  A G I O U TA N T I

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Leyva Mosquera, S. D. (2015). Hetsombiach: Weaving life between memory and tradition. Pontifical Javeriana 
University, Bogotá, Colombia. trasegantedeespigas@yahoo.com

Ministerio del Interior & Cabildo Indígena Camëntŝá de Sibundoy. (2012). Diagnóstico plan salvaguarda 
Camëntŝá. https://www.mininterior.gov.co/sites/default/files/p.s_camentza_version_preliminar_0.pdf

O’Brien, C. A. (2021). A typological sketch of Kamsá, a language isolate of Colombia. Forma y Función, 34(2). 
https://doi.org/10.15446/fyf.v34n2.88673

Ortiz Canamejoy, K. (2011). Las plantas medicinales en el resguardo Indígena Camëntsá Biyá del municipio de 
Mocoa, departamento del Putumayo y la variación en el conocimiento de su uso como producto de la influencia 
de las diferencias socioculturales: Estudio etnobotánico [Undergraduate thesis, Universidad de Nariño].

Simons, G. F., & Fennig, C. D. (2018). Ethnologue: Languages of the world. SIL International. http://www.
ethnologue.com

Davis, W. (1996). One river: Explorations and discoveries in the Amazon rainforest.

Este artículo puede citarse como:

Rozalia Agioutanti. 2026. Testimonios Orales de la Medicina Tradicional: el legado de una mujer 
kamëntša.” Fourth World Journal 25 (2): 109–134.

A C E R C A  D E  L A  A U T O R A

Rozalia Agioutanti is an environmental engineer, activist, and researcher 
from Greece whose work centers on climate justice, Indigenous knowledge, 
and community-led resilience. After leaving her corporate engineering career, 
she traveled through Colombia documenting environmental challenges, 
learning from Indigenous communities, and deepening her commitment 

Rozalia Agioutanti, MS

to nature-based solutions. She worked with the Center for World Indigenous Studies (CWIS), 
contributing research grounded in Indigenous epistemologies and traditional medicine. For her 
internship, she produced a scholarly article that highlights the voices and expertise of Indigenous 
women healers, emphasizing their leadership in cultural preservation, community health, and 
ecological stewardship. Rozalia combines technical training with a holistic, intercultural approach 
to addressing the climate crisis, focusing on the intersection of water, ecology, and Indigenous-led 
solutions.



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Revitalización de la partería kichwa
Saberes sobre plantas medicinales para  
mujeres gestantes en San Martín, Perú
Por Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, partera tradicional kichwa; y Laura Corradi, MA

RESUMEN

Este artículo presenta, en la propia voz de la partera kichwa Conzuelo (“mamá Conzuelo”) 
Tapullima de Tuanama Tuanama, los conocimientos tradicionales vinculados al embarazo, el parto 
y el uso de plantas medicinales en la comunidad de Chirik Sacha, San Martín, Perú. A partir de 
entrevistas y recorridos por su huerta, se documentan cuatro plantas esenciales y los saberes que las 
acompañan. Las premisas, agradecimientos, introducción y conclusiones fueron elaboradas por Laura 
Corradi, quien sitúa estos conocimientos en el marco más amplio de la estigmatización de la partería 
indígena y los procesos de revitalización cultural impulsados en la región. El texto busca contribuir 
a la preservación de estos saberes, subrayando su relevancia para la salud comunitaria y para el 
reconocimiento pleno del rol de las parteras dentro de un enfoque intercultural.

Palabras clave: Partería tradicional, plantas medicinales, saberes indígenas, mujeres kichwa, 
embarazo y parto, salud comunitaria, salud intercultural, medicina ancestral, transmisión de saberes

Premisas 

La tarde del 12 de abril de 2025 tuve el honor 
de ser huésped en la casa de la partera kichwa 
Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, a 
quien había conocido una semana antes durante 
la realización del Encuentro de Sabios y Sabias 
en el pueblo de Chazuta y luego en la comunidad 
Kichwa de Tununtunumba, en la región 
amazónica de San Martín. Aquel encuentro 
fue organizado por el Centro Amazónico de 
Antropología y Aplicación Práctica (CAAAP), 
institución a la cual en ese momento estuve 
apoyando como cooperante.

Tras el encuentro, “mamá” Conzuelo me 
invitó a compartir un almuerzo de inchicapi 
(sopa de maní con pollo) con su familia en 
su comunidad Chirik Sacha. Aquel día fue 
especial: intercambiamos saberes centrados 
principalmente en su profundo conocimiento del 
mundo de los partos y de la medicina tradicional 
relacionada con el cuidado de la mujer, y 
acordamos dar voz a su sabiduría a través de este 
documento, donde recopilamos cuatro plantas 
medicinales, sus beneficios y sus imágenes, 
con el objetivo de preservar y transmitir su 
conocimiento de manera directa.



136

 C O N Z U E L O  TA P U L L I M A  D E  T U A N A M A  T U A N A M A  Y  L A U R A  C O R R A D I 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

En este trabajo he incluido una introducción 
donde se expone el contexto local de la partería 
que vive mamá Conzuelo y unas conclusiones, 
así como algunas intervenciones mínimas entre 
paréntesis para facilitar la fluidez del discurso. 
Todo lo demás es fruto de la conversación 
sostenida con mamá Conzuelo, y he procurado 
transcribir fielmente sus palabras para dar voz 
a su sabiduría, sin introducir modificaciones ni 
interpretaciones propias.

Agradecimientos 

Quiero agradecer de corazón a mamá 
Conzuelo, quien me acogió desde el primer 
momento como a una hija más y me llevó 
a recorrer su huerta mientras compartía 
generosamente sus conocimientos; así como a 
toda su familia, que vino a recogerme al paradero 
en San José de Sisa, me ofreció una cálida 
bienvenida, largas charlas y la alegría de un baño 
en su quebrada. Finalmente, agradezco al Centro 
Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica 
(CAAAP), en especial a Luna Contreras, en 
aquel momento coordinadora de la oficina de la 
región San Martín, quien me ha acompañado en 
el descubrimiento de las prácticas tradicionales 
y el uso de las plantas medicinales gracias a 
su profundo conocimiento del cuerpo y de las 
energías de las mujeres.

Introducción

Desde hace más de una década, el Centro 
Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica 
(CAAAP) impulsa en la región amazónica de San 
Martín, Perú, un proceso de reconocimiento, 
fortalecimiento y documentación de los saberes 

ancestrales de las comunidades indígenas. A 
través de encuentros, talleres y proyectos de 
investigación participativa, se ha trabajado junto 
a los “sabios” y “sabias” de las federaciones 
indígenas Kichwa—autoridades tradicionales 
en medicina natural, prácticas agrícolas, 
espiritualidad y organización social—con el 
objetivo de visibilizar y valorar sus conocimientos 
tanto dentro como fuera de sus comunidades 
(CAAAP 2024).

Entre las líneas de trabajo se encuentra 
el fortalecimiento de la partería tradicional, 
mediante el apoyo a parteras y parteros que 
han conformado un grupo organizado a nivel 
de país para compartir saberes y reivindicar sus 
derechos frente a la marginación ejercida por el 
sistema de salud y el Estado. Este enfoque aborda 
dimensiones sociales, políticas e históricas que le 
otorgan una relevancia vital y actual.

Las parteras tradicionales ejercen un 
rol de cuidado comunitario en múltiples 
dimensiones de la vida cotidiana, muchas veces 
invisibilizadas debido a una deuda histórica en su 
reconocimiento. 

En primer lugar, hay que señalar la 
estigmatización del parto domiciliar en términos 
de seguridad. Contreras (2024) señala que el 
discurso biomédico tiende a considerar más 
seguros los partos atendidos en centros de 
salud por personal especializado, lo cual genera 
una desvalorización del parto domiciliario. Las 
parteras, tanto en entrevistas como en talleres 
realizados en San Martín, denuncian situaciones 
de maltrato y discriminación, como amenazas de 
no registrar o atender a los bebés nacidos en casa. 



137

R E V I TA L I Z A C I Ó N  D E  L A  PA R T E R Í A  K I C H WA :  S A B E R E S  S O B R E  P L A N TA S  M E D I C I N A L E S 
PA R A  M U J E R E S  G E S TA N T E S  E N  S A N  M A R T Í N ,  P E R Ú

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Una partera relató los “tres días de castigo” en el 
hospital antes de recibir el certificado de nacido 
vivo, como penalización por no haber dado a luz 
en un centro médico.

La sociedad del riesgo, según Tronto (2020, 
38), “presupone que las personas viven en un 
mundo peligroso e indigno de confianza (...) es 
un mundo lleno de miedo que confluye hacia 
pensamientos que esperan una transformación 
hacia un marco que garantice mayor seguridad”. 
Contreras (2024) sostiene que esta lógica nos 
hace vivir en alerta, alimentando el miedo y 
estigmatizando al otro. Frente a ello, una sociedad 
del cuidado promovería la colaboración, el 
respeto mutuo y el reconocimiento de saberes 
diversos. Dar lugar a los sabios y sabias de la 
medicina tradicional indígena permitiría mejorar 
significativamente la atención a las mujeres en 
sus comunidades.

En Perú existen antecedentes exitosos 
de articulación entre medicina tradicional y 
occidental. Tal es el caso de Inkawasi (2018), 
donde obstetras y parteras tradicionales 
se integraron en el proyecto “Adecuación 
intercultural en la atención del parto para 
evitar muertes maternas en el centro de salud 
Inkawasi”.

En segundo lugar, la problemática del parto en 
comunidades indígenas debe analizarse desde una 
perspectiva interseccional, de género y colonial. 
Un ejemplo es el embarazo precoz: además de los 
riesgos para la salud física de las adolescentes, 
implica con frecuencia la interrupción de su 
educación, generando un círculo vicioso de 
exclusión y vulneración de derechos.

Según un estudio de UNICEF y el Ministerio 
de Economía y Finanzas del Perú (2023), el 
embarazo adolescente es más frecuente en 
contextos marginalizados con acceso limitado a 
la educación y al empleo. Entre las adolescentes 
indígenas, el 14% son madres entre los 15 y 19 
años, especialmente en la Amazonía (Defensoría 
del Pueblo 2019). Esto perpetúa generaciones 
de madres jóvenes, cuyas hijas también quedan 
embarazadas a temprana edad, reproduciendo la 
exclusión estructural.

La Defensoría del Pueblo (2019) identificó que 
el embarazo adolescente representa un factor 
de alta vulnerabilidad para niñas y adolescentes 
indígenas, afectando su integridad física y 
sus proyectos de vida. El 24% de las mujeres 
indígenas en Perú no sabe leer ni escribir. Entre 
las mujeres sin educación formal, el 12,3% ha 
sido víctima de violencia sexual. La violencia 
contra las mujeres indígenas es una problemática 
estructural y persistente.

En respuesta, en noviembre de 2022 se 
elaboró, gracias al liderazgo de mujeres kichwas, 
un protocolo intercultural de atención y 
coordinación para los casos de violencia contra 
la mujer e integrantes del grupo familiar del 
pueblo kichwa de San Martín. Dicho protocolo fue 
desarrollado en articulación con organizaciones 
indígenas y la Corte Superior de Justicia, 
reconociendo que muchos casos de violencia 
resultan en embarazos forzados.

Además, el Ministerio de la Mujer y 
Poblaciones Vulnerables ha impulsado la 
expansión de servicios de atención a víctimas de 
violencia. Entre ellos, destacan los Centros de 



138

 C O N Z U E L O  TA P U L L I M A  D E  T U A N A M A  T U A N A M A  Y  L A U R A  C O R R A D I 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Emergencia Mujer (CEM) en zonas urbanas y la 
Estrategia Rural en distritos rurales focalizados.

Por otro lado, la historia reciente del Perú está 
marcada por el escándalo de las esterilizaciones 
forzadas promovidas durante el segundo gobierno 
de Alberto Fujimori (1996-2000), cuando 
alrededor de 300,000 personas, principalmente 
mujeres indígenas rurales, fueron privadas de 
su capacidad reproductiva sin consentimiento 
(Molina 2017). Esta política dejó secuelas a 
nivel personal, familiar y comunitario, ya que 
la maternidad y el cuidado son dimensiones 
centrales de la identidad colectiva en muchas 
comunidades (Urruchi 2021). Aunque se presentó 
bajo el nombre de “Anticoncepción Quirúrgica 
Voluntaria”, múltiples testimonios indican que las 
mujeres fueron sometidas a chantajes, amenazas 
y engaños para aceptar la intervención (Guevara 
2021). Este tipo de violencia revela formas de 
discriminación estructural que se articulan en la 
intersección de género, etnicidad y clase (Ballón 
2014).

Finalmente, a partir de los años 90 del siglo 
pasado, el Ministerio de Salud ha implementado 
políticas sanitarias interculturales orientadas a 
mejorar la atención materna en zonas rurales. 
Sin embargo, dichas políticas han privilegiado el 
parto institucional en detrimento de la partería 
tradicional, que continúa siendo criminalizada 
o invisibilizada por las políticas públicas. Como 
afirma Contreras (2024, 179), este proceso 
de revitalización cultural es fundamental “no 
solo en la salud colectiva, mental, emocional y 
espiritual de la comunidad, sino en el Buen Vivir 
con la naturaleza”. Es necesario recuperar el 

valor de la partería como una práctica legítima, 
efectiva y enraizada en los saberes ancestrales, 
reconociendo su contribución a la salud 
comunitaria desde una cosmovisión propia (2024, 
184).

En este contexto, la transmisión 
intergeneracional de saberes tradicionales, como 
los de las parteras, es esencial para la salud, la 
cultura y la autonomía de los pueblos indígenas. 
A pesar de su importancia, la partería tradicional 
en Perú carece aún de un reconocimiento legal 
que la regule como práctica profesional dentro del 
sistema de salud.

Este documento se inscribe en ese esfuerzo 
colectivo. Surge del diálogo con mamá Conzuelo 
Tapullima de Tuanama Tuanama, partera kichwa 
de la comunidad de Chirik Sacha, con quien 
se compartieron conocimientos sobre plantas 
medicinales y el cuidado integral de la mujer, 
especialmente en torno al embarazo y el parto.

La voz de mamá Conzuelo 

Quien les habla es Consuelo Tapullima de 
Tuanama Tuanama. Soy mujer kichwa de la 
comunidad Chirik Sacha, de la edad de 58 años.

Aprendí el arte de las plantas cuando era chica, 
de mi abuelo. También soy partera y sobadora. 
Mis conocimientos son amplios. También soy 
presidenta de la Asociación de Mujeres Víctimas 
de la Esterilización Forzada de San Martín.

Yo siempre he dicho que he aprovechado mis 
conocimientos por mi abuelito. Yo he vivido; me 
ha criado mi abuelito. Él era curioso y yo de ahí 



139

R E V I TA L I Z A C I Ó N  D E  L A  PA R T E R Í A  K I C H WA :  S A B E R E S  S O B R E  P L A N TA S  M E D I C I N A L E S 
PA R A  M U J E R E S  G E S TA N T E S  E N  S A N  M A R T Í N ,  P E R Ú

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 1
Mamá Conzuelo en su huerta. Fotografía de Laura Corradi.

he visto cosas y de grande he sabido yo solita 
hacer remedios a mis hijitos y he aprendido a 
sobar huesos movidos. 

Vienen muchas personas para hacerles 
remedios: para tu útero que está alterado, que 
está movido, cuando tienes quistes, tomas o te 
lavas y te curas y te agradecen. 

Yo tengo mi huerta, los hombres también 
ayudan, así como las mujeres ayudan en la 
chakra1, no hay distinción (de género). En mi 
huerta hay cuatro plantas en particular que 
me ayudan en el tema de los partos y son las 
siguientes (paseando por su huerta).

1 La chakra es un tipo de huerto o parcela pequeña donde se cultivan 
principalmente alimentos.

Figura 2
Paico. Fotografía de Laura Corradi.

Paico

El paico sirve para el lavado de heridas, 
es bueno como digestivo, es bueno cuando la 
paciente da a luz. Se toma una ramita. Lo coges 
así (mostrando cómo cogerlo), hierves con una 
taza de agua y lo tomas para que se diluyan los 
coágulos de sangre en el útero. Te hace digerir la 
sangre y te limpia. Haces hervir más paico para 
que te bañes y no se te dé el sobreparto (habla de 
complicaciones) en mujeres puérperas que dan 
a la luz. El paico es un purgante para limpiar el 
estómago, mayormente, pero se toma cuando se 
tiene el bebé. 



140

 C O N Z U E L O  TA P U L L I M A  D E  T U A N A M A  T U A N A M A  Y  L A U R A  C O R R A D I 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 3
Orégano. Fotografía de Laura Corradi.

Figura 4
Piñón colorado. Fotografía de Laura Corradi.

Figura 5
Frijol de palo. Fotografía de Laura Corradi.

Orégano - Pampa orégano 

Es bueno para el cólico menstrual y para la 
gestante que está con el trabajo de parto, con 
contracción. Le hierves una ramita y le das un 
tecito para que tenga más contracciones.

Piñon colorado – Puka Piñon 

Tiene sus secretos para la cura. Lo que 
cura, tienes que buscar lo que tiene 5 manitos. 
Cuando tienen hemorragias antes o después, 
bien machacado con algunas gotas de limón se 
vuelve rojo, eso lo tomas y adiós hemorragia. 
Tiene muchas ventajas también, como dicen los 
abuelos, pero te estoy diciendo antes y después 
del parto. 

Frijol de palo – Puspu Poroto 

Muy bueno para ayudar a dilatar a la gestante. 
Representa a la oxitocina.



141

R E V I TA L I Z A C I Ó N  D E  L A  PA R T E R Í A  K I C H WA :  S A B E R E S  S O B R E  P L A N TA S  M E D I C I N A L E S 
PA R A  M U J E R E S  G E S TA N T E S  E N  S A N  M A R T Í N ,  P E R Ú

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

El rol de las sabias: la transmisión 
de conocimientos entre brujería y 
farmacéuticas 

Es una bendición tener a sabias y sabios 
que conocen en mi comunidad. Es útil tener 
a una partera cuando las adolescentes están 
embarazaditas porque confían, saben hablar más 
con las parteras. (Por ejemplo), cuando tienen 
que hacer sus bajadas (se refiere a interrumpir 
un embarazo), es un delito, es un crimen, porque 
le das una planta y si no cae el bebé se hace 
grave y va al hospital y la obligan a decir quién 
le dio el remedio. Cuando alguien viene me dice: 
sangrando tengo 4 o 5 meses, quiero fracasar, 
quiero un remedio. Yo no hago estas cosas. Es un 
crimen. También vas a criar, alguien le va a cargar 
y será un placer (tener al bebé). 

Para las próximas generaciones, yo diría que 
alguien pudiera heredar o pudiera revalorar estas 
costumbres, no dejar atrás, sino seguir adelante. 
Mi misión es llevar adelante nuestras plantas 
medicinales. ¿Por qué? Porque estas son las 
primeras generaciones antes de las farmacias (se 
refiere a que las nuevas generaciones más acuden 
a las farmacéuticas). Esta vez no acuden a la 
farmacia, pero más se atacan a los médicos. 

Se necesitan talleres con sabias y sabios para 
no perder el conocimiento y (así) se va a difundir 
este conocimiento en las generaciones. 

A veces cuando sabes (de plantas) los otros 
piensan que tú eres vengativa porque conoces, 
que quieres hacer venganza a la gente. Así habla 

el curioso, queriendo la plata, engaña. Dice: “Ella 
está con mal de gente, está con venganza”. Te 
mira mal, “debe mentir, es una vengativa” como 
dicen “acaso es bruja”. Al cabo, solo Dios sabe 
nuestra conciencia. 

Cuando tienes un cólico, estás embrujada. 
De eso se trata en la comunidad, (las personas) 
son siempre así, tiene que haber personas que te 
marginan, te apuntan que eres este (quiere decir 
que eres bruja), pero cuando no seas nada malo 
no te hacen nada. 

Esos pensamientos que digo, lo que viene, 
son de los falsos curiosos, los falsos chamanes 
que dicen que les he embrujado. ¿Tienes una 
diabetes? Te han hecho venganza por envidia. 
Aquí te va a tener envidia una gente del campo 
que no te ve, aunque ves que tiene hasta plata 
porque le puse envidia. Ese es de su don (se 
refiere a las sabias y los sabios que tienen el 
don de la curación) y de tener sus recursos 
económicos, pero pues no lo puedes envidiar, 
tú también vives con tus proprios recursos 
económicos, con tu alcance. 

La ciencia es la naturaleza y los conocimientos 
son una ciencia. ¿No es así? Una ciencia es el 
conocimiento que tú has tenido y hasta estás 
valorando lo que sacas (de tus conocimientos). 
Todos tenemos nuestros talentos, pero nuestros 
talentos muchos no sabemos hacer, no sabemos 
valorar por la vergüenza (que nace) de la envidia 
(de los demás): “Ella es así, ella sabe, ella es así”, 
¿de dónde sale? de su imaginación de locos.



142

 C O N Z U E L O  TA P U L L I M A  D E  T U A N A M A  T U A N A M A  Y  L A U R A  C O R R A D I 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Conclusiones: el rol de las  
mujeres sabias en el proceso de 
revitalización cultural 

Dentro del trabajo de reconocimiento y 
fortalecimiento de los saberes ancestrales 
impulsado por el CAAAP en San Martín, 
las mujeres sabias han ocupado un lugar 
fundamental. Como guardianas de conocimientos 
tradicionales sobre medicina natural, cuidado del 
cuerpo, espiritualidad y prácticas agrícolas, han 
sido reconocidas no solo como transmisoras de 
la vida, sino también como pilares de la memoria 
colectiva de sus pueblos. 

A las parteras no se les ha valorado por el 
rol que tienen como integrantes de la salud 

comunitaria, viviendo criminalizadas, de 
modo que muchas han dejado de atender 
partos o la práctica se ha ocultado por miedo 
a repercusiones por parte del sistema de 
salud (Contreras 2024, 195). Los talleres y 
encuentros organizados han buscado revitalizar 
su rol histórico, muchas veces invisibilizado 
dentro de dinámicas comunitarias y externas, 
y fortalecer su voz en los procesos de toma de 
decisiones locales. A través de metodologías 
participativas, las sabias han podido compartir 
sus conocimientos sobre el uso de plantas 
medicinales, técnicas de atención al parto, 
crianza tradicional y formas de sanación 
espiritual, reafirmando la importancia de su 
papel cultural en la continuidad (CAAAP 2025).

R E F E R E N C I A S

Este texto ha sido redactado a partir de las entrevistas realizadas a Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, 
partera tradicional kichwa, en los días 5 y 12 de abril de 2025 y 6 de junio del mismo año. Las entrevistas 
se llevaron a cabo de manera presencial, primero en Chazuta y luego en su comunidad, Chirik Sacha. 
Posteriormente, se realizaron modificaciones y aclaraciones a través de intercambios telefónicos.

Ballón, E. 2014. Discriminación estructural y derechos reproductivos: una lectura interseccional. Lima: Centro 
Flora Tristán.

CAAAP. 2024. Informe anual sobre saberes ancestrales y medicina tradicional. San Martín, Perú: Centro 
Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica.

Centro Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica. 2024. “San Martín: Sabios y sabias kichwas se reúnen 
para fortalecer la medicina tradicional indígena.” Publicado el 10 de abril. https://caaap.org.pe/2024/04/10/
san-martin-sabios-y-sabias-kichwas-se-reunen-para-fortalecer-la-medicina-tradicional-indigena/ 

Centro Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica. 2025. “San Martín: Se llevó a cabo Segundo Encuentro 
de Sabias y Sabios, Parteras y Parteros en Chazuta y C.N. Tununtunumba.” Publicado el 9 de abril. https://caaap.
org.pe/2025/04/09/san-martin-se-llevo-a-cabo-segundo-encuentro-de-sabias-y-sabios-parteras-y-parteros-en-
chazuta-y-c-n-tununtunumba/ 

Contreras, L. 2024. Partería y cuidado en la Amazonía Peruana. Lima: Fondo Editorial de la UNMSM. 



143

R E V I TA L I Z A C I Ó N  D E  L A  PA R T E R Í A  K I C H WA :  S A B E R E S  S O B R E  P L A N TA S  M E D I C I N A L E S 
PA R A  M U J E R E S  G E S TA N T E S  E N  S A N  M A R T Í N ,  P E R Ú

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Contreras Ortiz, Diana Lucia. 2024. “Partería tradicional indígena en Perú y la deuda de reconocimiento 
de su aporte al cuidado de los pueblos.” Revista Amazónica Peruana 37. https://doi.org/10.52980/
revistaamazonaperuana.vi37.484

Defensoría del Pueblo. 2019. Situación de los derechos de las mujeres indígenas en el Perú. Informe de Adjuntía 
N.º 002-2019-DP/AMASPPI/PPI. Serie Igualdad y no violencia N.º 22. Lima, Perú: Defensoría del Pueblo. 	

Guevara, M. 2021. Vidas marcadas: testimonio y resistencia frente a la esterilización forzada. Cusco: Centro 
Bartolomé de Las Casas.

Licata, Victoria Gallion. 2025. “La interculturalidad entre política y práctica: un desafío de salud pública para 
la inclusión de las parteras y parturientas indígenas de los Andes del Perú.” Archipélies HS1. https://doi.
org/10.4000/14376 

Molina, G. 2017. Esterilizaciones forzadas en el Perú: 20 años de impunidad. Lima: DEMUS.

Tronto, J. 2020. Ética del cuidado: una perspectiva política. Buenos Aires: Ediciones Cátedra.

UNICEF y Ministerio de Economía y Finanzas. 2023. Evaluación de diseño de las intervenciones públicas que 
contribuyen con la prevención del embarazo adolescente. Lima, Perú: UNICEF y Ministerio de Economía y Finanzas.

Urruchi, M. 2021. Identidades heridas: cuerpos indígenas y violencia obstétrica. Arequipa: Universidad 
Nacional de San Agustín (UNSA).

Este artículo puede citarse como:

Tapullima de Tuanama Tuanama, Conzuelo, y Laura Corradi. 2026. “Revitalización de la partería kichwa: 
saberes sobre plantas medicinales para mujeres gestantes en San Martín, Perú” Fourth World Journal 25 
(2): 135–144.



144

 C O N Z U E L O  TA P U L L I M A  D E  T U A N A M A  T U A N A M A  Y  L A U R A  C O R R A D I 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

S O B R E  L A S  A U T O R A S

Conzuelo Tapullina de Tuanama Tuanama es una partera del Pueblo 
Kichwa, de la comunidad Chirik Sacha de la provincia de San José de Sisa 
de la región San Martín del Perú. Ella conoce de plantas y por eso se le apela 
como “sabia”. También es partera, sobadora y presidenta de la Asociación 
de Mujeres Víctimas de la Esterilización Forzada de San Martín.

Laura Corradi tiene una maestría en Cooperación Internacional para la 
Protección de los Derechos Humanos por la Universidad de Bolonia, con 
enfoque en la antropología económica de las poblaciones indígenas de 
América Latina. Ha vivido en varios países latinoamericanos, ha trabajado 
con comunidades Quichua, Cofàn y Siekopai en Ecuador y realizó su 

Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama

Laura Corradi, MA

investigación de tesis de maestría sobre seis comunidades Mocoví en Argentina. Durante el 
2024/25 colaboró con el Centro Amazónico de Antropología y Aplicación Práctica (CAAAP) en 
Perú, centrándose en fortalecer el liderazgo femenino, promover el empoderamiento y abordar 
los roles de la mujer, los conocimientos ancestrales, la violencia y los derechos de propiedad 
territorial en los Pueblos Awajún, Kichwa y Shawi.



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Emita. Manos que curan, manos que limpian
Una despedida inesperada
Por Randy Chung Gonzales (poesía y dibujos) y Lucas Nakandacare (cuento)

RESUMEN

Este texto es un homenaje íntimo y conmovedor a Ema, una mujer curandera del monte, cuya vida 
estuvo dedicada al arte ancestral de la sanación a través de plantas y rituales espirituales. Narrado 
desde la experiencia personal del autor, Randy Chung Gonzales, y escrito por Lucas Nakandacare, el 
relato reconstruye la relación entre maestra y aprendiz, marcada por la transmisión silenciosa de un 
saber profundo, nacido del vínculo con la Pachamama y con los espíritus que habitan la selva. A través 
de memorias, descripciones de curas tradicionales—como el tratamiento del mal de aire en niños—y 
un lenguaje sensible y poético, el autor retrata la grandeza de Ema, su humildad y su legado. El texto 
reivindica el valor de los saberes indígenas y de las mujeres sabias, guardianas de una medicina 
espiritual muchas veces ignorada por la modernidad, y propone una reflexión sobre la continuidad de 
esos conocimientos en quienes los reciben con respeto y compromiso.

Palabras clave: sanación indígena, curanderismo,  saberes ancestrales, mujeres curanderas, 
rituales espirituales, Pachamama, mal de aire, transmisión del conocimiento

Pachamama
Niña, mujer y abuela  
Mujer sabia de resistencia infinita  
Mujer con un profundo instinto de dar a luz y criar. 
Mujer criadero de plantas, animales y humanos  
Mujer maestra que riega cada segundo sus enseñanzas de cómo  
Vivir en armonía entre humanos y no humanos. 
Mujer de gran espíritu sanador. 
Mujer maltratada, profanada por el diablo llamado “desarrollo”  
¡Resiste Pachamama! 
Perdónalos porque los humanos  
No saben lo que hacen. 
Empezó el comienzo para el final de tu descanso  
La brutalidad humana saborea tu dolor  
Sin saber que ellos mismos están creando su final catastrófico.



146

R A N DY  C H U N G  G O N Z A L E S  A N D  L U C A S  N A K A N DA C A R E 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Ema era curandera del monte, de esas que 
crecieron cercadas por las plantas que habitaban 
la tierra donde vivía. Desde niña ya le enseñaban 
el poder de cura de las plantas y de los ritos; sabía 
de los espíritus que habitaban las plantas y cómo 
hablar con ellos. Su conocimiento acerca del 
curanderismo hacía que las personas de su pueblo 
la buscasen para sanarse, sobre todo padres y 
madres con niños enfermos, y muchos venían 
después de intentos frustrados con los médicos de 
las ciudades vecinas. Así, Ema pasó a ser conocida 
en su pueblo como alguien que sanaba lo que la 
medicina occidental no podría ver.

Como muchas de las curanderas del monte, 
Ema nunca había dejado su pueblo y creció 
en contacto con las plantas, aprendiendo sus 
secretos, pasados por los que guardan esos 
saberes. Poco sé de su historia, pero es común 
en familias de curanderos que las tradiciones 
y conocimientos sean pasados a los niños del 
mismo linaje. Son pueblos que viven lejos del 

contexto urbano y tienen poco contacto con la 
cultura de los grandes centros, pueblos que, 
desde antes de que hubiera medicina occidental, 
buscaban la cura en la naturaleza y descubrieron 
que la sanación se ubicaba en las plantas y en la 
dimensión espiritual que nacía de esta relación. 
Así creció Ema, dedicando su vida a usar los 
conocimientos de las plantas y de sus maestras 
que a ella le confiaron para seguir sanando los 
males de su pueblo.

La conocí cuando tenía ya 80 años, justo 
cuando compré la chacra al lado de su casa. Por 
suerte, era mi vecina. Un día estaba caminando 
cuando vi a esa señora hablando con las plantas, 
como si hablase con sus hijas. Yo no tenía la 
costumbre de hablar con las plantas, entonces 
al principio me pareció un poco rara la escena. 
Cuando se dio cuenta de mi presencia, Ema se 
acercó y se presentó. Me presenté también y le 
conté que justo me había mudado a la chacra. 
Pronto ya caminábamos por mi chacra donde 
Ema me presentaba a las plantas que ya vivían 
ahí; era como si ella me presentase a sus amigos.

Sabía reconocer a cada una y sus maneras de 
curar. Ema siempre fue muy generosa conmigo 
cuando se trataba del conocimiento de plantas y 
rituales. Nunca le pregunté por qué me contaba 
tanto sobre esos conocimientos que había 
heredado de su familia, pero sospecho que Ema 
sabía del desinterés del mundo por su arte de 
curar; sabía que las herederas del monte iban 
perdiendo sus raíces junto con el curanderismo. 
Los pocos que le creían fueron los testigos de 
su conocimiento de las plantas, sobre todo los 
padres que llevaban a sus niños enfermos sin 
diagnóstico. Gracias a su enseñanza, yo pude 
sanar a algunos también.

Figura 1
Dibujo de Randy Chung.



147

E M I TA .  M A N O S  Q U E  C U R A N ,  M A N O S  Q U E  L I M P I A N :  U N A  D E S P E D I D A  I N E S P E R A DA

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Un tipo de caso que era común tratar para 
Ema eran los niños con mal de aire. Se trataba de 
niños que eran demasiado sensibles, que tenían 
muchas reacciones como vómitos, diarreas, que 
no querían comer y los ojos se ponían hondos, 
como calaveras. “Eso pasa con niños que son muy 
sensibles; un tunchi1 (espíritu malo) se apodera 
del niño y causa esas reacciones. Para curarles, 
hay que llamar al niño, para que su alma regrese”, 
me decía. Ema pasaba por el cuerpo del niño un 
huevo, vela, mapacho y un papel periódico junto a 
un ramo de ruda, y mientras hacía el rito también 
hacía rezos católicos. Usaba los instrumentos para 
sacar el tunchi del niño y oraba para traer a su 
alma de vuelta. Después pedía a la mamá del niño 
que botara todo, enterrándolo en un barranco, 
sin que nadie la viera, para no tener el peligro de 
traer el alma enferma de vuelta. 

Cuando el mal de aire era grave, Ema calentaba 
flor de cementerio, manteca de gallina, agua 
florida y timolina, y sobaba la mezcla tibia en todo 
el cuerpo del niño. Me decía que los perfumes 
que usaba eran como poner un sello después de 
la cura, para refrescar el alma que recién había 
regresado después de haberse perdido.

Con sus conocimientos y su fe, Ema curó a 
muchos niños. Era una simple mujer, a pesar 
de que no lo era. No buscaba reconocimiento de 
sus prácticas y tampoco lo hacía por plata; sabía 
que la sobrevivencia del conocimiento que había 
heredado de las mujeres de su familia era lo más 
importante. Ahí estaba su grandeza, en no querer 
ser más que un instrumento de cura.

En una tarde, caminaba por mi chacra, 
mirando a las plantas que Ema me había 

presentado, cómo cambiaban y escuchando qué 
me decía cada una de ellas. De repente, escuché 
su voz llamándome, como si estuviera a mi lado, 
aunque fuera imposible porque su casa estaba 
lejos de donde yo estaba. Seguí caminando y la 
voz de Ema me seguía llamando hasta que fui a su 
casa siguiendo mi intuición. Justo cuando llegué 
a la puerta, su hija me recibió diciendo que Ema 
estaba enferma, que iba a partir pronto y que, 
aunque dormida, estaba llamando a mi nombre. 

Cuando llegué a su pieza, Ema estaba acostada, 
cansada y dormida. Me senté a su lado y puse mi 
mano en la suya. Ema abrió los ojos cansados, 
me miró y sonrió. Con una voz débil y suave, dijo 
que me estaba esperando. Cerró sus ojos y se 
quedó dormida de nuevo. Me despedí de Ema y 
de su hija. Un rato después, supe que Ema había 
fallecido.

Nunca le pregunté por qué me había escogido 
para dejar sus conocimientos, pero creo que 
su voluntad era dejarlos para alguien que los 
protegiese y los usase para curar. En ese camino, 
creo que me mandaron gente como Ema para 
prepararme.

Aunque Ema no esté más en ese mundo en el 
que vivimos, sigue viva de otras maneras: la traigo 
en cada rito para sanar a niños, cuando hablo con 
las plantas y en cada rezo que hago. Ema sigue 
viva sin un nombre; sigue como la herencia que 
me dejó en forma de sanación.

1 Tunchi también es conocido en la Amazonía como el “mal 
aire”, enfermedad de origen espiritual donde el niño es poseído 
energéticamente por espíritus que le causan síntomas como: dificultad 
de respirar, diarrea, vómito, agitación y dolor en el pecho.



148

R A N DY  C H U N G  G O N Z A L E S  A N D  L U C A S  N A K A N DA C A R E 

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Figura 2
Dibujo de Randy Chung.

Mujer curandera

Mujer curandera.  

Mujer de fierro.  

Mujer sabia de corazón sensible y de mirada profunda.  

Mujer de intuición acertada.  

Mujer curandera con una humildad eterna  

Y heredera de un don celestial.  

Curandera del alma y del cuerpo.  

Hermana de las plantas sagradas.  

Aprendiz y maestra del mundo espiritual. 

Cura y seguirás curando hasta que tu alma 

Pueda volar a un descanso eterno.  

Gracias infinitas,  

Mujer curandera. 



149

E M I TA .  M A N O S  Q U E  C U R A N ,  M A N O S  Q U E  L I M P I A N :  U N A  D E S P E D I D A  I N E S P E R A DA

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

Este artículo puede citarse como:

Chung, Randy, y Lucas Nakandacare. 2026. “Emita. Manos que curan, manos que limpian: una despedida 
inesperada.” Fourth World Journal 25 (2): 145–149.

S O B R E  L O S  A U T O R E S

Randy Chung Gonzales nació en Perú y tiene una larga trayectoria con las 
dietas vegetalistas. Desde el año 2015, cuando atravesó por su iniciación 
más profunda, se dedica a los rituales espirituales, a la conducción de 
ceremonias y a la toma de plantas maestras, entregándose profundamente al 
cuidado de quienes lo buscan. Es autor, junto con la antropóloga Fédérique 

Lucas Nakandacare es un psicólogo brasileño. Tiene un posgrado en 
psicología clínica y es acompañante terapéutico y terapeuta de prácticas 
integrativas. Participa de dietas vegetalistas desde 2014 e integró el equipo de 
Prácticas Ritualísticas del Centro Vegetalista Lar e Integração do Ser (LIS) en 
Areal, Río de Janeiro, Brasil, junto a Randy Chung y Karla Perdigão.

Randy Chung Gonzales

Lucas Nakandacare

Apffel-Marglin, del libro Iniciación por los espíritus: tratamiento de las enfermedades de 
la modernidad a través del chamanismo, la psicodélicos y el poder de lo sagrado, en el que 
narra su proceso iniciático. Fue presidente de la asociación Sacha Mama en Lamas, Perú. 
Fundó y dirige el centro vegetalista Ampikuk, en la selva peruana, y está presente todos los 
meses en Brasil, liderando las jornadas vegetalistas en Lar e Integração do Ser (LIS). Trabaja 
también como artista en la relación entre arte y espiritualidad. 



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

R
E

S
E

Ñ
A

 D
E

 L
IB

R
O



W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

RESEÑA DE LIBRO

Feathers of Wisdom: Words and Art  
Illuminating the Legends and Myths of  
Indigenous Women Throughout the Ages
(Plumas de sabiduría: Palabras y arte que iluminan las leyendas 
y mitos de las mujeres indígenas a lo largo de los siglos)

Derechos de autor © Kait Matthews and Leigh Podgorski
House of Indigo 2025
ISBN-13 9781966187059 

Por Amelia (SkWumqnálqs) Marchand, MELP 
Traducción de Yesenia Cortés

Por Kait Matthews y Leigh Podgorski

RESUMEN

Esta reseña examina una colaboración literaria distintiva que combina obras de arte 
originales, narraciones indígenas y datos históricos cuidadosamente investigados para retratar 
cuarenta y cuatro leyendas de decenas de diversos pueblos indígenas de América y Oceanía. La 
colección ofrece a los lectores una oportunidad única de experimentar narrativas ancestrales 
a través de formas visuales y textuales, destacando la riqueza de las tradiciones culturales y 
la resiliencia de comunidades cuyas voces a menudo han sido marginadas. Cada leyenda se 
acompaña de impactantes interpretaciones artísticas que no solo iluminan las historias, sino 
que también sirven de puente entre la tradición oral y la erudición contemporánea. La reseña 
sitúa el libro en el contexto más amplio de los sistemas de conocimiento indígena, enfatizando 
su relevancia para las conversaciones actuales sobre la preservación cultural, la identidad y la 
transmisión intergeneracional de la sabiduría de las mujeres. Al presentar leyendas que abarcan 
vastas geografías y diversos pueblos, el volumen subraya la interconexión de las cosmovisiones 
indígenas y su perdurable significado. Esta reseña informa a los lectores sobre el formato y el 
alcance temático del libro, a la vez que fomenta la interacción con su singular contenido artístico 
e histórico. En última instancia, la obra constituye a la vez un archivo cultural y una celebración 
creativa, que invita al público académico a apreciar sus contribuciones a la literatura y el 
patrimonio indígenas.



152

A M E L I A  ( S K W U M Q N Á L Q S )  M A R C H A N D

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

En Feathers of Wisdom: Words and Art 
Illuminating the Legends and Myths of 
Indigenous Women (“Plumas de sabiduría: 
Palabras y arte que iluminan las leyendas y 
mitos de las mujeres indígenas a lo largo de 
los siglos”), Leigh Podgorski y Kait Matthews 
colaboraron para celebrar los conocimientos 
indígenas con la participación de destacadas 
mujeres líderes, diosas y seres espirituales. 
Podgorski es dramaturga, productora y autora, 
cuya obra incluye obras de teatro y novelas, entre 
ellas We Are Still Here (“Todavía estamos aquí”), 
la historia de Katherine Siva Saubel, anciana 
indígena cahuilla. Matthews es una artista e 
ilustradora profesional de ascendencia ojibwa/
potawatomi y miembro de los chippewas de 
Rama. Juntas, Podgorski y Matthews infunden 
vida y dan voz a las enseñanzas ancestrales en 
esta vibrante colaboración que conmueve el 
corazón y deleita la vista.

A través de una combinación de historia, 
narrativa y arte original, el libro retrata 44 
historias de decenas de diversos pueblos 
indígenas de América y Oceanía. Mediante estas 
palabras e imágenes, las autoras buscan restaurar 
las relaciones personales rotas por el secuestro 
y tráfico de niños de las Primeras Naciones, 
autorizados y orquestados por el gobierno 
canadiense, hacia familias no indígenas. A mayor 
escala, Podgorski y Matthews buscan sanar las 
heridas de los actos tortuosos de la asimilación 
forzada para exterminar las lenguas, la cultura, 

las costumbres y la identidad de los pueblos 
indígenas.

Estas actividades de genocidio, que separaron 
a los niños de sus padres, familias y culturas, 
también separaron a los hablantes de lenguas, 
guardianes culturales y líderes indígenas de 
sus futuras generaciones. El secuestro, la trata 
y la asimilación de niños indígenas fueron 
actos insidiosos perpetrados por los gobiernos 
de Canadá, Estados Unidos y otros durante 
décadas, cuyas cicatrices aún persisten en muchas 
familias indígenas, incluida la mía. Pero no es el 
fragmento principal de la historia lo que define 
a los pueblos indígenas. En los miles y miles de 
años —desde tiempos inmemoriales— que los 
pueblos indígenas han sobrevivido y prosperado 
en todo el continente y Oceanía,  el genocidio ha 
sido solo un suceso en la cronología, no es eso lo 
que nos define. No es nuestra historia completa.

En esencia, este libro se propone rescatar 
y honrar esa historia no contada: los miles y 
miles de años que permanecen en el corazón 
y el alma de los pueblos indígenas, esperando 
ser recordados. Es importante destacar que, 
para poder recordar, debemos saber de dónde 
venimos: y ese es el eje central de las historias 
retratadas en Feathers of Wisdom. Las herencias 
culturales y las identidades de heroínas, mujeres, 
diosas y seres espirituales indígenas se describen 
y visualizan con orgullo y belleza en sus páginas. 
La diversidad de lenguas, culturas y geografías 

Keywords: Sistemas de conocimiento indígena, mujeres indígenas, leyendas y mitos, 
preservación cultural, sabiduría intergeneracional, narrativa indígena, resiliencia cultural, 
narrativas ancestrales, literatura indígena



153

R E S E Ñ A  D E  L I B R O :  P L U M A S  D E  S A B I D U R Í A :  PA L A B R A S  Y  A R T E  Q U E  I L U M I N A N  L A S 
L E Y E N D A S  Y  M I T O S  D E  L A S  M U J E R E S  I N D Í G E N A S  A  L O  L A R G O  D E  L O S  S I G L O S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

compartidas ofrece una visión de los roles y 
responsabilidades de las mujeres indígenas 
dentro de las sociedades y estructuras de gobierno 
indígenas.

Al igual que la Madre Tierra, las mujeres son 
veneradas en muchas culturas por su fuerza y ​​
resiliencia, y durante demasiado tiempo, las 
historias de las mujeres indígenas han sido 
reprimidas. Las voces y vidas femeninas de las 
leyendas y mitos de Feathers of Wisdom nos 
invitan a reconectarnos con estas historias, 
a escuchar la sabiduría de sus enseñanzas 
y a encarnar los atributos de estas figuras y 
arquetipos de mujeres indígenas. El marco de 
cada historia sigue un formato en el que primero 

se proporciona el contexto histórico, seguido de la 
leyenda asociada. Luego, de una manera única, el 
lector se involucra para escuchar directamente al 
personaje principal y se le invita a considerar sus 
atributos clave y cómo pueden manifestarse.

Dedicado “a todos los ancianos y madres que 
han enseñado y continúan enseñando lo que 
es realmente importante en este mundo”, las 
historias contenidas en Feathers of Wisdom son 
aquellas que deben ser apreciadas y honradas. 
Espero que sea la primera de muchas ediciones 
que continuarán reconectando y recuperando 
nuestras relaciones con la Tierra, entre nosotros 
y, lo más importante, con nosotros mismos.

Nota del editor:

Para acompañar la reseña anterior, incluimos 
uno de los cuentos que aparecen en el libro, 
Feathers of Wisdom. Este extracto ofrece a 
los lectores una visión de la voz narrativa y la 
narración visual que dan forma al volumen.

Laka

La escuela hula, laka diosa  
del hula y la naturaleza 
Historia y cultura Laka

Laka es una figura especialmente importante 
en el folclore hawaiano. Sin embargo, dado que 
sus orígenes se remontan a antes de la existencia 
de la escritura, cuando el folclore hawaiano 
se transmitía verbalmente de generación en 
generación mediante canciones y narraciones, 
existen diversas versiones de Laka en diversas 



154

A M E L I A  ( S K W U M Q N Á L Q S )  M A R C H A N D

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

partes de Hawái. En algunas, es un hombre que 
sigue siendo el dios del bosque, pero no del hula. 
Su genealogía también difiere. Algunos dicen que 
es hermana de Kapo, otros la describen como 
hija de Kapo, otra diosa importante, también 
asociada con el hula, pero con un temperamento 
vehemente. Sin embargo, el folclore, la historia 
y las leyendas más prevalentes describen a 
Laka como una mujer profundamente hermosa, 
nacida en la isla de Kauai, que posee un talento 
excepcional para la danza y el canto, así como un 
profundo amor y un cuidado constante por toda la 
naturaleza.

Los creyentes devotos rezan a Laka antes de 
bailar hula, para obtener ho’oulu, o inspiración 
para su actuación e incluso para su práctica y 
ensayo. Este ritual se ilustra en la historia que 
cuenta “La escuela de hula: Laka, la bailarina 
de hula”. Mientras la bailarina escucha el 
embriagador ritmo de los tambores y reza en 
silencio a su diosa, la bailarina y Laka se funden 
en una sola.

Laka nos da muchas ha’awina (lecciones) 
para meditar, para asimilar y para aprender 
continuamente. Nos enseña no solo sobre el hula, 
sino también que su energía es una fuerza vital 
para nuestro mundo natural. Este es el reino de 
Laka, y antes de entrar en él, debemos mostrar 
respeto y pedir permiso. También debemos pedir 
permiso para recolectar plantas, cosechar raíces o 
recoger las flores del bosque de Laka.

La diosa Laka, a través de su gracia, armonía 
y creatividad, nos enseña muchas cosas. No solo 
fomenta el crecimiento espiritual, la creatividad 

y el sustento, sino que también nos enseña 
diligencia y compromiso. Todo esto aplica no 
solo al artista que baila el hula sagrado, sino a 
todos los que buscamos vivir en armonía, paz y 
equilibrio con el mundo.

La escuela del hula – laka, diosa del 
hula y la naturaleza

Keao e ‘Ilima estaban sentados en la cima de 
la colina viendo a los niños jugar en la arena. 
‘Ilima sonrió ante un recuerdo repentino. “¡Ah!”, 
exclamó. “Eso era justo lo que estaba haciendo 
cuando escuché el sonido de los tambores. 
Hace tanto tiempo, y yo era tan pequeña. Pero 
ese sonido me atrapó como el anzuelo de un 
pescador. ¡Corrí tan rápido!”

“Era hula lo que escuchaste”, sonrió Keao.

“Hula.” ‘Ilima asintió. “Había muchos 
bailando. Hombres y mujeres. Y allí, en medio de 
la multitud, estaba mi abuela. Los bailarines con 
los brazos en movimiento, el pa‘u de las mujeres 
girando. El sol brillaba sobre los leis, haciendo 
brillar las pulseras. Las tobilleras tintineaban 
al ritmo de los tambores.” Sonrió. “Esa noche 
seguí a mi abuela por toda la casa, rogándole: 
‘Enséñame, abuela. Tengo que bailar’.”

Keao y ‘’Ilima se rieron.

“Aunque se quejaba: ‘Soy demasiado vieja y 
gorda para bailar y gesticular’. No era cierto”.

“Ella era hermosa”, dijo Keao.

“Un día”, continuó ‘Ilima, “vi a mi abuela 
mirando al otro lado del prado, con una mirada 



155

R E S E Ñ A  D E  L I B R O :  P L U M A S  D E  S A B I D U R Í A :  PA L A B R A S  Y  A R T E  Q U E  I L U M I N A N  L A S 
L E Y E N D A S  Y  M I T O S  D E  L A S  M U J E R E S  I N D Í G E N A S  A  L O  L A R G O  D E  L O S  S I G L O S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

perdida. Cuando le pregunté qué veía, susurró tan 
bajo que apenas pude oírla: ‘Laka, mi diosa’.

‘Ilima le dijo a Keao que por mucho que 
mirara, no veía nada. Su abuela le explicó que la 
visión estaba en su corazón.

“Cuando mi abuela me contó estas cosas, por 
fin la vi mientras se movía entre los árboles del 
bosque. Es la diosa del hula, pero también de la 
naturaleza”, dijo ‘Ilima. “Y ahora, también es mi 
diosa”.

Keao le tomó la mano. Conocía a la abuela de 
‘Ilima y también la quería.

“La abuela tenía razón, claro. Un día, mientras 
estaba en el bosque bajo con otras mujeres 
recogiendo bayas, empezó a llover. Todas 
corrieron a una cueva cercana, pero yo me quedé 
bajo la lluvia tenue. Algo en mi interior me 
susurraba que me quedara. Pronto, el sol iluminó 
el arco. Como un espejismo, un fantasma, todo se 
desvaneció, pero la imagen nunca desapareció de 
mi corazón”.

Keao sonrió.

Cuando le conté a mi abuela lo que había visto, 
me abrazó y me besó. ‘Has sido elegida’, dijo.

‘Ilima tuvo que esperar tres largos años antes 
de poder comenzar el riguroso entrenamiento 
para convertirse en bailarina de hula.

Luego, antes de que empezara la escuela, 
tuvieron que hacerse preparativos sagrados. 
Se ofrecieron muchas oraciones pidiendo guía, 

sabiduría, fuerza y ​​resistencia. Y se construyó un 
altar a Laka, con vides y flores.

Keao fue elegida para conseguir ramas para el 
altar, además de vides y flores. Al amanecer, al 
entrar en el bosque a recoger los objetos, rezó en 
silencio. Necesitaba ramas de koa porque la koa 
representaba intrepidez. Con la koa tejía maile, 
‘le’ie, helechos palapalai, halapepe y hierba pili, 
de aroma dulce. La hierba pili significa aferrarse. 
Recolectar hierba pili es una plegaria para que los 
cantos y gestos de la danza sagrada perduren en 
la bailarina por el resto de sus días.

Se rociaron las vides y las ramas con 
agua purificadora y se construyó el altar. 
A continuación, se rezaron oraciones a 
Laka, pidiéndole a la diosa que enviara su 
espíritu al altar para que las vides y las ramas 
permanecieran verdes y rebosantes de vida.

Esa noche, la última antes del inicio del 
entrenamiento, Wahi, el maestro de hula, se 
quedó solo en el halau, la escuela de hula. Rezó 
a Laka; rezó para que sus enseñanzas fueran 
bendecidas, para que su memoria le sirviera, 
para que recordara cada canto, cada gesto, y 
para que le concedieran paciencia y sabiduría. 
También rezó por sus alumnos, por su valentía, 
para que su trabajo fuera apoyado y bendecido, 
sus voces puras, sus cuerpos magistrales y fluidos, 
y sus corazones tocados por la koa para que 
fueran fieles y valientes. Sobre todo, rezó por la 
reverencia.

Al llegar a la mañana siguiente al halau, la casa 
donde se entrenaban los bailarines de hula, ‘Ilima 



156

A M E L I A  ( S K W U M Q N Á L Q S )  M A R C H A N D

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

sintió un ardor intenso. Mientras el maestro 
bendecía a sus alumnos rociándolos con agua 
pura, estos notaron su rostro: brillaba como si el 
mismísimo Sol lo hubiera penetrado.

“Anoche”, dijo Wahi en voz baja, “tuve un 
sueño. Hace muchos años, de pequeño, aprendí 
un hula tan hermoso, tan magnífico, que quería 
transmitirlo. Durante meses, intenté recordar esa 
elegante danza. Pero, como un águila, se esfumó. 
Pero anoche… anoche…”, y en ese momento, 
Wahi tuvo que detenerse, pues la emoción 
amenazaba con dominarlo. “Anoche, nuestra 
Diosa Laka se me apareció en un sueño. Y bailó 
el hula que tanto he anhelado. Ahora, a partir 
de hoy, les regalaré esta danza tan preciada, mis 
maravillosos discípulos”.

Mientras ‘Ilima danzaba, mientras aprendía 
este arte tan sagrado, vio a la Diosa danzando a su 
lado. «Laka está en mí», susurró ‘Ilima.

¡Oh diosa Laka! 
¡Oh ramo de madera silvestre, oh Laka! 

¡Oh Laka, reina de la voz! 
¡Oh Laka, dadora de regalos! 
¡Oh Laka, dadora de generosidad! 
¡Oh Laka, dadora de todas las cosas!

Laka habla:

Ya sea que me veas arremolinándome en la 
niebla, serpenteando por el bosque encantado 
o danzando al final del arcoíris, siempre estoy 
aquí para ti. Ya sea que desees seguir la danza 
sagrada o dedicar tu vida a la armonía, la 
paz y el equilibrio, responderé a tu llamado. 
Siéntate en silencio y respira profundamente. 
Hay muchos caminos que conducen a tu corazón. 
Conviértete en la danza. ¿Qué puedes hacer 
ahora mismo, hoy, para comenzar tu viaje?

Atributos de Laka:

 Crecimiento espiritual, creatividad, sustento

Conviértete en el baile. Hay muchos caminos 
que llevan a tu corazón. Baila al final del arcoíris.

Este artículo puede citarse como:

Marchand, Amelia (SkWumqnálqs). 2026. [Reseña de Feathers of Wisdom: Words and Art Illuminating 
the Legends and Myths of Indigenous Women Throughout the Ages] Fourth World Journal 25 (2):  
150–157.



157

R E S E Ñ A  D E  L I B R O :  P L U M A S  D E  S A B I D U R Í A :  PA L A B R A S  Y  A R T E  Q U E  I L U M I N A N  L A S 
L E Y E N D A S  Y  M I T O S  D E  L A S  M U J E R E S  I N D Í G E N A S  A  L O  L A R G O  D E  L O S  S I G L O S

W I N T E R  V 2 5  N 2  2 0 2 6 F O U R T H  W O R L D  J O U R N A L

A C E R C A  D E  L A  A U T O R A

Amelia Marchand es cofundadora y directora ejecutiva de la Fundación 
L.I.G.H.T., una organización indígena sin fines de lucro dedicada a la 
conservación. Cuenta con más de 27 años de experiencia en gestión de 
recursos naturales y culturales, acción climática y políticas de seguridad 
alimentaria e hídrica. Ciudadana de las Confederated Tribes of the 

Amelia (SkWumqnálqs) Marchand, MELP

Colville Reservation (Tribus Confederadas de la Reserva Colville) CTCR, con una diversa 
herencia indígena y europea, Amelia obtuvo una maestría en derecho y política ambiental 
por la Facultad de Derecho de Vermont y una licenciatura en antropología por la Universidad 
Eastern Washington. Amelia ha sido autora, coautora o editora de más de 17 publicaciones, 
incluyendo artículos de revistas, análisis de investigación, artículos de opinión y poesía. 
Cabe destacar que fue coautora del artículo del Fourth World Journal “Cultural Genocide: 
Destroying Fourth World People” (Genocidio Cultural: Destruyendo a los Pueblos del Cuarto 
Mundo) en 2020 y coautora de dos capítulos del Informe sobre el Estado de las Tribus y 
el Cambio Climático, Volumen 2, en 2025. Es miembro de la junta directiva del Western 
Environmental Law Center  (Centro de Derecho Ambiental Occidental) y del Center for World 
Indigenous Studies.


