FOURTH <= WORLD

CENTER FOR WORLD INDIGENOUS STUDIES

26

54

73

95

Uniendo cosmovisiones: integrando la medicina indigena
en la perspectiva clinica
- Sandi Loytomaki, MOMSc

Mujeres Yakama en la casa comunal: medicinas
transmitidas por el Huli y ceremonias tradicionales de los
primeros alimentos (Parte 1)

- Hailey Allen

Uteros, lavados y sabiduria: etnobotanica traslacional y
précticas de curacién con plantas de las mujeres
haitianas en la diaspora

- Ella T. Vardeman, Ph.D.; Shelsa Juste; Johanne Jacques; Hitline
Lamarre; Edward Kennelly, Ph.D.; and Ina Vandebroek, Ph.D.

Tribus némadas y la integracion de la salud, el bienestar
y el conocimiento ecol6gico tradicional en la India
- Amit Rawat, Ph.D.

El poder sanador de la marca ancestral de las mujeres
maories
- Shonelle Wana, Ph.D.

JOURNAL

DESTACADOS

109

135

145

150

INVIERNO 2026, VOLUMEN 25, NUMERO 2

Testimonios orales de la medicina tradicional: el legado de
una mujer Kaméntsa
- Rosalia Agioutanti, MS

Revitalizacion de la parteria kichwa: saberes sobre plantas
medicinales para mujeres gestantes en San Martin, Pera

- Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, Traditional Kichwa Midwife;
and Laura Corradi, MA

Emita. Manos que curan, manos que limpian: una despedida
inesperada
- Randy Chung Gonzales and Lucas Nakandacare

RESENA DE LIBRO

Feathers of Wisdom: Words and Art Illuminating the
Legends and Myths of Indigenous Women Throughout the
Ages. Por Kait Matthews y Leigh Podgorski

- Amelia (SkWumqnalqgs) Marchand, MELP



Dibujo del articulo “Emita. Manos que curan, manos que limpian: una despedida inesperada”,
de Randy Chung Gonzales, 2026.

3
|
A

26

54

73

95

109

135

145

150

\ ESTA EDICION

Uniendo cosmovisiones: integrando la medicina indigena en la
perspectiva clinica
- Sandi Loytémaki, MOMSc

Mujeres Yakama en la casa comunal: medicinas transmitidas por el
Huli y ceremonias tradicionales de los primeros alimentos (Parte 1)
- Hailey Allen

Uteros, lavados y sabiduria: etnobotanica traslacional y practicas de
curacion con plantas de las mujeres haitianas en la didspora

- Ella T. Vardeman, Ph.D.; Shelsa Juste; Johanne Jacques; Hitline Lamarre;
Edward Kennelly, Ph.D.; and Ina Vandebroek, Ph.D.

Tribus ndémadas y la integracion de la salud, el bienestar y el
conocimiento ecolégico tradicional en la India
- Amit Rawat, Ph.D.

El poder sanador de la marca ancestral de las mujeres maories
- Shonelle Wana, Ph.D.

Testimonios orales de la medicina tradicional: el legado de una
mujer Kaméntsa
- Rosalia Agioutanti, MS

Revitalizacion de la parteria kichwa: saberes sobre plantas

medicinales para mujeres gestantes en San Martin, Pera
- Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, Traditional Kichwa Midwife;

and Laura Corradi, MA

Emita. Manos que curan, manos que limpian: una despedida
inesperada
- Randy Chung Gonzales and Lucas Nakandacare

RESENA DE LIBRO

Feathers of Wisdom: Words and Art Illuminating the Legends and
Myths of Indigenous Women Throughout the Ages. Por Kait
Matthews y Leigh Podgorski

- Amelia (SkWumagnalgs) Marchand, MELP

KN LA PORTADA

Mugjer en el mercado anual de Puno, Pertl.
Fotografia de John Amato, 1999.

The Fourth World Journal is published
twice yearly by DayKeeper Press as

a Journal of the Center for World
Indigenous Studies.

All Rights are reserved in the United
States of America and internationally.
ISSN: 1090-5251

EDITORES

Leslie E. Korn, Ph.D., MPH
Editora ejecutiva

Melina Corona
Editora ejecutiva

Dina Gilio-Whitaker, MA
Editora de libros

Michel Medellin
Disefiadora grafica/Editora de maquetacion

Amy Eisenberg
Editora asociada (Estados Unidos)

Audrey Ashbrook
Editora asociada (Estados Unidos)

Levita Duhaylungsod, Ph.D.
Editora asociada (Melanesia)

Christian Nellemann, Ph.D.
Editor asociado (Europa)

Nitu Singh, Ph.D.
Editora asociada (Rajastan, India)

Anke Weisheit, MA
Editora asociada (Africa)

Laura Corradi
Editora asociada (ltalia)

DAYKEEPER PRESS

Center for World Indigenous Studies

PMB 214, 1001 Cooper PT RD SW 140
Olympia, Washington 98502, U.S.A.

© 2026 Center for World Indigenous Studies

Licensing agents:
EBSCO PUBLISHING, Inc. Ipswich, Massachusetts,

USA GALE GROUP, Inc. Farmington Hills, Michigan, U.S.A.

INFORMIT, RMIT PUBLISH, Ltd. Melbourne, Australia,
ProQuest LLC, Ann Arbor, Michigan USA

Esta edicion especial recibid el apoyo de la

rw. f robert wood johnson
j foundation



LLUKANKA

Lukanka es una palabra miskita que significa “pensamientos”

Leslie Korn, Ph.D., MPH

Editora Ejecutiva

Este ntimero especial del Fourth World
Journal esti dedicado a la medicina tradicional
de las mujeres como fuente vital de conocimiento,
préactica y resistencia. Reuniendo a sanadoras,
activistas, académicas y artistas de diversos
contextos indigenas y diasporicos, este nimero
desafia los marcos dominantes de la salud al
destacar las experiencias culturales, relacionales y
locales de salud y sanacion.

Revisamos analisis académicos, narrativas
y expresiones creativas, presentados por una
amplia gama de voces, practicas y geografias, que
ilustran cémo las mujeres sustentan y adaptan las
tradiciones curativas. Cada colaborador identifica
las diversas maneras en que las epistemologias
indigenas surgen de un sentido de ubicacion y
pertenencia, a menudo arraigado en tradiciones
ancestrales, y como este punto en comun influye
en la investigacion y la toma de decisiones
relevantes hoy en dia. Desde esta perspectiva,
la salud y curacion tradicionales surgen de la
cultura y la experiencia vivida, reconociendo al
mismo tiempo que los efectos perdurables de la
colonizacion configuran las practicas tradicionales
de atencion médica actuales.

Varios autores exploran la intersecciéon
de los métodos feministas e indigenas. A
medida que aprendemos sobre las tradiciones
consuetudinarias locales, los ecosistemas

WINTER V25 N2 2026

especificos, las plantas y los agentes de sanacion,
emerge una cosmovision compartida, arraigada en
la reverencia y la reciprocidad, que vincula a las
personas y sus historias con la tierra y el cosmos.

“Uniendo cosmovisiones: integrando la
medicina indigena en la perspectiva clinica”
abre el tema al examinar la integracién del
conocimiento de sanacion indigena en la
practica clinica contemporanea. Prepara el
escenario para las grandes preguntas cuando
cuestionamos: ¢Qué es la identidad y como
informa nuestras practicas curativas? ¢Coémo
se integran estos mundos diferentes? ¢Pueden?
¢Deberian? Si es asi, ¢ccomo? Basandose en
sus antecedentes sami e italiano, Loytomaki
enfatiza la importancia del conocimiento de sus
antepasados y su transmision, de la pluralidad de
métodos y la integracion ética. Define enfoques
practicos y personales para navegar los desafios
epistemologicos en diferentes sistemas médicos, al
tiempo que explora la relevancia de los objetivos
y estrategias delineados en la Estrategia Mundial
sobre Medicina Tradicional de la Organizacién
Mundial de la Salud (2025-2034).

“Mujeres Yakama en la casa comunal:
Medicinas transmitidas por el Huli y ceremonias
tradicionales de los Primeros Alimentos”
examina la relacion entre la experiencia personal
y la vida colectiva dentro de la tradicién de las

FOURTH WORLD JOURNAL



LESLIE KORN

casas comunales Yakama. El articulo analiza

el papel de las mujeres en la religion Washat,
presentando el conocimiento como relacional,
encarnado y transmitido de los mayores a los
jovenes. Utilizando el Huli (viento) como marco
guia, la naturaleza perdurable y evolutiva del
conocimiento curativo de las mujeres Yakama
emerge de la tierra, el agua, la ceremonia y la
responsabilidad espiritual.

“Uteros, lavados y sabiduria: etnobotanica
traslacional y practicas de curacion con plantas
de las mujeres haitianas en la diaspora” explora la
investigacion comunitaria realizada con mujeres
haitianas residentes de la ciudad de Nueva York.
Las autoras identifican la etnobotanica como
una disciplina que histéricamente ha excluido
el estudio de la salud femenina y que no ha
involucrado a las mujeres como investigadoras.
Demuestran como la investigacion participativa
feminista, surgida de la colaboracion entre
académicos, guardianes del conocimiento
comunitario y hierberos, puede transformarse en
recursos con fundamento cultural que contribuyan
a la salud comunitaria y la preservacion del
conocimiento local.

“Tribus ndémadas y la integracion de la
salud, el bienestar y el conocimiento ecologico
tradicional en la India” examina comunidades
nomadas y denotificadas cuyas practicas de salud
se desarrollan en gran medida al margen de
las instituciones médicas dominantes. El autor
examina como la movilidad, la relacionalidad, la
tierra y el cuidado influyen en la atencién médica
en medio de la continua marginacién impuesta
por los sistemas coloniales, a pesar de los
esfuerzos de remediacion legal. Al cuestionar los

FOURTH WORLD JOURNAL

modelos de salud puablica basados en el dominio
biomédico, el autor aboga por enfoques que
valoren a los curanderos tradicionales junto con

los sistemas moviles de conocimiento.

“El poder sanador de la marca ancestral de las
mujeres maories” emplea un analisis feminista
cimentado en los sistemas de conocimiento
indigenas y se basa en las experiencias de las
mujeres maories en Aotearoa. A través de una
exploracion detallada de moko kauae, la autora
analiza como los valores patriarcales traidos
por el dominio colonial afectaron las relaciones
tradicionales de género indigenas, afirmando
el poder del Mana Wahine como marco para
comprender la autoridad, la identidad y el
bienestar de las mujeres. El anélisis subraya la
importancia de las epistemologias indigenas en la

investigacion feminista y en el campo de la salud.

“Testimonios orales de medicina tradicional:
el legado de una mujer Kaméntsa” aborda la
narracién como una practica relacional mediante
la cual el conocimiento de sanacion se sustenta
y contintia las discusiones sobre los efectos
persistentes del colonialismo en las practicas
médicas indigenas. A través de las ensefianzas
de una mamita Kameéntsa, la autora enmarca la
narracion como fuente de resiliencia y bienestar
colectivo. Muestra como la narrativa, los rituales
y el cuidado del cuerpo de las mujeres, incluyendo
la salud reproductiva y la parteria, perduran a

pesar de las numerosas presiones sociales.

“Revitalizacion de la parteria kichwa: saberes
sobre plantas medicinales para mujeres gestantes
en San Martin, Pert” examina la revitalizacion de

las practicas de parteria kichwa en la Amazonia

WINTER V25 N2 2026



peruana. La autora explora como las mujeres
mantienen practicas reproductivas ancestrales
basadas en plantas, espiritualidad y transmisiéon
intergeneracional de conocimientos. Este analisis
se sitda tematicamente, a través de una diversidad
de articulos, en una historia méas amplia de
violencia reproductiva colonial, que incluye

la esterilizacién masiva de aproximadamente
300.000 mujeres (predominantemente indigenas)
durante el gobierno de Fujimori (1996-2000).

A pesar de las persistentes presiones sobre las
mujeres y sus practicas de medicina tradicional,

la autora destaca la resiliencia de la parteria
indigena como una fuerza cohesiva fundamental
para la salud comunitaria y la continuidad
cultural.

Este nimero de la revista concluye con dos
historias ilustradas: la primera es un cuento
acompanado de un poema que rinde homenaje
a una curandera y maestra tradicional, Ema,
que guia a uno de los autores en su camino para
convertirse en sanador tradicional. A través de la
narrativa y el verso, la obra honra a Ema como
maestra y guardiana de la sabiduria ancestral. La
historia refuerza la tradiciéon del conocimiento

WINTER V25 N2 2026

LUKANKA

transmitido de generacion en generacion,
enfatizando la responsabilidad de quienes
tienen la mision de transmitir y preservar estas
ensefianzas. Al combinar la narracion, la poesia
y la ilustracion, la historia refleja las formas
indigenas de transmision del conocimiento:
aprendizaje y recuerdo, experiencia, relacion

y guia espiritual. En definitiva, afirma la
continuidad de las tradiciones de sanacién a
través del linaje, la devocion y el respeto por el
conocimiento ancestral.

“Feathers of Wisdom: Words and Art
[luminating the Legends and Myths of
Indigenous Women” (Plumas de sabiduria:
palabras y arte que iluminan las leyendas y mitos
de las mujeres indigenas a lo largo de los siglos),
de Leigh Podgorski y Kait Matthews, es resenado
por Amelia Marchand en la seccién de resenias
de libros: una historia destacada y arte visual del
libro siguen a la resefia.

Como siempre, estaremos encantados de
escuchar sobre ustedes.

Leslie Korn, Ph.D., MPH

Editora Ejecutiva

FOURTH WORLD JOURNAL



Uniendo cosmovisiones
Integrando la medicina indigena en la
perspectiva clinica

Una perspectiva multicultural y multifocal

Por Sandi Loytomaki, MOMSc
Traduccion de Yesenia Cortés

RESUMEN

En el contexto de la nueva Estrategia Mundial de la Organizaciéon Mundial de la Salud sobre
Medicina Tradicional (2025—-2034), este articulo emplea Metodologias de Investigacion Indigenas
para examinar la integracion de la medicina indigena en la practica clinica contemporanea. A partir
de una etnografia reflexiva personal, la autora propone trascender la vision dual' y la “segunda vision”
hacia una perspectiva multifocal que entrelaza narrativa, ensefianzas indigenas y discurso cientifico.
Esta aproximacion surge de una identidad diversa y multicultural que articula practicas de medicina
indigena, medicina integrativa y ciencia biomédica occidental. El analisis incluye una revision critica
de la medicina tradicional, integrativa y complementaria, la biomedicina, las disparidades de género
en la atencion sanitaria y el papel historico de las mujeres, con énfasis en la medicina tradicional sami.
Finalmente, se discuten experiencias clinicas que dialogan con los cuatro objetivos de la estrategia
de la OMS: evidencia, seguridad y eficacia, integracion en los sistemas de salud y empoderamiento

comunitario.

Palabras clave: medicina indigena (MI), integracion clinica, metodologias de investigacion
indigena, identidad multicultural, pensamiento multifocal, medicina tradicional (MT), conocimiento

tradicional (CT), mujeres indigenas, medicina tradicional sami (MTS)

Declaracion ética y agradecimientos conocimiento, cultura o tradicion—, expreso
mis disculpas y solicito su comprension. Porque
Rectitud solo puedo expresarme con sinceridad, con mi
experiencia y las verdades universales que me
Cuando narro historias del pasado, al inculcan y por las que vivo, con y a través de la
compartir mis recuerdos o al compartir mis guia y la brillantez de mis Ancestros, Ancianos y
ensefianzas indigenas, si ofendo a alguien —su Antiguos.

' Nota de la traductora: No existe un consenso oficial sobre un término para traducir este concepto. Para los propdsitos de este articulo, se traduce
como “vision dual”, y se brinda el siguiente contexto: originalmente del inglés “2-eyed seeing”, este concepto fue acuilado por el anciano
Mi’kmaq Albert Marshall para referirse a la habilidad de poder observar desde dos perspectivas distintas, a saber, la del conocimiento indigena, y
la del conocimiento occidental, de ahi la idea de mirar con dos ojos, de tal manera que se puedan conjuntar los saberes en sus fortalezas.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



SANDI LOYTOMAKI

Gratitud

Mis Ancestros, Ancianos y Antiguos me han
ensefiado que la gratitud nutre el universo,
completando o dando la bienvenida al ciclo
de lo recibido. Llego a ustedes con muchas
generaciones anteriores y muchas generaciones
posteriores. No habria superado el desafio y
la lucha de la vida, manteniéndome firme en
mi fuerza, si no fuera por todos mis maestros,
mentores y Ancianos del mundo fisico; mis hijos
y mi nieto; y por todos mis Ancestros, Ancianos y
Antiguos espirituales. Humildemente, doy gracias
por la red de amor y vida que emana a través de
mi gracias a su apoyo. Gracias.

Introduccion

La integracion sistematica de la medicina
indigena (MI) en el contexto clinico occidental
requiere marcos estructurados que incluyan el
respeto de todos los sistemas de conocimiento, el
apoyo a la identidad propia, la seguridad cultural,
el empoderamiento del profesional y del paciente,
y la garantia de la seguridad y la eficacia clinicas.
Idealmente, esto ocurre en un espacio sagrado,
honrando los principios universales y cientificos,
el profesionalismo, la integridad y la conducta
ética.

Este discurso es el resultado de toda una vida
(cuatro décadas de servicio). Reflexiono sobre la
integracion ética de las ensefianzas de la medicina
indigena en el &mbito clinico. Reflexiono
sobre la experiencia vital, la identidad diversa,
los sistemas de conocimiento, la comunidad
y los sistemas de sanacion, los desafios y

las oportunidades que he experimentado.

FOURTH WORLD JOURNAL

Acompafiame en este camino, eliminando la
romantizacion, compartiendo la complejidad
relacional de la vida: el descubrimiento de uno
mismo, de las historias familiares propias, de las
raices del arbol personal. Viviendo con un diseno
unico, me mantengo firme ante cualquier viento,
cultivando nuevas ramas para el sustento de las

futuras generaciones.

En este discurso, las palabras en cursiva
provienen directamente de mis Ancestros,
Ancianos y Antiguos (AAA), mis ayudantes. Hacer
esto denota respeto y honor, permitiendo una
transmision directa de su mensaje, recordando a
todos que me apoyo en los hombros de muchos
gigantes. No soy quien soy hoy sin todos los que

me precedieron.

Declaracion reflexiva personal,
reconocimiento del linaje

Como mujer no tengo patria. Como mujer
no quiero patria.

“Como mujer, mi pais es el mundo entero.”
(Woolf 1938)

Mi nombre es Sandi Ayahwehwah, Portadora
de la Luz Divina, Abdal Sami Japdev Kaur Atl
Chuatl Loytomaki. Soy la ayudadora de las
personas, una que es una con el viento, llevando
la luz a través de la oscuridad, amiga generosa
que siempre escucha, una que susurra el nombre
de dios haciéndose una con dios, guardiana de
las aguas sagradas, que encontrd una colina. Mi
tribu es humana: una mujer de todo el mundo,
esencia y linaje, una persona indigena global
de ascendencia diversa. Mi linaje genético
representa todos los colores del arcoiris humano,

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

muchas tierras. Mi linaje espiritual representa
las tradiciones multifacéticas de la humanidad.
Mi linaje ambiental nace en la roca mas antigua
del lomo de la Tortuga, el escudo canadiense,
mezclado con intrusiones universales, la tierra
del bosque boreal. Ahora vivo donde los arboles
se yerguen en el agua, en la region forestal de los
Grandes Lagos.

Mi ascendencia paterna desciende del
pueblo Sami a través del territorio finlandés,
un pueblo reasentado, que vive la vida fisica,
experimenta la muerte de la vida cultural,
anterior migracion desde los montes Urales
y el Himalaya. Mi ascendencia materna es de
ascendencia diversa a través del territorio del
norte de Italia, anteriormente la vasta extension
del territorio de la “ruta de la seda”. Soy producto
de la migracién humana: antepasados en busca
de paz, desplazados, agresores, oprimidos, en
busca de una vida mejor en el “Nuevo Mundo”.
Soy descendiente, producto del trauma cultural,
la conversion religiosa, el condicionamiento,
el trauma intergeneracional, el rechazo social
y la colonizacion. Soy sobreviviente de abuso
sexual, fisico, mental y emocional. Soy sisu>.
Prospero. Soy resiliencia. Naci en Canada, como
inmigrante de primera generacion, soy una colona
en Canada. Mi corazén es nomada, mi manada,
renos en espiritu (que me acompainaron después
de que el gobierno canadiense sacrificara una
manada en los territorios del norte). Camino,
deambulo y viajo, estudiando nuestra naturaleza
humana. Vivo en un centro urbano culturalmente
diverso, presenciando a diario la depravacion y
la belleza de la humanidad. Como “caminante
al limite”, mi espiritu reside en el bosque o las

WINTER V25 N2 2026

3

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

montafias, mientras que mis antepasados me han
encomendado servir en la jungla urbana, donde la
naturaleza, plenamente conectada, se impone en
las grietas de la acera.

Soy Mama, madre soltera de dos hermosos
hijos (y muchos més en nuestra casa). Ahora,
Ahku-Mummu, abuela. Conocida por diversos
titulos en las diversas tradiciones, en mi practica
clinica utilizo los de profesional en medicina
indigena e integrativa y profesional en terapia
manual osteopatica (PTMO). Mis bases no estan
reconocidas por ningin gobierno canadiense
ni sistema de seguros. Mis manos osteopaticas
estan sujetas al sistema médico canadiense,
ya que “poseen legalmente” los términos
Osteopata y Osteopatia. Rechazo rotundamente
la aplicacion del titulo de chamén: un término
historico, antropolégico y patriarcal, una
abstraccion de una palabra indigena para un tipo
de persona que practica la medicina, aplicado
a muchos sin contexto, en los primeros dias de
su creacion excluyendo a las mujeres indigenas
que practicaban la medicina (Krippner 2002;
Loytomaki 2005). Me encuentro en la plenitud
de las ensefianzas que pertenecen a mis origenes
ancestrales, que pertenecen a la humanidad.

Hubo una vez en que todos caminabamos
juntos: hombres, mujeres y ninos. Entonces,
los hombres se adelantaron, dejando atras a
las mujeres y los ninos. Luego, las mujeres se
adelantaron, dejando atras a los ninos: los

! Nota de la traductora: “sisu” es una palabra de origen finlandés que
no tiene una traduccion directa a otros idiomas. Este concepto refiere
a una extrema determinacion, firmeza de caracter, fuerza de voluntad
y capacidad de actuar ante adversidades muy fuertes. Los finlandeses
usan esta palabra para describir el espiritu de su gente.

FOURTH WORLD JOURNAL



SANDI LOYTOMAKI

hombres caminaban al frente, detras estaban
las mujeres y detras de ellas estaban los nitios,
solos, criandose a si mismos. En algiin momento
del viaje, algunas mujeres recordaron. Se
adelantaron a los hombres y comenzaron a
recordarnos que camindaramos juntos. Trajeron
a algunos ninos con ellas, algunos se negaron a
moverse. Trajeron a algunos hombres con ellas,
algunos se negaron a moverse. Ahora, como
humanos, tenemos hombres, mujeres y ninos
caminando solos. Tenemos mujeres y niinos
caminando juntos. Tenemos hombres y nifios
caminando juntos. Tenemos hombres, mujeres
y niftos caminando juntos. Un dia, volveremos a
caminar juntos.

Revision de literatura

Integracion de los sistemas de medicina
indigena en entornos clinicos

Los sistemas de medicina indigena han
existido desde tiempos inmemoriales, nutriendo
las practicas terapéuticas y médicas actuales.

El lenguaje de la medicina tradicional, tanto en
el lenguaje coloquial como en la investigacion,
utiliza una terminologia diversa en referencia

a las formas de conocimiento de la medicina
indigena. Reconociendo las limitacionesy

la evolucidn del idioma, elijo usar el término
medicina indigena (MI) siguiendo la guia de mi
AAA y mi formacion en el Center for Traditional
Medicine/Center for World Indigenous Studies
(CTM/CWIS). Lo hago en reconocimiento a:

el apoyo que tengo detras, mi vasta influencia
cultural, mi linaje y ascendencia, y los procesos
y principios que permiten que los sistemas de
conocimiento se adapten a medida que el mundo

y sus pueblos cambian, crecen y evolucionan..

FOURTH WORLD JOURNAL

La historia humana de opresion incluye
el impacto sobre las practicas de la medicina
indigena. Los curanderos fueron torturados,
asesinados, el conocimiento se ocult6 o
se protegid “secretamente”, las escuelas
residenciales (Waldram, Herring, and Young
2006) e instituciones similares convirtieron
a las personas al estado nacional opresor.
Las practicas indigenas fueron oscurecidas
o desacreditadas por acciones patriarcales,
religiosas y cientificas lineales. Con el tiempo,
muchas précticas de la medicina indigena
cayeron en el silencio, cambiaron, recibieron
otros nombres, por ejemplo, Osteopatia de
“arreglo de huesos relampago” (Hildreth 1938;
Lewis 2012; Still 1908) o se integraron en otras
terapias, modalidades (Grossinger 1995a, 1995b)
o religiones, por ejemplo, la cristianizacion de
las tradiciones Sami (Kuokkanen 2000, 2007;
Helander-Renvall and Markkula 2017; Jacobsson,
Ouma, and Liu-Helmersson 2021). Por lo tanto,
los protocolos y procesos a veces desaparecieron,
se adaptaron y cambiaron. Cualquier evidencia
de variaciones o remanentes, histéricamente
desacreditada a través de la historia sociopolitica
de la biomedicina, su bisqueda por dominar
otras formas de medicina, relegandolas a los
enfoques complementarios y alternativos actuales
(Grossinger 1995a, 1995b). Esto se traduce en
una exclusion sistematica de las tradiciones
de la medicina indigena de la atencion médica
convencional. El uso de las formas de la medicina
indigena (MT, MTC, MTCI) impulsado por la
poblacion, est4 facilitando un resurgimiento y
reconocimiento global de las mismas. Si bien los
opresores de las culturas indigenas se esforzaron

por extinguirlas, lo que no comprendieron es

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

que el conocimiento de estas culturas pertenece
al conocimiento universal humano y nunca
se pierde. Por lo tanto, siempre regresara,

eventualmente.

La integracion de las formas de medicina
indigena en los entornos clinicos se ha convertido
en una prioridad global de salud. La colaboracién
con raices culturales en las comunidades
indigenas y de medicina tradicional es esencial,
especialmente cuando la sanacién tradicional se
considera relacional, espiritual, fisica, mental,
emocional, basada en la tierra e integrada en
la practica individual y comunitaria. Estan
surgiendo programas exitosos en diversos
paises y en naciones circumpolares, tanto a
nivel privado como dentro de organizaciones e
instituciones, que fomentan el respeto por las
diferencias epistémicas y proporcionan datos
utiles para profesionales clinicos y responsables
politicos. Los modelos de atencion colaborativa
reconocen la importancia de incluir a las
comunidades indigenas (curanderos) junto
con los profesionales de la salud regulados
para mejorar el acceso, la aceptabilidad y los
resultados de salud de los pacientes. Esto también
requiere protocolos explicitos para abordar la
confidencialidad, el consentimiento y el alcance
de la practica.

Estrategia mundial sobre medicina
tradicional (MT) de la Organizacion
Mundial de la Salud (OMS)

La OMS compil6 dos estrategias mundiales
sobre medicina tradicional a partir de 2014. La
vision de cada estrategia se desarroll6 mediante
amplias consultas globales y regionales con

WINTER V25 N2 2026

5

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

estados miembros, socios y representantes de los
Pueblos Indigenas. La estrategia inicial (2014-
2023) sento las bases para la exploracién y el
debate sobre la MT; la estrategia actual (2025-
2035) reemplaza y amplia la primera.

Las estrategias para 2019-2023 y 2025-2035
comparten objetivos comunes:

» Mejorar la regulacion en materia de
seguridad, eficacia y calidad

« Integracién de la MT en los sistemas de

salud para avanzar hacia una atencion médica
equitativa en todo el mundo

« Desarrollar una investigacion cientifica
rigurosa, reduciendo la brecha entre la MT y la
metodologia biomédica.

« Desarrollo de competencias en los sectores de
la biomedicina y la salud mental

Cada estrategia refleja la evolucion de las
necesidades globales de atencion a la salud,
la evolucidn de las actitudes haciala MT y los
avances en la investigacion cientifica. Un anélisis
mas detallado de ambas estrategias revela
diferencias en cuanto a sus areas de enfoque y
sus aproximaciones (World Health Organization
2013, 2025).

La primera estrategia (2019-2023) se diseno
como un marco a corto plazo, mientras que la
segunda (2025-2035) amplia el marco temporal
y centra su atencion en objetivos a largo plazo,
como garantizar la sostenibilidad, fomentar
la colaboracion internacional y fortalecer la
infraestructura de investigacion, con un enfoque
mejorado en la MT como componente legitimo
de los sistemas de salud globales. Se reconoce

FOURTH WORLD JOURNAL



SANDI LOYTOMAKI

la necesidad de colaboracion transfronteriza,
como el intercambio de conocimientos entre
gobiernos, expertos de la MT, instituciones
académicas y organizaciones internacionales.
Si bien la estrategia inicial exigia la
cooperacion internacional, la estrategia actual
la enmarca como un tema central.

Una de las innovaciones clave de la
estrategia actual es el reconocimiento de las
preocupaciones territoriales y ecologicas
en la MT, lo que demuestra una creciente
comprension de la MT. Se centra mas en la
sostenibilidad, especialmente en relacion
con la conservacion de plantas medicinales y
el abastecimiento responsable de productos
de medicina tradicional. Esto reconoce la
preocupacion por la pérdida de biodiversidad y
la sobreexplotacion de plantas medicinales.

La gobernanza de la tecnologia y los datos
es un fen6meno en constante crecimiento
con un gran potencial de uso y abuso. La
estrategia actual se centra en el papel de las
tecnologias de salud digital en la promocion,
el seguimiento y la integracion de maltiples
modalidades de medicina, a medida que las
plataformas digitales estan en auge y ofrecen
un mejor acceso. El marco de politicas también
se amplia para abordar desafios sanitarios
globales més amplios, incluyendo la necesidad
de que la MT contribuya a la atencion primaria
de salud, la cobertura sanitaria universal y la

preparacion ante emergencias.

Una adicién bienvenida a la estrategia
2025-2035 es la conceptualizacion mas amplia
de la salud.

FOURTH WORLD JOURNAL

Esta estrategia actual reconoce que la MT suele
estar arraigada en sistemas de salud integrales
que consideran la salud en contextos preventivos,
promocionales e integradores. Consultar
el apéndice 1 para obtener las definiciones
completas.

Otro beneficio de la estrategia 2025-2035
es que defiende los derechos de los pueblos
indigenas y promueve sus conocimientos y
practicas relacionados con la MT. Esto con la mira
puesta en el logro del mas alto nivel posible de
salud y bienestar para todos mediante el acceso
a medicina tradicional y complementaria segura,

eficaz y centrada en las personas.

La importancia de las mujeres en la
medicina indigena

“La mujer es el primer entorno. Durante

el embarazo, nuestro cuerpo sustenta la
vida. En el seno de la mujer, se nutren

las generaciones. De su cuerpo emana la
relacion de esas generaciones, tanto con

la sociedad como con la naturaleza. Asi, la
tierra es nuestra madre, decian los antiguos.
Asi, nosotras, como mujeres, somos tierra”.
(Cook 2016)

Durante milenios, las mujeres indigenas han
desempenado un papel central en las tradiciones
medicinales, sirviendo en diversas formas de
medicina, incluyendo (entre otras): sanadoras,
parteras (en el nacimiento y la muerte),
guardianas de la sabiduria herbolaria, sabiduria
espiritual, cuidadoras principales, consejeras,
ritualistas y ceremonialistas. La resistencia a la

supresion colonial es una realidad histérica y

WINTER V25 N2 2026



7

BRIDGING WORLDVIEWS: INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

actual. Los pueblos indigenas que practican la
medicina se adaptan a la vida, manteniendo la
medicina cultural en medio de presiones globales
y biomédicas. Una publicacion de 2025 del CWIS
destaca como las mujeres indigenas, a pesar de
la violencia sistémica, contintian resistiendo

la supresion al continuar con tradiciones de
sanacion arraigadas en la tierra y la comunidad
(CWIS Editor 2025). Las abuelas y las mujeres
mayores sirven como puentes profundos entre

el pasado y el presente, salvaguardando el
conocimiento ecologico y medicinal, fomentando
mundos relacionales y orientando a las
generaciones mas jovenes en el parentesco y la
administracién de la tierra (Helander-Renvall
and Markkula 2017; Jacobsson, Ouma, and Liu-
Helmersson 2021; Struthers 2003).

Medicina tradicional sami (MTS)

Tenia 10 afios, estaba sentada en la cama
jugando con mi prima Helena, una década
mayor que yo. Estaba de visita desde
Finlandia. Recuerdo que todos decian

que estaba loca, que la etiquetaban de
«esquizofrénica», la primera pero no
ultima vez que oi esa palabra. Me parecia
normal: triste y normal. Tras anos de cartas,
los cambios en su caligrafia revelaban

una hospitalizacion inminente. Helena

me contaba historias. Historias de como
éramos gente de ‘renos’, de como tuvimos
que mudarnos, de como los renos todavia
vienen a veces a visitar la granja familiar
original. Muchos afios después, relacionaria
el reasentamiento geopolitico con nuestro

cambio de nombre. Afios después, ‘saldria

WINTER V25 N2 2026

del armario’, honraria nuestro linaje

noaidi, recuperaria nuestro nombre de
reasentamiento finlandés (el gobierno
canadiense lo habia reducido a la mitad tras
la llegada de mi abuelo). Y aun asi, pasaron
muchos anos antes de que tuviera la prueba
fisica de lo que ya sabia y sentia en mi
interior. Las pruebas genéticas demostraron
ser reales y verdaderas. Mi lado espiritual
me llevo a conocer mis raices fisicas

completas.

La medicina tradicional sami (MTS) abarca
una cosmovision integradora que combina las
dimensiones espiritual, fisica, mental, emocional
y ambiental de la salud, arraigada en las practicas
culturales del pueblo sami en el vasto territorio
Sapmi (Noruega, Suecia, Finlandia y Rusia).

La expresion cultural se arraiga en la relacion

de las personas con su tierra; por lo tanto, asi
como existen variaciones en la tierra, existen
similitudes y diferencias en el idioma, la cultura y
la tradicion en las distintas regiones sami. Esto se
amplifica con la influencia estatal y religiosa.

Los sistemas de sanacion sami finlandeses
(noaidi vuohta) estan arraigados en el
parentesco, la subsistencia basada en la tierra,
los encuentros entre cristianos luteranos e
indigenas y el reasentamiento. Antes y durante
la cristianizacion, las practicas de sanacién eran
mediadas por especialistas en rituales (noaiddit),
cuidadores domésticos y parteras. Las practicas a
menudo combinaban la oracion, el canto/sonido
(por ejemplo, yoik, tambores), el tacto y una vasta
materia médica oral de renos, plantas y minerales.

Si bien las fuentes misioneras, antropologicas

FOURTH WORLD JOURNAL



SANDI LOYTOMAKI

y legales enfatizaron durante mucho tiempo a

los curanderos masculinos («chamanes»), los
registros histoéricos y las historias orales también
dan fe de las mujeres ritualistas y del papel
esencial de las mujeres como cuidadoras, parteras
y transmisoras del arbediehtu (conocimiento
ancestral) (Helander-Renvall 2005; Sexton and
Buljo Stabbursvik 2010).

La medicina tradicional saami ha sido
histéricamente marginada por las instituciones
coloniales y estatales. En Finlandia, los
internados garantizaron la homogeneizacion
de los ninos samis al Estado finlandés, al igual
que en otros estados circumpolares (Waldram,
Herring, and Young 2006). La asimilaciéon
colonial y las misiones luteranas criminalizaron
o estigmatizaron a los especialistas en rituales
samis. Esto contribuy6 al secretismo, la
transmision selectiva y la masculinizacion
parcial del registro histérico. A medida que
las mujeres samis se hacen oir y defienden su
identidad, lideran una nueva forma de identificar
y preservar los conocimientos tradicionales
(CT), los conocimientos ecoldgicos tradicionales
(CET) y las formas de medicina tradicional
(Helander-Renvall and Markkula 2017). Estudios
contemporaneos indican que la sanacion
persiste como una practica adaptativa viva, a
menudo negociada por las mujeres dentro de las
familias y entre sistemas paralelos (parroquia,
clinica, curandera). Historicamente, las mujeres
han desempenado un papel fundamental en
la transmision y la practica de la medicina
tradicional sami, a pesar de enfrentarse a desafios
y prejuicios de género. Las mujeres samis han

FOURTH WORLD JOURNAL

mantenido y adaptado sus practicas curativas,
asegurando su supervivencia y relevancia en la
sociedad contemporanea (Helander-Renvall and
Markkula 2017; Kailo 1993, 1998).

Elina Helander-Renvall, mujer sami,
curandera y destacada académica, ha estudiado
extensamente la transmision del conocimiento
tradicional sami (CTS). Enfatiza la importancia de
reconocer y respetar las dimensiones de género
de la transferencia de conocimiento dentro de las
comunidades sami. Su trabajo indica la necesidad
de metodologias de investigacion inclusivas que
honren las contribuciones de las mujeres a la
preservacion y revitalizacion del CTS y la MTS
(Helander-Renvall 2005; Helander-Renvall
and Markkula 2017). Las encuestas SAMINOR
(Kristoffersen et al. 2017) indican una mayor
prevalencia del uso de la medicina tradicional
entre las poblaciones sami en comparacion con
sus contrapartes noruegas, lo que destaca el
valor perdurable de las practicas de la MTS. La
marginacion de la MTS por parte de los sistemas
de salud convencionales, sumada a la migracién
forzada y la erosion de las lenguas y practicas
culturales indigenas, amenaza la continuidad de
estas tradiciones de sanacion. Los esfuerzos por
integrar la ciencia, la tecnologia y la medicina
en los entornos de salud formales se enfrentan a
obstaculos relacionados con la estandarizacion,
la validacion y la sensibilidad cultural. El fuego
no se ha extinguido. La ciencia, la tecnologia
y la medicina representan un rico entramado
de conocimientos y practicas que reflejan la
profunda conexi6én del pueblo sami con su
entorno.

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

Disparidades en la atencién médica

Las disparidades en salud entre las mujeres
a nivel mundial y en América del Norte
constituyen un importante problema de salud
publica, caracterizado por diferencias en los
resultados de salud y el acceso a la atencién
médica, influenciadas por factores como la
raza, el nivel socioecon6émico, la accesibilidad
a la atencion regular, la geografia y el sesgo
sistémico. Las mujeres indigenas se enfrentan
a una interseccion singular de discriminacion
de género, racial y marginacion dentro de los
sistemas de salud.

Las mujeres indigenas de Canada y de
toda Norteamérica enfrentan disparidades en
materia de salud arraigadas en el legado del
genocidio, la colonizacion, el racismo sistémico,
la dislocacion cultural y la asignaciéon controlada
de recursos. La imposicién de normas y valores
europeos mediante la conversion sistematica
alterd significativamente las estructuras sociales
indigenas, en particular las que empoderaban
a las mujeres. Los determinantes estructurales,
como la pobreza, la vivienda inadecuada y el
acceso limitado a la educacion y el empleo,
agravan ain mas los problemas de salud. Las
mujeres indigenas son mas propensas a sufrir
racismo y sexismo por parte de los profesionales
de la salud, lo que genera desconfianza y
reticencia a buscar atencion. La salud mental
de las mujeres indigenas se ve afectada
negativamente por traumas historicos, como la
discriminacion continua. Esta discriminacion no
solo afecta su acceso a la atencion a la salud, sino

también la calidad de la misma.

WINTER V25 N2 2026

9

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

Identidad indigena multicultural y
metodologias de investigaciéon indigena

La identidad indigena multicultural se
cruza de maneras complejas dentro de la
investigacion y la practica de la atencion
médica, lo que exige enfoques y metodologias
culturalmente adaptados, compromiso ético y
justicia epistémica. Los paradigmas lineales
occidentales imponen definiciones externas de
salud, gobernanza de datos y el ‘porcentaje indio’:
cuanta sangre india hace a un indio (Thornton
1996). Este tipo de enfoque lineal a menudo
ignora las ricas epistemologias, las diversas
identidades y la soberania sobre el conocimiento.
Existe la necesidad ética de permitir que una
cultura especifica exprese cémo define su
identidad (Kailo 1993; Kovach 2021; Tuhiwai
Smith 2022; Waziyatawin and Yellow Bird 2012).
¢Y qué hay de las personas desplazadas o de
sus futuras generaciones? ¢Las ignoramos y las
negamos porque son producto de la opresiéon
humana, por haber tenido que o haber elegido
Vivir o pertenecer a otra cultura? Si nosotros,
como humanos, como investigadores, aplicamos
inadvertidamente conceptos coloniales lineales a
culturas singulares, ¢cobmo abordamos entonces
la identidad multicultural dentro de una persona,
una familia, multiples comunidades? Los
humanos han estado migrando y casandose entre
culturas durante siglos, a menudo en beneficio de

la salud y la evolucion.

Las metodologias de investigacion indigena
(MII) integran valores culturales como el
respeto, la responsabilidad, la reciprocidad,
la relevancia y la relacionalidad en cada

FOURTH WORLD JOURNAL



10

SANDI LOYTOMAKI

etapa de la investigacion, impulsadas por

la autodeterminacion (Alfred 2009; Cajete
2006; Kovach 2021; Tuhiwai Smith 2022).
En la practica, estas metodologias priorizan la
responsabilidad relacional, la integracion de
las cosmovisiones indigenas y los protocolos
comunitarios. La cosmovision indigena,
fundamental para la ciencia nativa, debe
considerarse durante la investigacion (Cajete
2006; Kovach 2021; Tuhiwai Smith 2022). La
investigacion y la practica en temas de salud
deben reflejar la identidad integral de los
profesionales y los pacientes para valorar la
competencia cultural y evitar sesgos culturales.

La definicion de salud y servicios de atencion
médica puede variar segin la biomedicina, la
medicina indigena, los modelos complementarios
e integrativos, asi como entre culturas y segin
la alfabetizacion y la fluidez lingiiistica. A
menudo, la salud se equipara a “sentirse mejor”
(experiencia clinica personal). Garantizar
un lenguaje exhaustivo y comprensible
es fundamental para obtener resultados
beneficiosos. Reconocer las identidades indigenas
multiculturales también requiere atencion a
la gobernanza de datos, incluyendo como se
recopila, utiliza y comparte la informacion
sanitaria y cultural.

Método

Siendo portadora de multiples linajes
indigenas y con formacion académica, abordo
esta investigacion no como una observadora
externa, sino como alguien que ha navegado por
las complejidades de la identidad multicultural
global indigena y de los colonos eurocéntricos,

FOURTH WORLD JOURNAL

combinando practicas de medicina indigena
en diversos entornos clinicos occidentales
contemporaneos.

He optado por adherirme a las mejores
practicas actuales en metodologias de
investigacion indigena (MII). El uso de una
perspectiva etnografica reflexiva feminista, en
este contexto, ofrece numerosos beneficios,
permitiendo:

« Discusion completa de temas
interrelacionados, manteniendo el respeto
cultural

« Mantenimiento de mi responsabilidad
personal, practicando segun lo dictado por los
Ancestros, Ancianos y Antiguos, y hacia todos
los demés

« Compartir quién soy, como vivo, mi
experiencia en el mundo (mis adaptaciones
culturales y tradicionales tinicas) — sin
apropiacion cultural ni de tradiciones

» Reconocimiento de la similitud existente

en la experiencia humana, que da lugar a

una adaptacion multicultural; reconociendo
también las diferencias y la singularidad

» Un puente para demostrar un ejemplo vivo
del pensamiento indigena espiralista que
coexiste dentro de un marco lineal dominante.

Junto con este enfoque, practico la
Etuaptmumk (vision dual), la capacidad de ver
con un ojo la perspectiva occidental y con el otro
la perspectiva indigena. Kailo también se refiere a
una experiencia similar, la segunda vista sami:

“...]as mujeres sami tienen una especie de
segunda vista que las distingue. lucha contra
la opresion de las feministas no indigenas

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

dominantes. Se les obliga a “ver doble”: su
propia cultura y la de los colonizadores como
dos circulos que se entrecruzan y se separan de
formas distintas y segregadas dependiendo del
observador”. (Kailo 1998)

Al combinar estos conceptos, también siento
la necesidad de llevar este enfoque desde lo lineal
(dos) a lo cuantico. Hacia la geometria sagrada,
la creacion, maltiples circulos que se intersectan,
multiples circulos en movimiento (espirales)

y aplicar una perspectiva multifocal. De esta
manera, puedo comprender plenamente todos
mis linajes, la realidad fisica y espiritual que
vivo a diario, mis métodos de medicina indigena
y medicina integrativa, junto con mi ideologia
occidental eurocéntrica y mi enfoque cientifico,
terapéutico y biomédico. Cada vez que afiado
una nueva modalidad o aprendo de una nueva
tradicion cultural, afado otro circulo. Agradezco
que, como seres humanos, estemos programados
para esto.

También implemento una préactica afirmativa
en todas mis actividades de investigacion, tal
como la sostengo en mi practica clinica y en mi
vida diaria. Con esto me refiero a la aplicacion
de la atenci6n afirmativa (Mendoza et al. 2020).
A través de la atencion afirmativa, valido y
apoyo la identidad propia de quienes atiendo.
Honro y celebro la identidad propia y, al mismo
tiempo, valido la opresion experimentada y
sentida, pasada y presente. Mantener esta
perspectiva me permite compartir mi historia,
contexto cultural y experiencias vividas, a la vez
que comparto la investigacion de la historia, el
contexto cultural y la experiencia vivida de otros;
sabiendo que quienes leen este discurso también

WINTER V25 N2 2026

1

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

tienen una historia, un contexto cultural y una
experiencia vivida que resonaran. Esto me ayuda
a mantener el espacio sagrado y la ceremonia de
la investigacion.

Con este fin, a lo largo de este trabajo
mantengo la ética y las ensefianzas de mis
ancestros, ancianos y antiguos. Me esfuerzo por
aplicar las mejores practicas actuales para una
investigacion informada al elegir la metodologia
y crear una revision bibliografica exhaustiva
(aunque limitada). A lo largo de la narrativa,
mantengo la confidencialidad de todas las
personas involucradas, compartiendo detalles
especificos solo con permiso expreso. Asimismo,
comparto los principios universales de la
medicina indigena, sin compartir conocimientos
que requieran instruccion, capacitacion y la
demostracion de un cierto nivel de dominio antes
de su aplicacion en beneficio propio o de los
demas.

Marco tedrico

Las preguntas que comencé a hacerme, fueron
tomadas con inspiracion en Murray Sinclair
(Bailey 2024):

« (De donde vengo?

« ¢A donde voy?

« ¢Por qué estoy aqui?
* {Quién soy?

Luego, primero sin palabras, las siguientes
palabras surgieron del viento:

¢Como una mujer que se identifica como
indigena global multicultural, con una
herencia de colono eurocéntrica y centrada en

la tierra navega por la integracion de multiples

FOURTH WORLD JOURNAL



12

SANDI LOYTOMAKI

linajes de medicina indigena, ensenanzas
tradicionales, integridad y ética, formaciéon
académica cientifica occidental, multiples
modalidades complementarias dentro de
todos los entornos de atencion médica
clinica experimentados, con el mejor nivel de
practica?

Estas preguntas informan toda la
investigacion, todas las afirmaciones sobre
el posicionamiento y la reflexividad de la
investigadora.

Resultados

El debate incluye el posicionamiento de la
investigadora y la reflexividad, atendiendo a los
cuatro objetivos de la estrategia mundial sobre
la medicina tradicional de la OMS 2025-2035.
Estos cuatro objetivos son: fortalecer la base de
evidencia de la medicina tradicional, integrativa
y complementaria (MTIC); apoyar las formas de
MTIC seguras y eficaces mediante mecanismos de
regulacion; integrarlas en los sistemas de salud;
y empoderar a las comunidades, optimizando el
poder intersectorial de las MTIC.

Posicionamiento y reflexividad de la
investigadora I

Al comenzar este proceso, emergi del capullo
en el que me habia envuelto durante los altimos
14 afos. Ese capullo fue mi “sabatico espiritual”
y mi aprendizaje avanzado en forma humana.

Es decir, la recuperacion de mi esencia original
tras una insuficiencia organica multisistémica
completa, que requirio la regeneracion de tejidos,
el reaprendizaje de habilidades y el retorno al

servicio activo completo. Este viaje a la muerte

FOURTH WORLD JOURNAL

(luchar por la supervivencia, rendirse a la muerte,
regresar a un cuerpo gravemente dafiado,
regenerar todos los tejidos), a cada momento

de cada dia, puso a prueba y aplico todas las
ensefianzas que habia recibido previamente y,
segun fue necesario, afiadié nuevas ensenanzas de
los AAA. Esta es otra historia. Estoy al borde del
precipicio, en las etapas finales de la resoluciéon
total de un dolor croénico, a veces intratable,
punzante: la polilla queméndose en el fuego, la
mariposa emergiendo de la savia primordial del
capullo, secando sus alas en plena vulnerabilidad.
Mis dias de descanso en el espacio sagrado de mi
sabético espiritual, llegando a su momento ciclico
de fin, consecuente con este comienzo, la accién

en el siguiente nivel.

Mi postura ética se basa plenamente en mis
relaciones con: los AAA, el CTM/CWIS, mentores,
docentes y ancianos indigenas; diversas
comunidades indigenas rurales y urbanas, y
multiples comunidades religiosas, espirituales
y culturales. En el ambito académico (lineal
occidental), mi postura ética se basa plenamente
en los estdndares internacionales de la OMS y
los National Institutes of Health (NIH, Institutos
Nacionales de Salud) para la investigacion
clinica y con sujetos humanos, asi como en el
cumplimiento de las leyes de los territorios donde

vivo y sirvo.

No facilito ceremonias ni rituales que no me
pertenezcan ni que sean una tradicion cultural
particular. Méas bien, mi especialidad es ayudar a
otros a crear rituales y ceremonias multiculturales
y multiespirituales, y asistir a quienes me
lo piden. Por lo tanto, mis obligaciones y

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

responsabilidades constantes son con toda la
vida y todas las etapas de la vida. Tengo un
compromiso y una responsabilidad personal con
la reciprocidad en todas las culturas y en todas
las formas de vida. Me dedico a la perseverancia
y proteccion de los conocimientos tradicionales
sagrados. Entiendo que los ancianos indigenas
tradicionales comparten sus conocimientos
cuando uno ha demostrado competencia para

aprender y actuar segun las instrucciones previas.

La ‘secrecia’ o la retencion de informaciéon
reconoce que, cuando los humanos, en general,
poseen conocimientos que superan su ‘capacidad
de respuesta’ (responsabilidad) actual, tienen el
potencial de utilizarlos indebidamente, lo cual
puede causar dafio. Soy testigo de esta realidad a
diario en mi préactica clinica y en mi vida. Por lo
tanto, me dirijo a los principios universales que
puedo utilizar para crear, mantener y sostener el
equilibrio.

Recorriendo el camino multifocal: la
identidad multicultural como fortaleza
en la integracion de la atencion a la
saludn

La identidad multicultural es un camino
multifocal que fusiona diversas culturas,
tradiciones y formas de ser. Esto puede servir
de puente entre comunidades. Se pueden
obtener perspectivas tnicas al explorar todos
los ambitos, ver la vida desde diferentes
perspectivas e implementar una perspectiva
multifocal. La fluidez lingiiistica es necesaria
para este camino multifocal. Sin varias lenguas,
adaptando el idioma segiin sea necesario para
conectar con ‘mi gente’ donde se encuentra.

La flexibilidad y la fluidez permiten conversar

WINTER V25 N2 2026

13

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

con cientificos y médicos lideres mundiales,
con la misma facilidad con la que le digo a la
persona sin hogar que me detiene en la calle:
“pareces alguien a quien puedo hacerle esta
pregunta”. Esta fluidez se desarroll6 a medida
que necesitaba sintetizar muchos sistemas

de conocimiento, abordar temas complejos

y hacerlos comprensibles para involucrar

a la gente. Elijo educar, explicar por qué es
importante que consideren y actien segiin

las sugerencias. Relatar directamente su
experiencia es una forma de desarrollar la
comprension, la autoconciencia y la motivacion.
Después de todo, mis ancestros me ensefaron:
el conocimiento por el conocimiento mismo no
tiene sentido. Se convierte en sabiduria cuando
se pone en practica a diario. Si quiero ayudar
a las personas a lograr un cambio permanente
(la directiva que me corresponde), entonces
debo hacer lo que sea necesario para ayudarlas
a lograr su cambio.

Portar multiples medicinas:

la complejidad de la practica de

la medicina indigena e integrativa
multicultural

Mis antepasados me describen como una
persona multidisciplinaria de la medicina
indigena, lo que significa que, a lo largo de
mi vida, debo aprender todas las formas de la
medicina. Debo dominar el arte de los estados
alterados de conciencia (EAC) para recibir la
informacién necesaria para ayudar a quienes
sirvo. Viajar por todos los reinos, sirviendo a
todas las personas, también significa dominar
el arte de la comunicacion interna y externa (en

términos occidentales, la intuicion).

FOURTH WORLD JOURNAL



14

SANDI LOYTOMAKI

Portar varias medicinas implica que tengo
una responsabilidad con el servicio: dominar
cada servicio, responder y brindar el servicio
adecuado en el momento oportuno. Es decir,
practicar y demostrar mi eficiencia y eficacia a
mi AAA, mentores y profesores. Cuando aprendo
un nuevo servicio, creo estudios de caso, con
pleno consentimiento informado, y los sigo con
un autoanalisis. Esto combina los estandares
occidentales de estudios de caso e investigacion
con sujetos humanos con el aprendizaje
tradicional.

En esta responsabilidad de servicio y seguridad
para los pacientes, con décadas de experiencia y
reconociendo todos los ciclos de la vida, utilizo
herramientas especializadas cuando la persona
puede integrar plenamente el servicio. Algunos
ejemplos que suelo encontrar en mi consulta
incluyen: no administrar plantas medicinales ni
terapia corporal hasta que la persona se hidrate
de forma constante, lo que garantiza que pueda
procesar la desintoxicacion que se producira; no
realizar ejercicios de respiracion avanzados si no
utiliza los pulmones correctamente al respirar,
lo que garantiza que no se produzca una cascada
de problemas fisiologicos. Es mi responsabilidad
conocer toda la anatomia funcional (fisica y
energética) y ser capaz de rastrear todo lo que
sucede dentro y alrededor de la persona mientras
trabajo con ella. No se sabe rastrear energias
hasta que se puede rastrear a un zorro rojo

cruzando el escudo canadiense.

Ser portadora de miltiples medicinas, que
abarcan la Tierra y todos sus ciclos, significa
que tengo una responsabilidad con ella en todo

FOURTH WORLD JOURNAL

servicio. Para ello, mi capacidad de respuesta
incluye ayudar a las personas a reconocer que

su cuerpo es su tierra, las relaciones entre su
cuerpo y la Tierra, y a conectar su mente y cuerpo
de una manera nueva. De esta manera, soy una
“ecoguerrera silenciosa”. Es decir, una de mis
contribuciones para restaurar el equilibrio de la
Tierra a partir de las acciones humanas es ayudar
a las personas a comprender como funciona

su tierra, para que puedan comprender mejor
como funciona la Tierra misma. De esta manera,
al cuidar mejor de su tierra, naturalmente
comienzan a cuidar mejor de la Tierra que los
rodea.

Atravesando muchos mundos: mas alla
de la segunda vision y la vision dual

Para mi, la segunda vista, o la visién dual, es
definitivamente un paso hacia adelante. Se mueve
de lo lineal a un diagrama de Venn, utilizando dos
circulos que se intersectan. En la realidad de un
universo interconectado, hay mas de dos circulos
que se cruzan. Por lo tanto, sugiero el movimiento
multifocal hacia muchos diagramas de Venn que
se entrelazan.

Al involucrarnos en la espiral movil (en
expansion o contraccién) y afiadir otro factor
mas alla de los dos circulos, pasamos de lo lineal
a lo exponencial. A medida que continuamos
esto, la exponencial crece, lo que se conoce
como la espiral de Fibonacci. ¢Quizés por eso el
namero 3 se considera un niimero de creaciéon
en muchas culturas y tradiciones? Al anadir otro
factor, las ganancias exponenciales comienzan
a aumentar. Utilizaré estas ensefianzas para

ayudar a las personas a comprender el poder

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

que tienen al actuar con firmeza y constancia.
Dependiendo de su orientacion, puedo recorrer

el mundo matematico o geométrico, el mundo
visual o el mundo sagrado de las disciplinas de las
tradiciones de mi linaje ancestral.

Los principios universales unen todos mis
sistemas de conocimiento. Descubro la belleza
de los principios universales a diario. Primero,
que pueden aplicarse en todos los niveles de
la existencia y siguen siendo validos. Segundo,
la comprensioén inicial se mantiene constante,
mientras que con el tiempo la profundidad
crece y evoluciona. Tercero, a menudo estan
presentes mucho antes de que la ciencia los haya
comprobado.

La perspectiva y la percepcion son
fundamentales en nuestra forma de ver el
mundo y de interactuar con él. También son
fundamentales para ser mera observadora o
para no dejarme llevar por prejuicios y juicios.
El poder desenvolverme en diferentes mundos
simultidneamente me ayuda a desenvolverme en
diversos ambitos del entorno clinico, incluyendo:
las diferentes expectativas de los pacientes,
sus diferentes edades y géneros, sus diferentes
sistemas de creencias, culturas y tradiciones,
tanto de los pacientes como de sus familias, las
expectativas de la clinica, las expectativas de la
comunidad, las expectativas interprofesionales
y las causas tnicas de enfermedades con
diagnoésticos médicos similares. También puedo
adaptarme a diferentes entornos clinicos para
prestar mis servicios, como clinicas urbanas,
hogares, hospicios, clinicas rurales, reuniones
comunitarias, tanto en interiores como en

WINTER V25 N2 2026

15

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

exteriores. Los hospitales en Canad4 han sido

un desafio; sin embargo, he sido bien recibida

en hospitales internacionales que reconocen

la medicina tradicional indigena. Toda mi
experiencia me ayuda a desarrollar las habilidades
y competencia necesarias para mantenerme

fiel a mi integridad, ética y responsabilidades
multiculturales.

Espacio sagrado — entorno fisicoy
espiritual

Desde una perspectiva occidental, eurocéntrica

y lineal, el espacio seguro se considera
principalmente fisico. En las tltimas décadas, se
ha reconocido que esto se extiende a los ambitos
mental y emocional. Dentro de las multiples
ensefianzas indigenas que sigo, el espacio seguro
es un espacio sagrado, considerado en todos

los aspectos internos y externos de la propia
existencia. Es decir, el espacio sagrado debe
crearse y mantenerse en cuerpo, mente, espiritu
y emocion (CMEE) en las realidades fisicas,

sociales, ambientales, financieras y energéticas.

Las diferentes modalidades terapéuticas y
médicas cuentan con organismos reguladores
que dictan la conducta y el protocolo para los
profesionales, incluyendo consideraciones
éticas. A medida que los paises se vuelven
mas conscientes de la competencia cultural
y las situaciones de abuso, también se estan
implementando medidas en algunas clinicas y
hospitales para garantizar que todos los pacientes,
profesionales y personal se encuentren en un
entorno seguro, a menudo descrito como atencion

centrada en el paciente o en la familia. En

FOURTH WORLD JOURNAL



16

SANDI LOYTOMAKI

ocasiones, el exceso de regulacion puede generar
una sensacion de arbitrariedad e interacciones
estresantes. Muchas terapias y modalidades
complementarias y alternativas carecen de
organismos reguladores. A veces se incluyen
ensefianzas éticas, a veces no. Los programas

de coaching, rapidos, de soluciones prontasy
biohack, estan ganando popularidad a medida
que se generaliza la aceptacion del aprendizaje
rapido. A menudo recuerdo el proceso de
maestria y como se alinea perfectamente

con los descubrimientos cientificos sobre la
neuroplasticidad. Los programas de educacion
continua son beneficiosos para promover el
aprendizaje continuo en una cultura que lucha
por comprender su valor. Ademaés, pueden surgir
desafios cuando se imparten temas complejos

en un plazo reducido, se limita la capacidad
relacional o los profesionales no son plenamente
conscientes de la responsabilidad ética del
consentimiento informado, lo que permite a los
pacientes comprender sus nuevas habilidades.
Idealmente, la regulacién y la formacién continua
pueden facilitar el crecimiento, la evoluciéon y un
espacio de confianza en todos los niveles para las
personas.

El espacio sagrado también es importante
en relacion con el espacio fisico. En todas mis
tradiciones de medicina indigena, existen
procesos para la creaciéon y el mantenimiento
de espacios fisicos de sanacion apropiados,
incluyendo la energia adecuada en dichos
espacios. Esto se cumple independientemente
del tipo de espacio en el que me encuentre. Hay
momentos en hospitales, en entornos clinicos

contemporaneos, en “edificios cerrados”, donde

FOURTH WORLD JOURNAL

resulta dificil expresar las herramientas y rituales
curativos tradicionales. Debo entonces adaptarme
al entorno, crear maneras en que la energia
pueda fluir, como lo haria si utilizara las mismas
herramientas directamente. Como practicante de
medicina indigena, no me corresponde restringir
lo necesario para el beneficio de alguien. Mas
bien, debo adaptarme y brindar el mejor servicio
para obtener el mejor resultado para la persona.
Abordar cada sesi6n con un paciente como un
acto sagrado y solemne, lleno de honor y respeto,
es una forma de mantener el espacio sagrado

en todos los niveles. Asegurarse de que tanto el
espacio fisico como el espiritual o energético se
limpien fisica y energéticamente entre pacientes
crea un espacio sagrado seguro para el siguiente
paciente. A nivel biomédico, esto incluye seguir

las mejores practicas de salud publica.

Si por alguna razon no puedo crear y mantener
un espacio sagrado para quienes sirvo, debo, por
orden de los Ancestros, retirarme del servicio.
Esto puede significar tomarme un tiempo libre
si necesito recuperarme. O bien, dejar la oficina
donde trabajo y buscar un nuevo espacio, o
adaptarlo a mis necesidades. Por lo tanto, siempre
se negocian consideraciones fisicas y espirituales
para crear, mantener y sostener un espacio

sagrado.

Tejiendo protocolos sagrados:
navegando por multiples éticas
indigenas

Me siento a orar cada pocas semanas durante
muchas horas, entrelazando tres oraciones

diferentes en mis trenzas. Requiere una semana

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

entera, varias horas cada noche, peinar todas

las trenzas que se extienden desde mi cuero
cabelludo. Al hacerlo, recuerdo que cada hebra
individual es mas fuerte al entrelazarse con las
demas. Siendo multicultural, para reconocer
todos los aspectos de mi misma, he tenido

que crear rituales individuales inclusivos que

se traducen en habitos diarios y practicas
ceremoniales inclusivas, lo que facilita mi
equilibrio y desarrollo, marcando eventos,
transiciones o pasajes significativos de la

vida. Esto me ayuda a ser mi yo auténtico,
manteniendo la autenticidad de mi linaje
completo. A través de esto, creo continuamente
una nueva perspectiva de mi misma, junto con
procesos y protocolos estables y bien practicados,
una forma de vida. La repeticion y la practica me
permiten una total adaptabilidad.

Tener que tejer multiples formas de
conocimiento, al principio, requirié desaprender
(igual que desenredar una trenza): necesitaba
liberarme de los condicionamientos que
aprisionaban mi mente inconsciente y consciente.
Para sentirme comoda conmigo misma, con
mi forma de ver y experimentar el mundo, en
el estado actual de depravacién humana y en
el verdadero estado del potencial humano, fue
fundamental para mi comprender multiples
perspectivas, asumir multiples responsabilidades
y mantenerme fiel a mi estilo de pensamiento
indigena espiralista. Las ensefianzas universales
son mi fundamento. A medida que la vida
continda, mi comprensién y capacidad para
actuar de acuerdo a estas, se expanden. Soy capaz
de mantener el equilibrio entre mis ensefianzas de
medicina indigena y todas las demas practicas.

WINTER V25 N2 2026

17

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

Al aprender nuevas formas e integrar lo mejor
de cada una, puedo observar un punto @nico,
una linea entre dos puntos, la relacion con toda
la interconexion, dentro y fuera. La maestria
que me orientaron a alcanzar en mis ensenanzas
indigenas se traslad6 como una forma de ser
hacia toda la formacion cientifica, a menudo
para consternacion de otros. A pesar de sus
reacciones, sigo aplicando lo que sé a cualquier
nuevo aprendizaje y situacién. Cuando llevo
mis medicinas a las personas en un entorno
clinico, soy la trenza apretada de muchas hebras
complejas, viviendo la ética y la integridad de mis
ancestros. Aporto todo mi ser y luego expreso
externamente lo que se necesita en ese momento
para que su naturaleza tnica florezca.

Sanadora, sanacion - Sanando
divisiones historicas

La cosmologia con la que vivo incluye la
comprension de que toda vida esta viva, es
sensible y capaz de comunicarse entre si.
Los humanos, al ser el reino mas joven de la
Tierra, auin estan en proceso de aprender y
vivir esta realidad. Actualmente son el tinico
reino que se destruye sistematicamente a st
mismo, a toda otra vida y a la Tierra que
habitan, la cual los provee, nutre y sustenta.

No tenemos que ir muy lejos para ver
esto como una verdad. El pensamiento lineal
occidental es endémico con el pensamiento
a corto plazo, exclusion y sesgo cultural y
jerarquico. Esto ha mantenido divisiones en
todos los aspectos de la vida durante milenios,
reflejandose en las divisiones internas que

FOURTH WORLD JOURNAL



18

SANDI LOYTOMAKI

muchos humanos experimentan. Esto crea un
desequilibrio en el individuo y en el mundo. El
pensamiento indigena con el que vivo es inclusivo,
incluyendo el pensamiento a largo plazo, con el
concepto de las muchas generaciones anteriores,
el tiempo actual y las muchas generaciones que
siguen. Para mi, esta es una ideologia basada

en el concepto de crear, mantener y sostenir el

equilibrio, necesario para sostener la vida.

La palabra sanar deriva de un uso del siglo
XIII que aludia a la restauracion de la plenitud.
Cuando el cuerpo y el ser humano se encuentran
en plenitud, se convierten en una unidad
dinamica e interconectada en todos los niveles,
plenamente resiliente, con la capacidad de
regularse, adaptarse y reequilibrarse. Por lo tanto,
el uso coloquial de la palabra sanador se refiere
a alguien que ayuda a reequilibrar. La sanacion,
fundamental en las tradiciones de la medicina
indigena y en todas las tradiciones mundiales de
salud, es un acto individual de reequilibrio en
un mundo dindmicamente integrado que influye
en el reequilibrio del mundo. Nuevamente, se
enfatiza que el individuo y el mundo no estan
separados. Al poner en practica mi capacidad de
crear, restaurar, mantener y sostener el equilibrio
interior, soy mas capaz de ayudar a otros a crear,
restaurar, mantener y sostener su equilibrio
interior. Cada acto individual de equilibrio
contribuye al equilibrio de la red vital en la que

todos existimos.

De esta manera, las divisiones historicas que
los humanos han experimentado en su interior,
entre ellos y sus semejantes, entre ellos y otros
seres vivos de la Tierra, entre ellos y su relacion

FOURTH WORLD JOURNAL

con la Tierra, entre ellos y su relacion con las
realidades universales, también retornan al
equilibrio, restaurando la plenitud de todos.
Cuando actto en consecuencia en mi camino de
vida, facilito el camino a todos los que vienen,

habiendo ya abierto un camino.

Relaciones sagradas: confianza,
relacion, asociaciones cocreativas

Al hablar de relaciones sagradas, utilizo la
palabra sagrado en su sentido mas antiguo: el
de merecer respeto o reverencia. Al comprender
que todo est4 vivo e interconectado, el paso
consecuente es que todo ser vivo merece respeto.
En esto se basa la relacion sagrada en mi viday en

mi practica clinica.

Llego a la practica con la conviccion de que
no curo ni sano a nadie. Mas bien, cuento con
formacion y habilidades que, traducidas a mi
experiencia actual, me permiten ser una guia y
compartir la sabiduria adquirida con otros. Ayudo
a mis pacientes a activar su capacidad interna de

autocuracion.

La confianza, la relacion y la colaboracion
cocreativa son fundamentales en el paradigma
de la medicina indigena a la que me apego.
Comienzan dentro de quien practica: confianza,
relacion y cocreacion con sus maestros, mentores,
ancestros, ancianos y antiguos. También es
fundamental la confianza, la relacion y la
cocreacidn con respecto a todos los aspectos
del ser. Al demostrar competencia en estos dos
niveles, solo entonces, el practicante puede

comenzar su camino de servicio a los demas,

WINTER V25 N2 2026



BRIDGING WORLDVIEWS:

gjercitando la relaciéon y la confianza con quienes
sirve, sabiendo que el proceso de sanacién
(reequilibrio) es un esfuerzo cocreativo.

Construir una relacion sagrada requiere
proceso, tiempo y conectar con la persona como
un ser integral (interno y externo). Es dificil
crear una relacion sagrada en sesiones de 5 a
15 minutos que abordan un solo problema, con
la indicacion de reservar una segunda cita para
otro problema, y con una perspectiva médica y
terapéutica lineal comun. Si se desea abordar las
causas fundamentales en lugar de los sintomas,
las sesiones deben ser inclusivas. Construir
relaciones es fundamental para un resultado
exitoso. Asi, en el proceso de cocreacion, la
persona construye una mejor relaciéon con todos
los aspectos de su ser. La relacion sagrada, como
principio universal, existe en todos los niveles,
replicando la verdadera realidad universal
funcional e integrada. En relacion con todos,

reconozco que es un honor y un privilegio servir.
Conclusion

Alo largo de esta investigacion, me encontré
en constante transicion entre diferentes
cosmovisiones indigenas, cada una con
similitudes en principios universales y protocolos
culturales distintivos para la practica de la
medicina indigena. También me encontré en
constante transicion entre el pensamiento
indigena (espiralista), la investigacion indigena
occidental y la investigacion indigena escrita
por indigenas, el pensamiento y los protocolos
cientificos lineales occidentales, la realidad

WINTER V25 N2 2026

19

INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

cuantica y un discurso integrador. Me mantuve
fiel a todas las preguntas dentro del marco
tedrico, asegurandome de que se respondieran
mediante la narrativa, las ensefianzas y el
discurso. Todos los temas emergentes también
se alinean con los objetivos de la estrategia
mundial sobre medicina tradicional de la OMS
(2025-2034).

En mi busqueda de identidad propia,
al aplicar los principios universales de las
ensenanzas de los ancestros a mi vida diaria,
cumpliendo con la tarea que me encomendaron
a mi regreso a este mundo, restableciendo
mi practica tras mi descanso espiritual,
retomando la investigacion y compartiendo
informacioén fuera de la practica clinica, me
baso en mi multiculturalidad. Esta realidad
multifocal me permite interactuar con respeto
y honor en diferentes comunidades indigenas
con ancianos indigenas de distintos mundos
fisicos y espirituales. Esta realidad me permite
interactuar con respeto y honor con una
variedad de pacientes —hombres y mujeres,
personas agénero—, con diferencias de edad,
cultura, religion, opciones de vida y tradiciones.
Esta realidad me permite compartir una
experiencia vital anica, desde la reivindicacion
de la propia identidad hasta la vivencia de
la propia naturaleza. Al compartir, existe
la esperanza de que, como seres humanos,
podamos aprender unos de otros para
enriquecernos mutuamente, mejorar la atenciéon
médica para todos y, en el proceso, optimizar

los programas de integracion clinica.

FOURTH WORLD JOURNAL



20

SANDI LOYTOMAKI

REFERENCES

Ancestral knowledge, provided by Ancestors, Elders and Ancient Ones, later verified in documentation by others
or through scientific validation.

Adams, Tony E., Stacy Holman Jones, and Carolyn Ellis, eds. 2022. Handbook of Autoethnography. 2nd ed.
London: Routledge.

Adelson, Naomi. 2000. “Being Alive Well”: Health and the Politics of Cree Well-Being. Toronto: University of
Toronto Press.

Andrews, S. n.d. “Women in Saami Society.” Sami Culture website.

ASCO. 2022. “How to Make Evidence-Based Integrative Medicine Part of Oncology Care.” ASCO Educational
Book (and/or Journal of Oncology Practice). https://ascopubs.org.

Bailey, S. 2024. “Murray Sinclair: A Legal Giant Who Almost Wasn'’t.” CBC / National Magazine. https://
nationalmagazine.ca/en-ca/articles/people/profiles/2024/murray-sinclair,-a-legal-giant-who-almost-wasn-t.

Bourque Bearskin, M. L., et al. 2025. “Indigenous Research Methodology.” Journal of Indigenous Health
Research. SAGE Journals.

Brattland, et al. n.d. “Secrecy in Simi Traditional Healing.” De Gruyter / Brill.
Cajete, Gregory. 2006. Native Science: Natural Law of Interdependence. Santa Fe, NM: Clear Light Books.

Caxaj, C., K. Schill, and R. Janke. 2017. “Priorities and Challenges for a Palliative Approach to Care for Rural
Indigenous Populations: A Scoping Review.” Health & Social Care in the Community 26 (3): e329—e336.
https://doi.org/10.1111/hsc.12469.

Cohen, Kenneth. 2013. Honoring the Medicine. New York: Ballantine Books.

Cook, Katsi, ed. 2016. Tekatsi:tsia’kwa Katsi Cook: Health. Akwesasne First Nation, Quebec. https://indspire.
ca/laureate/sherrill-katsi-cook-barreiro/.

Commonwealth Fund. 2024. “Health Care for Women: How the U.S. Compares Internationally.” Issue brief.
https://www.commonwealthfund.org/publications/issue-briefs/2024/aug/health-care-women-how-us-
compares-internationally.

CWIS Editor. 2025. “Healing in the Face of Violence: Indigenous Women, Traditional Medicine, and Resistance.”
Center for World Indigenous Studies, April 9.

Davy, C., S. Harfield, A. McArthur, Z. Munn, and A. Brown. 2016. “Access to Primary Health Care Services for
Indigenous Peoples: A Framework Synthesis.” International Journal for Equity in Health 15 (1). https://doi.
0rg/10.1186/s12939-016-0450-5.

Drost, J. 2019. “Developing the Alliances to Expand Traditional Indigenous Healing Practices within Alberta
Health Services.” Journal of Alternative and Complementary Medicine 25 (suppl. 1): S69—S77. https://doi.
org/10.1089/acm.2018.0387.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



21

BRIDGING WORLDVIEWS: INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

Dubois, R. A., and J. F. Lang. 2013. “Johan Turi’s Animal, Mineral, Vegetables Cures and Healing Practices:
An In-Depth Analysis of Sami (Saami) Folk Healing One Hundred Years Ago.” Journal of Ethnobiology and
Ethnomedicine 9:57. http://www.ethnoboimed.com/content/9/1/57.

Durey, A., and S. Thompson. 2012. “Reducing the Health Disparities of Indigenous Australians: Time to Change
Focus.” BMC Health Services Research 12 (1). https://doi.org/10.1186/1472-6963-12-151.

Espey, D. K., M. A. Jim, N. Cobb, M. Bartholomew, and J. Goodwin. 2014. “Cancer Mortality in American
Indian and Alaska Native Women.” American Journal of Public Health 104 (suppl. 3): S316—S322. https://doi.
org/10.2105/AJPH.2013.301755.

Finbog, L.-R. 2023. It Speaks to You: Making Kin of People, Duodji and Stories in Sami Museums. DIO Press
Inc.

Gaski, H. 2000. “In Sami Culture in a New Era: The Norwegian Sami Experience; In the Shadow of the
Midnight Sun: Contemporary Sami Prose and Poetry; The Sun My Father.” Ethnohistory 47. https://doi.
0rg/10.1215/00141801-47-1-275.

Grossinger, Richard. 1995a. Planet Medicine: Origins. Berkeley, CA: North Atlantic Books.
Grossinger, Richard. 1995b. Planet Medicine: Modalities. Berkeley, CA: North Atlantic Books.

Hamaliinen, S., F. Musial, A. Salamonsen, O. Graff, and T. A. Olsen. 2018. “Sami Yoik, Sami History, Sami
Health: A Narrative Review.” International Journal of Circumpolar Health 77 (1): 1454784. https://doi.org/10.1
080/22423982.2018.1454784.

Helander-Renvall, E. n.d. Silde: Sami Mythic Texts and Stories. Kalevaprint Oy.

Helander-Renvall, E., and I. Markkula. 2017. “On Transfer of SAmi Traditional Knowledge.” In On
Transfer of Sami Traditional Knowledge, 1—20. Leiden: Brill. https://brill.com/downloadpdf/book/
edcoll/9789004342194/BP000006.pdf.

Hildreth, A. G. 1938. The Lengthening Shadow of Dr. Andrew Taylor Still. Kirksville, MO: Simpson Printing
Company.

Huria, T., S. Palmer, L. Beckert, C. Lacey, and S. Pitama. 2017. “Indigenous Health: Designing a Clinical
Orientation Program Valued by Learners.” BMC Medical Education 17 (1). https://doi.org/10.1186/s12909-017-
1019-8.

Indian Health Service. 2020. “Addressing Maternal Health Disparities in AIAN Communities.” https://www.
commonwealthfund.org/blog/2025/addressing-maternal-health-disparities-american-indian-alaska-native-
communities.

Jacobsson, L., A. Ouma, and J. Liu-Helmersson. 2021. “Sami Traditional Healing in Sweden—An Interview
Study.” Socialmedicinsk tidskrift 5 (6): 813—820. https://www.diva-portal.org/smash/get/divac%3A1622152/
FULLTEXTo1.pdf.

Katz, J. 2012. Teaching to Diversity: The Three-Block Model of Universal Design for Learning. Winnipeg:
Portage and Main Press.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



22

SANDI LOYTOMAKI

Katz, Richard. 2017. Indigenous Healing Psychology: Honoring the Wisdom of the First Peoples. Rochester, VT:
Healing Arts Press.

Kailo, K. 1993. “Sami Identity—Who Has the Right to Define It?” https://www.researchgate.net/
publication/350609599.

Kailo, K. 1998. “Indigenous Women, Ecopolitics and Healing—‘Women Who Marry Bears.”” In Minorities and
Women, edited by Jansson, R., 85—121. Mariehamn: Aland Peace Institute.

Kirmayer, L. J., C. Simpson, and M. Cargo. 2003. “Healing Traditions: Culture, Community and Mental Health
Promotion with Canadian Aboriginal Peoples.” Australasian Psychiatry 11 (suppl. 1): S15—S23. https://doi.
0rg/10.1046/j.1039-8562.2003.02010.X.

Koskimies, A. V., and T. I. Itkonen. 2019. Inari Sami Folklore: Stories from Aanaar. Madison: University of
Wisconsin Press.

Kovach, M. 2021. Indigenous Methodologies: Characteristics, Conversations and Contexts. 2nd ed. Toronto:
University of Toronto Press.

Krippner, S. 2002. “Conflicting Perspectives on Shamans and Shamanism: Points and Counterpoints.” American
Psychologist 57 (11): 962—977.

Kuokkanen, R. 2000. “Towards an ‘Indigenous Paradigm’ from a Sami Perspective.” Canadian Journal of Native
Studies 20 (2): 411—436.

Kuokkanen, R. 2007. “Myths and Realities of Sami Women: A Post-colonial Feminist Analysis for the
Decolonization and Transformation of Sami Society.” In Making Space for Indigenous Feminism, 2nd ed., edited
by Green, J. Halifax: Fernwood Press.

Laureano-Eugenio, L., and T. Smith. 2024. “Evidence-Based Traditional Medicine for Transforming Global
Health.” Global Health Journal (review).

Lewis, J. 2012. A. T. Still: From the Dry Bone to the Living Man. Kirksville, MO: Dry Bone Press. https://www.
atstill.com.

Liu-Helmersson, J., and A. Ouma. 2021. “Sami Traditional Medicine: A Scoping Review.” International Journal
of Circumpolar Health.

Lonngren, A. S. n.d. Reclaiming a Repressed World: Decolonizing the Human—Animal Relationship in Three
Stories by Contemporary Sami Author Kirsti Paltto. DiVA portal.

Loytomaki, S. 2005. “Taking an Edgewalker’s View.” Fourth World Journal 6 (1): 94—103.

Mendoza, N. S., F. A. Moreno, G. A. Hishaw, A. C. Gaw, L. R. Fortuna, A. Skubel, M. V. Porche, M. H. Roessel, J.
Shore, and A. Gallegos. 2020. “Affirmative Care Across Cultures: Broadening Application.” Focus 18 (1): 31—39.
https://doi.org/10.1176 /appi.focus.20190030.

Miller, B. H., ed. 2015. Idioms of Sami Health and Healing. Edmonton: University of Alberta Press.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



23

BRIDGING WORLDVIEWS: INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

Moffitt, P., and S. Browne. 2022. “Integrating Indigenous Healing Practices within Collaborative Care: A Rapid
Scoping Review.” BMJ Open / PLOS.

National Aboriginal Health Organization (NAHO). 2007. Culture and Tradition in Health. Ottawa, ON: NAHO.

National Collaborating Centre for Indigenous Health. 2022. “Disparities in Primary and Emergency Health Care
Among ‘Off-Reserve’ Indigenous Women in Canada.” Canadian Medical Association Journal 195 (33): E1097—
E1103. https://doi.org/10.1503/cmaj.220212.

Pan American Health Organization. 2004. Gender, Equity, and Indigenous Women’s Health in the Americas.
https://www3s.paho.org/hq/dmdocuments/2011/gdr-gender-equity-and-indigenous-women-health-americas.
pdf.

Pilarinos, A., S. Field, K. Vasarhelyi, D. Hall, E. Fox, E. Price, and B. Bingham. 2023. “A Qualitative Exploration
of Indigenous Patients’ Experiences of Racism and Perspectives on Improving Cultural Safety within Health
Care.” CMAJ Open 11 (3): E404—E410. https://doi.org/10.9778/cmajo.20220135.

Rautio. n.d. People—Plant Interrelationships (SLU thesis). pub.epsilon.slu.se.

Roach, P., and F. McMillan. 2022. “Reconciliation and Indigenous Self-Determination in Health Research.”
PLOS Global Public Health. (Full publication details not provided; “NCBI” noted.)

Roher, S., P. Andrew, S. Chatwood, K. Fairman, T. Galloway, A. Mashford-Pringle, and J. Gibson. 2023.
“Envisioning Indigenous and Biomedical Healthcare Collaboration at Stanton Territorial Hospital, Northwest
Territories.” International Journal of Circumpolar Health 82 (1). https://doi.org/10.1080/22423982.2023.225
3603.

Sami Learning and Education. n.d. Sami Culture website.

SAMINOR 1 Survey. 2006. “Prevalence and Associations for Use of Traditional Medicine.” BMC Complementary
Medicine and Therapies 17 (1): 37. https://bmccomplementmedtherapies.biomedcentral.com/articles/10.1186/
$12906-017-2037-0.

Schill, K., and C. Caxaj. 2019. “Cultural Safety Strategies for Rural Indigenous Palliative Care: A Scoping
Review.” BMC Palliative Care 18 (1). https://doi.org/10.1186/s12904-019-0404-y.

Sexton, R., and E. A. Buljo Stabbursvik. 2010. “Healing in the Sami North.” Culture, Medicine, and Psychiatry
34 (4): 571—589. https://doi.org/10.1007/s11013-010-9191-X.

Shahid, S., S. Ekberg, M. Holloway, C. Jacka, P. Yates, G. Garvey, and S. Thompson. 2018. “Experiential Learning
to Increase Palliative Care Competence among the Indigenous Workforce: An Australian Experience.” BMJ
Supportive & Palliative Care 9 (2): 158—163. https://doi.org/10.1136/bmjspcare-2016-001296.

Smylie, J., M. Firestone, and E. Cameron. 2024. “Incorporating First Nations, Inuit and Métis Traditional
Healing in Canadian Hospitals: Program Descriptions and Policy Implications.” Canadian Journal of Public
Health / Revue Canadienne de Santé Publique.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



24

SANDI LOYTOMAKI

Stanford Lane Guides. 2023. “Indigenous Health—Multicultural Health.” https://laneguides.stanford.edu/
multicultural-health/indigenous-health.

Still, A. T. 1908. Autobiography of Andrew T. Still: With a History of the Discovery and Development of the
Science of Osteopathy. 7th reprint. Kirksville, MO: American Academy of Osteopathy, 2011.

Stroud, M. n.d. “The Origin and Genetic Background of the Sami.” Sami Culture website.

Struthers, R. 2003. “The Lived Experience of Ojibwa and Cree Women Healers.” Health Care for Women
International 24 (10): 903—922. https://doi.org/10.1080/07399330390249266.

Subba, N. R. 2025. Sam-Upma Mundhum: An Indigenous Philosophy of Soul, Healing and Decolonial Thought.

Tannenbaum, R. 2021. “Women and Medicine in Early America.” Oxford Research Encyclopedia of American
History. Oxford Academic.

Taiaiake, A. 2009. Peace, Power, Righteousness: An Indigenous Manifesto. 2nd ed. Oxford: Oxford University
Press.

Taylor, E., M. Lyford, L. Parsons, T. Mason, S. Sabesan, and S. Thompson. 2020. “We’re Very Much Part of the
Team Here’: A Culture of Respect for Indigenous Health Workforce Transforms Indigenous Health Care.” PLOS
ONE 15 (9): €0239207. https://doi.org/10.1371/journal.pone.0239207.

Thornton, Russell. 1996. “Tribal Membership Requirements and the Demography of ‘Old’ and ‘New’ Native
Americans.” In Changing Numbers, Changing Needs: American Indian Demography and Public Health, edited
by G. D. Sandefur, R. R. Rindfuss, and B. Cohen. Washington, DC: National Academies Press. http://www.nap.
edu/catalog/5355.html.

Tunoén, et al. 2013. “Johan Turi’s Animal, Mineral, Vegetable Cures...” Journal of Ethnobiology and
Ethnomedicine. BioMed Central.

Tuhiwai Smith, Linda. 2022. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. 3rd ed. London:
Bloomsbury Academic.

Turi, Johan. 1965. Mui’talus samiid birra. Uppsala: Almqvist & Wiksells Boktryckeri AB.

Waldram, James B., D. Ann Herring, and T. Kue Young. 2006. Aboriginal Health in Canada: Historical,
Cultural, and Epidemiological Perspectives. Toronto: University of Toronto Press.

Warrington, L. 2021. “Comparing Residential Schooling Systems in Northern Spaces during the Mid-Twentieth
Century.” The Mirror: Undergraduate History Journal 41 (1): 10—28. https://ojs.lib.uwo.ca/index.php/
westernumirror/article/view/15734.

Waziyatawin, and Michael Yellow Bird, eds. 2012. For Indigenous Minds Only: A Decolonization Handbook.
Santa Fe, NM: School for Advanced Research Press.

Wilson, Shawn. 2008. Research Is Ceremony: Indigenous Research Methods. Halifax: Fernwood Publishing.

Woolf, Virginia. 1938. Three Guineas. London: Hogarth Press.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



25

BRIDGING WORLDVIEWS: INTEGRATING INDIGENOUS MEDICINE IN A CLINICAL PRACTICE

World Health Organization. 2013. WHO Traditional Medicine Strategy 2014—2023. Geneva: World Health
Organization. https://www.who.int/publications/i/item/9789241506096.

World Health Organization. 2025. WHO Global Traditional Medicine Strategy 2025-2035. Geneva: World
Health Organization. https://www.who.int/news/item/02-06-2025-whay8--traditional-medicine-takes-centre-
stage.

Wright, A. L., C. Gabel, M. Ballantyne, S. M. Jack, and O. Wahoush. n.d. “Using Two-Eyed Seeing in Research
with Indigenous People: An Integrative Review.” International Journal of Qualitative Methods 18: 1—19.

Este articulo puede citarse como:
Loytomaki, Sandi. 2026. “Uniendo cosmovisiones: integrando la medicina indigena en la perspectiva
clinica.” Fourth World Journal 25 (2): 01—25.

ACERCA DE LA AUTORA

H Sandi Loytoméki, MOMSc
Sandi es profesional en medicina indigena e integrativa y en terapia manual
osteopatica, con mas de 40 afnos de experiencia acompanando a las personas
en la restauracion del equilibrio entre cuerpo, mente y espiritu. Cuenta con
,,r'f / una licenciatura conjunta en Kinesiologia y Psicologia, con especializacion
r" en estudios neuroconductuales, por la University of Waterloo (Canada);
un certificado en Medicina Tradicional por el Center for Traditional Medicine (Washington);
y una maestria en Ciencias de la Manipulaciéon Osteopatica por la Canadian Academy of
Osteopathy. Se desempené como investigadora asociada en un estudio financiado por los
National Institutes of Health que examino la terapia de polaridad en personas cuidadoras

indigenas de familiares con demencia.

Con raices en su linaje indigena sadmi y en su ascendencia italiana, Sandi tiende puentes entre
los sistemas de conocimiento indigena y el pensamiento cientifico occidental. Su herencia
cultural diversa sustenta un enfoque intercultural de la sanacién que integra practicas
alopaticas, indigenas, tradicionales y complementarias.

Tras una falla organica multisistémica relacionada con la malaria, Sandi experiment6

una muerte clinica y posteriormente logr6é una recuperacion completa. Esta experiencia
transformadora continda informando su labor como sanadora y cientifica en los campos de la
medicina integrativa y la medicina indigena.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



Mujeres Yakama en la casa comunal
Medicinas transmitidas por el Huli y ceremonias
tradicionales de los Primeros Alimentos

Parte 1

Por Hailey Allen
Traduccion de Yesenia Cortés

RESUMEN

En este articulo, Hailey Allen (Yakama) explora el papel de la medicina tradicional entre las mujeres

Yakama como una expresion vital del conocimiento indigena y un componente fundamental de la
continuidad cultural de la casa comunal (Washat). Conocida como la Religion de los Siete Tambores,
o Waashat y Washani, la religion de la casa comunal en la Meseta de Columbia—incluida la naciéon

Yakama—se comprende mejor como una forma de vida espiritual que como una religion formal. Este

estudio emplea un enfoque inmersivo y participativo que integra entrevistas con personas mayores,

ceremonias de la casa comunal, carreras ceremoniales y conocimientos comunitarios, junto con la

recoleccion de los sagrados First Foods: salmon, raices, bayas, venado y agua. Estos elementos son

centrales en la practica de la casa comunal. Anclada en la metafora de Huli, el término sahaptin para

“viento”, Allen muestra como las mujeres Yakama encarnan la transmision ciclica y relacional del

conocimiento, fomentando asi la continuidad cultural y el cuidado ecologico a lo largo de generaciones.

Introduccion

Sittio este trabajo en el contexto de mi
experiencia como mujer Yakama, reconociendo
que mi perspectiva representa solo una voz
entre muchas y no retrata a la tribu Yakama, ni
a ningun otro grupo indigena, en su totalidad.
Mi comprension se nutre de la guia de mis
mayores y de mi propia trayectoria. Me siento
profundamente agradecida por desempenar el
rol, siempre cambiante y en constante evolucion,
de estudiante, con diversas oportunidades para
aprender de la tierra, de la sabiduria de mis
mayores, de la guia e inspiracion de los nifos

FOURTH WORLD JOURNAL

para quienes escribo, asi como de las futuras

generaciones.

Al emprender este trabajo, me propongo
expresar mi perspectiva como mujer indigena
con respeto y humildad, a la vez que apoyo la
participacion de mujeres indigenas jovenes,
adultas y ancianas dentro de nuestra comunidad.
Aspiro a fomentar la investigacion y el activismo
guiados por los valores culturales Yakama y
arraigados en los saberes indigenas, apoyando
una practica de investigacion centrada en
la comunidad que genere conocimiento
culturalmente relevante.

WINTER V25 N2 2026



27

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

Abordo esta investigacion desde mi perspectiva
como mujer de ascendencia indigena mixta,
descendiente de las tribus Yakama y Umatilla,
con raices judias y afroamericanas. Mi trabajo
examina los roles y las contribuciones de las
mujeres dentro de la tradicion de la casa comunal
de la comunidad Yakama, una comunidad con la
que tengo una profunda conexién y en la que he
participado activamente y aprendido a lo largo de
mi vida.

Alo largo de mi trabajo, y al definir mi enfoque
y métodos de investigacion, me he basado en la
notable obra de la académica Yakama, la Dra.
Michelle M. Jacob, cuyo libro Yakama Rising
(El ascenso de los Yakama) nutre continuamente
mi trabajo a través de su perspectiva feminista
decolonial indigena Yakama.

Ademas, inspirada por la obra de Leanne
Simpson, “Water as theory” (El agua como
teoria), he adoptado una forma de pensar que
fundamenta el viento como mi ancla teérica para
descubrir y comprender la transmision relacional
del conocimiento y las tradiciones Yakama. La
palabra Sahaptin para viento es Huli, y utilizo
esto como mi marco conceptual para ver y
adoptar los principios del viento como una fuerza
viva que nutre la continuidad y la resiliencia
de la transmision relacional del conocimiento
incorporado, teniendo en cuenta también los
impactos a veces severos e impredecibles de su
fuerza.

Este proyecto explora etnograficamente la
medicina tradicional de las mujeres Yakama a
través de la religion de la casa comunal (Washat),
enfatizando la interconexion, las relaciones y la

dinamica espiritual entre el agua, la tierra, las

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Ceremonias de los Primeros Alimentos y el papel
de la mujer como portadora y guardiana del
conocimiento cultural. Analizo como las mujeres
y ancianas Yakama han preservado y adaptado el
conocimiento y las practicas tradicionales frente a
numerosos obstaculos.

Historias en movimiento: Leyendas
Yakama, ancianas y reuniones

La leyenda de Winaawayay
(Viento del Sur)

En la coleccion de tradicion oral Yakama
Anakua Iwaché (El Camino Era), la historia de
Winaawayay (Viento del Sur) transmite temas
de degradacion y restauracion ambiental, poder
espiritual, la resiliencia de la cultura a través de
la transmision del conocimiento matriarcal, los
origenes de los accidentes geograficos naturales
y las fuerzas del viento, los patrones ciclicos
del viento y el clima, y la importancia de la

preparacion mental y fisica.

La leyenda describe la batalla entre el Viento
del Norte (Atyayaaya) y el Viento del Sur
(Winaawaydy), ambos seres divinos. Winaawayay
es descendiente de Tick y Louse, guardianes
de Chawnapamipa (Hanford y White Bluffs,
condado de Benton, Washington), una tierra
fértil y abundante, rica en animales, raices,
bayas y plantas medicinales. La historia narra los
esfuerzos de Winaawayay por defender la tierra
de Chawnapamipa del implacable Atyayaaya,
quien, junto con sus hermanos y hermana
del Viento Frio, busca congelar, devastar y,
finalmente, conquistar la tierra y sus habitantes

para su propio dominio.

FOURTH WORLD JOURNAL



28

HAILEY ALLEN

Winaawayay emerge como puente entre dos
regiones y dos mundos: la Meseta y la Costa,
la Tierra y el Mar. Desciende tanto del pueblo
Chawnépamipa como de la Costa Norte, nacido
de las poderosas criaturas marinas del océano
sagrado y de las fértiles tierras de la Meseta,
fuente de vida. Hered6 los poderes especiales de
ambos linajes. La importancia de ambos lugares
radica en su perdurable presencia ancestral y su
profundo significado espiritual, lo que resalta la
vital importancia de las tradiciones y practicas
arraigadas al lugar. La tierra es venerada como
parte de su ascendencia, y todos los seres que la
habitan son considerados parientes.

Me propongo destacar un aspecto de la
historia que, si bien no se aborda en profundidad
en el texto, posee una gran importancia: el
papel de la abuela. Sin su sabiduria, paciencia
y determinacion, su historia habria tenido un
desenlace muy distinto. Fundamentalmente,
gracias al vinculo matrilineal con su abuela,
Pityachiishya (Mujer del Océano), Winaawayay
recibe formacién y preparacion. La abuela es la
guardiana del conocimiento medicinal y de las
recetas sagradas del océano. Prepara medicinas
a partir de los seres mas formidables del mar:
orcas, tiburones, anguilas y morsas. Esta
medicina tiene una doble naturaleza: es, a la vez,

un arma y una fuerza vital.

Winaawayay se prepara durante afios bajo
la tutela de sus abuelos, lo que demuestra la
naturaleza innata, aunque cultivada, de la guia
intergeneracional a través de anos de ceremonias,
disciplina y tareas repetitivas. El conocimiento
corporal no se genera instantadneamente; en

FOURTH WORLD JOURNAL

cambio, se cultiva y nutre a través de afios de
relacion con todos los parientes: la tierra, el agua,
el aire, los animales y el linaje humano.

Llega el momento en que Winaawayay
finalmente se enfrenta a Atyayaaya. Con la guia
y la medicina de su abuela, logra mantenerse
firme donde sus tios y padres antes que él habian
caido. El triunfo se extiende por toda la region,
restableciendo el equilibrio del mundo natural y
asegurando que los vientos soplen en su estacion,
que los rios se descongelen y que la vida se
reproduzca y se sostenga.

La batalla misma se refleja en las huellas
de la tierra: cafiones, crestas, manantiales,
todos testigos de estos eventos ancestrales,
que inscriben el conocimiento Yakama en la
propia tierra. La historia también contiene una
advertencia: si la tierra vuelve a sufrir dano,
Winaawayay jura regresar. Esto ejemplifica la
responsabilidad y el compromiso inquebrantable
con la proteccidon del medio ambiente que el
pueblo Yakama honra y defiende. En su libro The
Gift of Knowledge: Reflections on Sahaptin Ways
(El don del conocimiento: Reflexiones sobre los
caminos de los Sahaptin), la difunta anciana
Virginia Beavert, erudita y lingliista yakama,
describe las leyendas que rodean los lugares
emblematicos, transmitidas de generaciéon en
generacion por su abuela: “La mujer de la leyenda
es una mujer sagrada que concede deseos. En este
lugar, junto al Sendero de la Anguila, yace boca
arriba cerca de la cima de una montana, con los
brazos extendidos, y se dice que te abraza con
amor. Debes acercarte a ella con respeto y amor”
(Beavert 2019).

WINTER V25 N2 2026



29

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

En esta leyenda, presenciamos la dualidad
de Huli (el viento), con su transformacion
inherentemente ambivalente, es capaz tanto
de sanar como de dafar, de renovar como de
destruir, de ser medicina y veneno. Esta narrativa
ilustra multiples lecciones, paralelas a las
decisiones que enfrentamos al cuidar nuestros
entornos, enfatizando también la lucha entre
las fuerzas de la creacion y las de la destruccion.
Demuestra que, mediante la reverencia por
la sabiduria matriarcal, el compromiso con
el cuidado ecologico y la transmision del
conocimiento entre generaciones, la resiliencia
cultural y ambiental puede perdurar.

La perspectiva de una anciana Yakama:
Reflexiones de Martina en la casa
comunal

Me senté a conversar con mi madrastra, quien
ha formado parte de mi vida durante casi treinta
afos. Ella es una anciana Yakama cuyo linaje
abarca varias comunidades de casas comunales,
incluyendo Satus, Toppenish Creek, Rock Creek
y Wapato. Realicé la entrevista en personay,
aunque no se grabo en audio, documenté sus
palabras textualmente durante la conversacién
para asegurar una representacion fiel de sus

reflexiones.

Cuando se le pidi6 rememorar algin recuerdo
de su infancia que reflejara su crianza segtn las
tradiciones de la casa comunal o del Washat,
Martina compartioé: “Tener que quedarme quieta
y no hablar. Creo que en aquel entonces, solo
hablabas cuando te hablaban. Tenias que ser
disciplinada”.

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Su temprana conexion con la casa comunal
se vio interrumpida por el internado. “Es muy
dificil recordar la primera vez que fui a la casa
comunal. Nos enviaron a un internado cuando
tenia diez afios”. Aunque su madre desempenaba
un papel en el espacio ceremonial: “Mi madre
era cocinera en la casa comunal. Siempre
estaba en la cocina”, sefial6, “probablemente a
nosotros, los ninos, no nos dejaban ir”.

Esa ausencia continuo tras el grave accidente
automovilistico de su madre. “Mi padre venia
a buscarnos de vez en cuando, pero mi abuela
cuidaba de mi madre”. Martina explico que
no volvieron enseguida: “No fuimos hasta
que regresamos del internado”. No fue hasta
la muerte de su padre que volvi6 a asistir:
“Cuando mi padre fallecio, yo tenia 14 afios,
probablemente fue cuando tuve que ir”.

Aunque al principio no participaba en las
ceremonias de la casa comunal, sus primeras
ensefanzas se basaban en la transmision
intergeneracional de conocimientos que tenia
lugar en el hogar. Se describia a si misma como
“la nina mimada de su abuela”, y solia sentarse
junto a ella para absorber sus ensefianzas a
través de la observacion y la instruccion gentil.
“Solo tenia que sentarme a su lado y verme
bonita”, explicaba.

Describi6 como su abuela fue su primera
maestra tanto en el idioma como en las
précticas cotidianas. Record6 haber aprendido
expresiones comunes en yakama, incluyendo
frases como “hora de comer”, que se usaban en
la conversacion diaria.

FOURTH WORLD JOURNAL



30

HAILEY ALLEN

Desde muy joven, le ensefaron el significado
cultural y la técnica de la preparacion de
alimentos. “Tenia unos siete u ocho afios
cuando aprendi a hervir papas”, recuerda.

Estas ensenanzas se ampliaron con el tiempo;

a los dieciséis, ya sabia preparar comida para
ceremonias. “Aprendi a hacer pasteles, y la
primera vez hice dieciséis”, cuenta. Estos pasteles
se prepararon especialmente para una danza
medicinal que organizaba una vecina. “Tuve que
llevarlos en coche hasta su casa... Los dejé alliy
listo, ya habia terminado por esa noche”.

Las primeras ensenanzas reflejan los aspectos

de género de la responsabilidad cultural y

demuestran la doble naturaleza de la cocina como

habilidad y como tradicion sagrada transmitida
de abuela a nieta.

Al preguntarle sobre las primeras ensefianzas
acerca de como comportarse en la casa comunal,
Martina reflexion6 sobre los protocolos
fundamentales que aprendi6 desde pequena.
Explico: “Nos ensenaron a rodear el arroyo. Esto
se considera sagrado. No todos saben hacerlo. Se
cuelan por las puertas laterales. O simplemente

no saben como hacerlo”.

Incluso recientemente, presencio estas
ensefianzas en la practica. En un servicio
conmemorativo celebrado en la casa comunal
de Satus, not6 que su prima estaba a punto de
sentarse antes de tiempo. “Le dije que tenia que
volver al frente y darse la vuelta para que los
demas asistentes pudieran acercarse a saludarla”.
Estas responsabilidades, explic6 Martina, se

FOURTH WORLD JOURNAL

transmiten de generacion en generacion:
“Cuando mis primos eran pequefios, me decian:
“Ve y quédate con Martina, ella sabe qué
hacer”. Y yo pensaba: “No, no lo sé””.

Respecto al Washat en si, Martina lo
describié como una ceremonia sagrada que
puede resultar extrafia para quienes atin estan
aprendiendo. Comentd: “Si sabes lo que esta
pasando, es sagrado. Si estas aprendiendo y no
sabes qué hacer, te sientes raro”. Aunque ella
“més o menos entiende lo que dicen en nuestro
idioma”, comprenderlo completamente sigue
siendo un reto. Aun asi, enfatizo el espiritu de la
ceremonia: “Siempre es como dar la bienvenida
a mis familiares y amigos. Lo considero

sagrado”.

Martina describi6 el Washat como una
experiencia de liberacion espiritual: “Cuando
estas en el Wash, es como si al hablar te
liberaras”. Afiadi6 que durante la fiesta,
el silencio es costumbre: “En realidad no

hablabamos... simplemente camindbamos”.

Al describir el papel de las mujeres
en la casa comunal, Martina enfatiz6 sus
responsabilidades fundamentales: “Lo hacen
todo. Son las que cavan, recolectan, cocinan,
sirven y preparan los platos al final”. Esta
descripcion del papel de las mujeres revela
la profundidad de sus contribuciones, que
abarcan desde la recoleccion de la tierra hasta
la preparacién de alimentos ceremoniales, con
responsabilidades que perduran mucho después

de la finalizacion de los servicios formales.

WINTER V25 N2 2026



31

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

La preparacién para reuniones ceremoniales,
como la ceremonia de los Primeros Alimentos,
implica la adecuaci6n tanto espiritual como fisica
del espacio. Martina explico que “regaban el suelo
para que no se llenara de polvo”, refiriéndose
al pasillo central de tierra de la casa comunal.
Las mujeres también se aseguran de que los
pisos estén limpios y se mantengan con respeto:
“Si usas la casa comunal, asegtrate de dejarla
como la encontraste”. Este respeto por el espacio
ceremonial compartido no es solo logistico, sino
también espiritual, y exige responsabilidad hacia
el lugar y las personas.

Las ceremonias requieren un liderazgo
experto. Martina comento: “Se puede celebrar
una ceremonia alli, pero se necesita un lider o
alguien con conocimientos sobre la ceremonia
para prepararla”. Recordo6 la experiencia de
nuestra familia: “Cuando les pusimos nombre a
todos los nifios [mis hijos, sobrinos y sobrinas],
nuestro amigo Deland Olney fue quien ofici6 la
ceremonia para la familia”. Si bien los hombres
son los encargados de tocar los tambores, cantar y
dirigir la ceremonia, las mujeres también cantan,

aunque no con la misma funcion.

Las mujeres respetadas lideran la preparacion
de los alimentos en la comunidad. “La jefa de la
linea —Bobbi o tu kathlah [mi abuela]— més o
menos Bobbi”, explic6 Martina. En otras casas
comunales, como las de Wapato, mencion6 a
Winna o Bernice como lideres en la preparacion
de alimentos. Sin embargo, también sefal6 que
este rol suele cambiar debido a la salud o la
capacidad: “Bernice tiene que retirarse porque

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

tiene cancer de mama. Entonces se le pasa a la
persona mayor si esta dispuesta a asumir esa
responsabilidad, pero muchas veces no funciona
asi”.

El liderazgo en la casa comunal sigue una
estructura de género arraigada en la tradicion.
Martina describié como “los hombres son los
tamborileros y cantores, realizan ceremonias
y tocan la campana en la seccién de tambores.
La campana suena en la transicion entre cada
cancion y al final del servicio”. El liderazgo
femenino se manifiesta de otras maneras: como
cocineras, recolectoras, cavadoras y también
como quienes tocan la campana al guiar a las
mujeres. “Generalmente es la cabeza de la fila”,
enfatizd, revelando el papel de las mujeres
mayores en la guia del ritmo y la estructura
ceremonial.

Al hablar de los roles ceremoniales de las
mujeres durante los cantos y bailes, Martina
explico que “las mujeres van segundas en la
fila cuando se baila y se reza”, situando sus
movimientos dentro de un orden sagrado mas

amplio de la casa comunal.

Al preguntarle sobre las ceremonias de los
Primeros Alimentos y el homenaje al salmon, las
raices, las bayas y la carne, Martina describi6 los
elementos relacionales: “El salmon representa el
agua. La carne representa la tierra, o algo similar,
mientras que las raices también representan
la tierra. Las bayas también son la tierra”. Los
alimentos no son solo sustento, sino también

nuestros parientes; son familia, a quienes

FOURTH WORLD JOURNAL



32

HAILEY ALLEN

recibimos con gratitud por “estar presentes”
y reconocemos en la ceremonia como dones
sagrados de la tierra y las aguas. Como dijo
Martina: “Estamos agradecidos de que hayan
aparecido y expresamos nuestra gratitud”.

La época de recoleccion estacional es
inseparable de la vida ceremonial. Martina
explico como los ritmos naturales y la variacion
climatica determinan cuando se pueden cosechar
ciertos alimentos. “El clima, la estaciéon y la
rapidez con que brotan las raices —si brotan
temprano o tarde— dificultan saberlo”, senalo.
Las bayas pueden ser impredecibles: “A veces
brotan temprano, a veces casi no hay, y a veces
hay muchisimas”. Estas fluctuaciones requieren
atencion y adaptabilidad. También comparti6

una enseflanza sobre la muerte y el protocolo

ceremonial: “Miren, ahora mismo no deberia
estar desenterrando raices ni recogiendo bayas
porque ha habido una muerte en mi familia... a
menos que me libere”. Afladi6é que “una vez que te
liberas, haces una pequeia ofrenda y se considera
un acto de liberacion y reencuentro. Esperas un
ano”.

Es fundamental que quienes puedan ir
a buscar raices lo hagan en nombre de los
familiares que estan de luto, enfermos o que,
por motivos econdmicos o de salud, no pueden
acceder fisicamente a las montafias. Martina tuvo
la fortuna de recibir una generosa donacion de
raices de sus sobrinas, quienes fueron a buscarlas.
Hemos estado almacenando estas raices para
el funeral de su hermana, el préximo abril. Se

requiere mucha preparacion para los funerales.

Figura1

Algunas de las raices que las sobrinas de Martina le regalaron, secadas para su almacenamiento y conservacioén para el

monumento conmemorativo. De izquierda a derecha, Pank’u (raiz de pan botdn), Piyaxi (raiz amarga), Sicdwya (raiz).

Fotografias de Hailey Allen.

FOURTH WORLD JOURNAL

WINTER V25 N2 2026



33

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS
TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Figura 2
Almacenamiento de raices secas (De izquierda a derecha: Piyaxi, Pank’d, Sicdwya), maiz y salmén enlatado para el
monumento conmemorativo. Fotografias de Hailey Allen.

La transmision intergeneracional es parte “los hombres pescan y cazan, y las mujeres
esencial de las reuniones estacionales. “...mira, recolectan y cavan”. Sin embargo, también
intento compartir con Tashina [su nieta] y con reconocio6 que estos roles son flexibles y
quien quiera escuchar”, dijo Martina, refiriéndose  adaptables: “Las mujeres también cazan a
también a mi hermana y a mi: “con ustedes, veces”, explico. “Bobbi [mi tia abuela] salio
chicas”. El acto de compartir el conocimiento a cazar su propio venado cuando no tenian
es intencional y se basa en la conexion con los ninguno para la casa comunal”. Estas historias
demas, ofreciéndose a quienes se presentan con desafian los rigidos estereotipos de géneroy
apertura y respeto. resaltan las maneras en que las mujeres asumen

roles de liderazgo y provision, asegurando que

Al describir las relaciones de género con nuestras ceremonias contintien incluso en
los Primeros Alimentos, Martina afirmé que ausencia del apoyo masculino.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



34

HAILEY ALLEN

Cuando se le pregunt6 si su familia alguna vez
habia experimentado una época en la que la vida
ceremonial se viera interrumpida o restringida
por leyes o politicas externas, Martina reflexiono
sobre las consecuencias persistentes de las
politicas lingiiisticas asimilacionistas. “Ehh, algo
asi”, comenzo, “como cuando intentaron que los
nativos solo hablaramos inglés”. Explico que estas
presiones influyeron incluso en las decisiones
de su abuela: “Mi abuela no me ensefi6 nada del
idioma porque decia que yo vivia en el mundo de
los blancos y que tenia que trabajar en el mundo
de los blancos”. El impacto de estas restricciones
lingiiisticas sigue siendo un recuerdo doloroso.
“El idioma era el Gnico tema delicado que siempre
recuerdo”, dijo. Aunque su abuela no le dio
instruccion formal, si compartia algunas palabras
en casa, sobre todo cuando estaba molesta. “Me
ensefi un poco en casa, especialmente cuando se
enojaba conmigo”, recordé Martina, sefialando
que rara vez necesitaba que se lo repitieran:
“Cuando me ensenaba algo, lo aprendia
enseguida. Se esperaba que aprendieras algo de

inmediato”.

Respecto al Tratado de 1855 y sus
implicaciones més amplias, Martina dejé claro
su distanciamiento del gobierno tribal formal.
“No participé en el tratado”, dijo. “Pensé que si
llegaba a formar parte del consejo, lo leeria. Pero
nunca llegué a formar parte del consejo y nunca
me interes6 la politica, no me ha interesado,
ni me interesara”. Si bien muchos de sus
familiares, incluidos tios, su abuelo y amigos de
la familia, formaron parte del consejo, expreso
su incomodidad con los sistemas de gobierno

FOURTH WORLD JOURNAL

contemporaneos. “Simplemente no me gusta que
piensen que su codigo de ética o sus vigilantes
tienen derecho a entrometerse en la vida de todos.
Sobre todo si bebes alcohol; creen que pueden
meterse en todo”. Para Martina, estas actitudes
prejuiciosas no se alinean con nuestros valores
tradicionales. “No se supone que uno deba juzgar
a los demés. No somos asi”. Ella sefial6 que en
tiempos anteriores, durante los mandatos de mi
difunto abuelo Russell [mi tio abuelo, también
conocido como abuelo] en el consejo, existia

una expectativa de cuidado y proteccion de la
comunidad en lugar de vigilancia.

Al reflexionar sobre el impacto del trauma
histdrico y las politicas de los internados, Martina
reconocid que las recientes revelaciones sobre las
fosas comunes sin nombre atrajeron la atencién
que tanto se necesitaba. “Si, sabes, cuando por fin
—coémo decirlo— encontraron todos esos cuerpos
en los internados, por fin se les abrieron los ojos a
todos los blancos”. Aunque su propia experiencia
en un internado cristiano no fue tan grave
como la de otros, el sistema atin imponia cargas
significativas. “Teniamos todas esas tareas, y no
era solo una [de nosotras], éramos todas”.

Relat6 como amigos y familiares, incluyendo
un amigo arqueologo, habian visitado
cementerios, entre ellos el de White Swan. “Que
yo sepa, no encontraron nada”, dijo. Su madre y
su abuela también habian asistido a la escuela de
White Swan, que describié mas como una escuela

diurna que como un internado.

Al preguntarle sobre las ensenanzas

tradicionales relacionadas con los elementos,

WINTER V25 N2 2026



35

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

como el viento, el agua y la tierra, Martina
reflexiond sobre la importancia de prestar
atencion al mundo natural. “El viento”, dijo,
“dicen que el viento puede susurrarte cosas, y ti
decides si escuchar o no. Siempre debes escuchar
lo que te dice tu entorno”. Para Martina, escuchar
a la tierra no es solo una metafora; es, méas bien,
una practica de responsabilidad y conexion con

ella.

Al hablar del papel del canto y la oracion en
los espacios de la casa comunal, Martina enfatizo
las multiples capas de significado inherentes al
lenguaje y a las propias canciones. “Si entiendes el
idioma, entonces entiendes lo que dicen”, explico,
sefialando que este conocimiento se adquiere
con el tiempo: “Eso requiere tiempo para
comprenderlo”. Las canciones cumplen funciones
especificas. “Hay una cancién de guerra, una
cancion de mujer, una canciéon para cuando sales
a cavar, una cancion para cuando tomas lo que la
tierra te da. Apuesto a que también hay canciones
de pesca”. Las canciones son contextuales y
ofrecen orientacion para la accién y la ceremonia.
Martina reconoci6 la labor de mi tio abuelo,
el atwai Russell Jim, y de otros miembros de
la comunidad, como Jerry Meninick, quienes
transmitieron los significados mas profundos de
estas canciones. “Russell era bueno explicando”,
dijo, “porque no siempre hablaba el idioma,
también hablaba inglés. Decia: ‘Para ustedes, los
jovenes que no entienden el idioma y quieren
aprender’”. Afiadidé que Jerry también honraba la
tradicion familiar de ensefiar diciendo: “Esto es lo

que me ensefidé mi mayor”.

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Martina hablé con profundo respeto sobre
la perseverancia de las mujeres Yakama en
el cumplimiento de sus responsabilidades
ceremoniales. “Simplemente seguian trabajando
duro y cumpliendo con su deber”, dijo. Su abuela
era una lider en las practicas de recoleccion:
“recolectaba y cavaba durante mucho tiempo”.
Martina comparti6 que, si bien su abuela no
siempre fue estricta con ella, las ensenanzas
permanecieron presentes. “No sé por qué no
fue tan estricta conmigo. Yo era como una de
sus nifias blancas”, bromeo. Atn asi, Martina
encontrd maneras de aprender por si misma
habilidades tradicionales como la costura:
“Pensaba: “Abuela, vas a vivir para siempre y
siempre me coseras vestidos”.

Expreso su orgullo de que su nieta, Tashina,
haya heredado esa habilidad: “La aprendi6
rapidisimo. No creo que mi hija quisiera
aprenderla en absoluto, pero Tashina si”.

Cuando le preguntaron qué ensefianzas
esperaba que las generaciones mas jovenes
conservaran, Martina combiné humory
sinceridad. “Solo hagan lo que se les dice y no
pregunten. iPonganse en la fila!”, ri6, y anadio:
“No, Bobbi es una buena maestra, una maestra
excelente. Y siento que les ensefié algunas cosas
a ustedes [mi hermana y a mi] cuando eran
pequeiias”. Sus ensenanzas iban maés alla de
las ceremonias, abarcando actos cotidianos de
carino y continuidad cultural. “Cuando hago
mermelada, la puedo usar todo el afio, para
tartas o cumpleanos”. Recordd cuando le ensefid
a Tashina a coser una enagua: “Le dije: ‘iPan

FOURTH WORLD JOURNAL



36

HAILEY ALLEN

comido!’, y ella me respondio: ‘Si, claro’. Luego lo

"”

hizo, y exclamo: ‘iAh, si, es pan comido

Martina describi6 las numerosas comunidades
de casas comunales con las que su familia tiene
vinculos: sus tios estaban en la casa comunal
de Satus, la familia de su abuela en Toppenish
Creek y su abuelo paterno (su tila) estaba en
la casa comunal de Rock Creek, junto al rio.
“Tienen un banquete de salmon y raices, un
powwow y un torneo de herraduras”, dijo. Por
parte de su padre, la familia provenia de la casa
comunal de Wapato. “¢Ves? Por eso Bobbi dice
que vengo de una familia muy arraigada en las
casas comunales”, dijo riendo. En conversaciones
anteriores, a Martina la han llamado en broma
“realeza de las casas comunales”, un titulo que
acepta con humildad, humor y orgullo.

Excavaciones de Sawict en las
montanas Yakama

Esta dualidad de Huli también se manifiesta
en el presente a través de las experiencias vividas
en la tierra. Cuando estoy en el campo con mis
mayores y la generacion mas joven de maestros y
guardianes de la sabiduria, soy testigo de los roles
cambiantes del maestro: a veces es el anciano,

a veces la tierra misma, y a veces es mi primita
de dos anos. Con sus deditos llenos de tierra,
sefiala con entusiasmo cada tallo de zanahoria
india (Sawict) que asoma del suelo, exclamando:
“iHay una pequeiita, hay una pequeiita!”, y
con orgullo gritando: “iLo logré!”, mientras me
ayuda a arrancar la raiz de la tierra donde la vio.
Con delicadeza, arranca la Sawict de su tallo y
luego, con ternura, dice: “Ay, qué pequeiita”,
refiriéndose a cada raiz que cosechamos, sin

FOURTH WORLD JOURNAL

importar su tamano. Todas son sus pequenitas;
todas son preciosas para ella. Ella ama la tierra
con una reverencia que me llena de un orgullo y
una admiracién inmensos: por su amor puro e
instintivo hacia la madre que nos cuida a todos.
Coloca cada raiz en mi cesta, luego levanta la
vista y corretea, sefialando la siguiente para que
la conozca, la admire y reciba su medicina.

Mi tia abuela es una narradora nata, que
encierra profundas ensefianzas en cada reflexion.
Estas historias contienen lecciones que se van
desvelando con el tiempo. Me abrazo y nos sent6
en la mesa del comedor de su acogedora casa, que
recuerda a la de mi bisabuela, su cunada.

Mientras nos adentrabamos en las montaias,
Bobbi recordaba que hacia muchos anos, desde
su infancia, que no habia entrado en la ceremonia
de la cabafia de sudar, hasta que un dia, con
mi abuela, finalmente retomo la practica en un
campamento en las colinas. Bobbi hablaba de su
primera experiencia y de lo dulce, comprensiva y
amable que fue mi abuela al ensenarle. La cabana
se construyo6 de forma tradicional, y la ceremonia
sigui6 las ensefnanzas sobre la separacion y el
respeto entre los roles de hombres y mujeres.

En su libro The Gift of Knowledge: Reflections
on Sahaptin Ways, la difunta anciana Virginia
Beavert, erudita y lingliista yakama, describe esta
practica.

Las mujeres sudan separadas de los
hombres y usan sus propias hierbas
femeninas. Ademaés, no cantan en el bano
de sudacidn, solo conversan. Cada una da
gracias al Abuelo Sudor y le cuenta sus

WINTER V25 N2 2026



37

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

problemas... Las mujeres de nuestra tierra
no sudan junto con los hombres. Hacen
sus cosas por separado, sobre todo con sus
medicinas y perfumes para distintos usos.
Solo para limpiarse el cuerpo usan una
medicina comun, solo para perfumarse...
pero el otro sudor, donde se usa la medicina
sagrada, ese se mantiene en secreto. Se
atesora para usos importantes, de maneras
importantes. Pagan mucho por esta
ensefianza [como identificar, recolectar,
preparar y usar estas medicinas]. Eso es lo
que les ensena el Anciano. (p. 96).

Figura 3
Excavando Sawict. Fotografia de Hailey Allen.

Aqui, presenciamos la leccion de continuidad
através de Huli.. El recuerdo de Bobbi ilustra
como la ceremonia se desplaza por el espacio y
como aquellos comprometidos con mantenerla
viva reconstruyen continuamente lo sagrado.

Vine Deloria Jr. describe la profunda
importancia del espacio para los pueblos

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

indigenas: “Los indigenas estadounidenses
consideran sus tierras —su lugar— como
poseedoras del significado més elevado posible,
y todas sus declaraciones se realizan teniendo
en cuenta este punto de referencia” (Deloria,
2023, p. 55). Ademés, aclara esta distincion
entre las cosmovisiones occidentales e indigenas
para destacar la centralidad de la tierra en el
pensamiento indigena.

El afirma: “Cuando un grupo se ocupa del
problema filoséfico del espacio y el otro del
problema filoséfico del tiempo, entonces las
afirmaciones de cualquiera de los dos grupos no
tienen mucho sentido cuando se transfieren de un
contexto a otro sin la debida consideracion de lo
que esté ocurriendo”. (Deloria, 2023, p.55).

En estos recuerdos y experiencias, recuerdo
que Huli no es solo aliento o viento, sino una
fuerza vital que se mueve a través del espacio
y la ceremonia, nutriendo mi alma mediante
el parentesco y transformando y refinando mi
conocimiento con cada encuentro con la tierra.
A través de la tierra, recuerdo como respirar de
nuevo y como restaurar la relacion con ella que
el colonialismo intent6 romper. A través de la
risa de mi prima pequeiia, las historias de mi tia
abuela y el recuerdo de mi carifiosa y bondadosa
abuela, recuerdo que la medicina reside en la
tierra y dentro de nosotros, a través de nuestra
respiracion, en nuestras manos, en nuestros
suefios y en nuestra memoria. Esta es la belleza y
la ternura de regresar a la tierra y transmitir las
ensefanzas a la proxima generacion, para sanar,
reparar y reconstruir lo que se rompid, y para
mantener vivo lo sagrado a través de historias y

tradiciones.

FOURTH WORLD JOURNAL



38

HAILEY ALLEN

Gestionando la memoria: Kiutus Jim y los
vientos de resiliencia

Figura 6
Camisetas de la Carrera Kiutus Jim de los ultimos dos afios
(2024 y 2025). Fotografia de Hailey Allen.

Figura 4 La carrera anual de Kitus Jim es mucho
Ku'pin utilizado para desenterrar raices. Fotografia de mas que una simple carrera. Es una ceremonia
Hailey Allen

viva que encarna la resistencia, la memoria y

la fortaleza del pueblo Yakama, transmitida a
través de la presencia y el liderazgo de las mujeres
Yakama, cuyo papel sigue siendo fundamental
para preservar su dimension ceremonial.
Ubicada en la tierra ancestral de mi familia y
continuada por la familia extendida, representa
la interconexidn, la medicina relacional y la
resiliencia ceremonial, reflejando una practica
compleja que resiste las fuerzas coloniales y
destructivas que amenazan la existencia del
pueblo Yakama.

Como descendiente de Jim, mi participacion
es personal y etnografica. El nombre conlleva
un legado que abarca décadas, demostrando

la resiliencia, la brillantez, la tenacidad y la

Figura 5 resistencia que representa la carrera. Correr

Preparativos para la excavacion. Ku'pin y Waapas (cestas . ha sid L, . ial .
para excavar). Fotografia de Hailey Allen. siempre ha sido una practica ceremonial en mi

familia; al igual que los Primeros Alimentos y

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



39

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

otras practicas tradicionales, la carrera simboliza
la resistencia indigena y la fortaleza espiritual
necesaria para contrarrestar la aniquilacion
colonial y la destruccion ecolégica.

Mi tio abuelo, el atwai Russell Jim, me
recuerda que la resistencia es mas que
supervivencia fisica; es una fuerza de espiritu
milagrosa. En el documental “A Quiet Warrior”
(Un guerrero silencioso), del fallecido cineasta
Jeanne Givens, mi tio abuelo comenta sobre la
extraordinaria fuerza de los caballos salvajes.
Describe como pueden correr todo el dia, y
afiade: “Los caballos eran magnificos... tenian
la capacidad de correr todo el dia... parecian
llegar hasta lo més profundo de su ser”. Ahi es
donde reside la verdadera salud, en todo sentido:
espiritual, fisico, emocional y relacional.

Aunque este afio corri una carrera dificil, llevé
conmigo sus palabras, repitiéndome: “Busca en
lo mas profundo de tu corazén”. Pido valor y
fuerza para explorar esa profundidad y abrazar
esa fortaleza. Este acto de resiliencia me recuerda
que la supervivencia es inseparable de la lucha, y
que la resistencia no existe en el aislamiento; se
despliega a través de la tierra, los espiritus que me
rodean y la familia que corre a mi lado, tanto en
cuerpo como en memoria.

Una ceremonia marca la finalizacion de la
carrera Kiutus Jim. Después de la carrera, se
realiza un sorteo para cada participante, una
ceremonia del salmon y una ensefianza. Mi
tia abuela Bobbi siempre est4 en la cocina,
preparando el salmén y la comida para todos. La
observo moverse con soltura; sabe exactamente

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

lo que se necesita, casi sin hablar, y esta
completamente dedicada a su labor. Las mujeres
de nuestra tribu siempre trabajan arduamente.
Siempre en movimiento, siempre preparandose,
siempre asegurandose de que todos estén bien
atendidos.

Sin embargo, es mas que solo cocinar. Pienso
en la comida y en la medicina que se le ahade.
Es mas que una comida. Los pensamientos
y sentimientos que la tia Bobbi alberga al
prepararla también forman parte de la medicina.
El carifo, la intencion, la energia que transmite se
transfieren a la comida. Eso es lo que comemos,
eso es lo que nos nutre.

Escuché a mi tio abuelo, Robert Jim (el otro
Bobbi Jim), hablar sobre este lugar especial y
las reuniones que aqui se celebraban. Habl6 de
su abuelo, mi tatarabuelo Kiutus, y de lo buen
corredor que era. Las historias de los juegos y
las reuniones especiales que se llevaban a cabo
aqui aun se sienten en el aire. El Huli evoca estos
recuerdos y los trae de vuelta a este espacio. La
memoria regresa al lugar, y experimentamos
la transmisién del conocimiento a través de su
aliento. Sus ensefianzas ofrecen una renovacion
de nuestro espacio sagrado, un recuerdo. La
narracion y la memoria preservan la continuidad
cultural, y el espacio funciona como un deposito
vivo de epistemologias ancestrales, que sostiene la
identidad y la capacidad de adaptacién a través de
las generaciones.

Durante la carrera, pasamos cerca del
cementerio donde estan enterrados muchos
de mis familiares. Estuvimos aqui hace apenas

FOURTH WORLD JOURNAL



40

HAILEY ALLEN

un par de meses para limpiar y decorar sus
tumbas. Cada Dia de los Caidos, vamos a varios
cementerios indigenas y limpiamos la tierra,
retiramos las ofrendas antiguas que se han roto

o deteriorado y las reemplazamos con objetos
nuevos con significado (molinillos de viento,
banderas estadounidenses para los veteranos,
flores en jarrones de cristal y pequenos recuerdos
como figuritas de animales, joyas u otros objetos
personales).

La carrera tiene lugar el 4 de julio, una elecciéon
deliberada. La Nacién Yakama solia disfrazar
la festividad como una celebracion patridtica
del Dia de la Independencia, usandola como
pretexto para reunirse en ceremonias durante
la época de asimilacién indigena, cuando el
gobierno estadounidense prohibi6 las reuniones
ceremoniales y las grandes concentraciones. Esta
demostracion patriotica les servia de resquicio
legal, permitiéndoles celebrar ceremonias
mientras engafaban al gobierno estadounidense
haciéndole creer que celebraban el Dia de
la Independencia. Jacob (2021) plasma esta
resistencia estratégica en su libro Fox Doesn’t
Wear a Watch: Lessons from Mother Nature’s
Classroom (El zorro no usa reloj: Lecciones del
aula de la Madre Naturaleza):

“Mis amigos Nez Percés me recuerdan

la historia de la resistencia indigena a la
opresion del estado colonizador que esta
vinculada al Cuatro de Julio. A medida que
las danzas y reuniones indigenas fueron
prohibidas como practicas ‘salvajes’,

los pueblos indigenas brillantemente

FOURTH WORLD JOURNAL

comenzaron a ‘celebrar’ el Cuatro de
Julio, y los agentes indios responsables
de controlar a los nativos asumieron que
tales celebraciones estaban motivadas
por fervor patriotico, evidencia de

que los nativos se estaban asimilando
apropiadamente.” (p. 41).

De esta manera, la Carrera Kiutus Jim no es
solo un acto de resistencia sino una expresion
dinamica de Huli, el viento, que lleva consigo la
memoria, la resiliencia y el movimiento hacia
adelante. Como Huli, estas practicas cambian
y se adaptan, pero permanecen constantes en
su presencia y fuerza. Las mujeres son parte
integral de esta continuidad; su labor, a menudo
invisible pero fundamental, las lleva consigo.
Preparan las comidas, sostienen las ceremonias
y portan la medicina implicita en cada acto de
cuidado. De esta manera, sus esfuerzos son
similares a Huli en tanto que circulan silenciosa
pero poderosamente para asegurar que las
ensefanzas, los recuerdos y las ceremonias
continden. Sus manos y su aliento generan y
nutren la comunidad, creando los vientos de

resiliencia que siguen soplando.

Reflexiones de los ancianos: Rene
Brown sobre las tradiciones de las
casas comunales

Conversé con la anciana Rene Brown,
una respetada miembro de la casa comunal
Wapato, quien se cri6 en la casa comunal y
posteriormente se convirtioé en jefa de la linea

femenina. Este extracto destaca sus reflexiones

WINTER V25 N2 2026



41

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

tras los servicios de la Fiesta del Huckleberry1 del
27 de julio de 2025, centrandose en sus primeras
experiencias, responsabilidades y ensenanzas
dentro de la casa comunal.

Como parte de nuestra conversacion, le pedi
que reflexionara sobre sus primeras experiencias
en la casa comunal y lo que significaba aprender
siendo una nifna. Le pregunté:”¢Puedes compartir
algtin recuerdo de cuando eras mas joven,
creciendo en la casa comunal... o lo que significo
para ti cuando estabas aprendiendo?”

Ella comparti6é: “Un buen recuerdo seria
cuando yo tenia probablemente la edad de Sugar,
que tiene cinco afnos. Estibamos de pie en el
suelo, y mi tia mayor, Amelia, sali6 y nos ensefi6 a

bailar”.

Hizo una pausa por un momento,
reflexionando sobre su infancia y su crecimiento
en la casa comunal con nuestras tradiciones, y
luego compartio: “Estar quietos, no hablar, no
jugar... aprender a cavar y recoger por primera

vez fue una experiencia increible”.

Los nifios no podian cavar ni recolectar hasta
que fueran capaces de valerse por si mismos.
“No podias hacer nada de eso hasta que supieras
peinarte... Una vez que un nifo era capaz de
peinarse y cepillarse los dientes solo, entonces
podia empezar a aprender a cavar y recolectar”.
Las familias atin intentan mantener esta

tradicién.

Al preguntarle sobre las responsabilidades
que tenia durante la ceremonia cuando era joven,

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Rene reflexion6 sobre cémo su participaciéon
comenzod a cambiar desde temprana edad.
Explicé como paso del salon ceremonial
principal a la cocina. Este espacio se convertiria
en fundamental para su contribucion a la
comunidad de la casa comunal.

“Me introdujeron al mundo de la cocina. Asi
que siempre he estado en la cocina desde que
tenia unos diez anos”, recordo.

A partir de ese momento, Rene comenzo
a ayudar con la preparacion de alimentos y
otras tareas relacionadas con la cocina, lo que
se convirtid en su principal responsabilidad
durante la ceremonia.

“He estado en la cocina ayudando:
preparando las raciones, limpiando los saleros
y pimenteros... poniendo los platos para servir.
Hay seis platos. Esa era una de mis principales
responsabilidades.”

A medida que fue creciendo, el papel de Rene
se volvio cada vez mas central, y finalmente
asumio el liderazgo en la cocina.

“Ahora que soy mayor, la cocina se volvid

mia... era mia.”

! Nota de la traductora: “Huckleberry” suele traducirse como
“arandano”. Sin embargo, la palabra “huckleberry” se utiliza en inglés
para referirse a una variedad de bayas, frutos de diferentes especies

de la familia Ericaceae. En contraste, la palabra “arandano” suele
referir unicamente a la variedad azul y roja. Histéricamente, los frutos
de huckleberry han sido un recurso importante de alimentacion y
nutricion para distintos grupos indigenas, y tienen también relevancia
cultural. Se decide no traducir la palabra del inglés, al no contar con un
equivalente al espafiol que comunique la diversidad de estas plantas, su
importancia historica, nutricional y cultural para los pueblos indigenas.

FOURTH WORLD JOURNAL



42

HAILEY ALLEN

Los problemas de salud han hecho que estas
funciones pasen a otros.

“Ya no he podido hacerlo porque me han
operado dos veces de la espalda. Asi que se lo he
pasado a otras personas, y ellas lo hacen.”

Cuando le pregunté a Rene qué le habian
ensefiado desde pequefia sobre como comportarse
o comportarse en la casa comunal, hizo una pausa
y reflexiond.

“Era mas bien... se esperaba que lo hiciéramos.
No es que nos lo ensefiaran, era una mirada que
te dirigian”, dijo.

En lugar de recibir instrucciones directas,
el método tradicional de aprendizaje para los
ninos se basaba en la observacion y las senales
sutiles. Las miradas, la presencia y el ejemplo
comunicaban las expectativas de disciplina. Rene
explico que las ensefianzas formales en la casa
comunal estaban més dirigidas a los tamborileros,
y se esperaba que los nifios se mantuvieran
respetuosos y en silencio.

“Cuando yo era nifia, se suponia que los nifios
debian ser vistos, pero no oidos”, dijo. “Eso era
algo muy importante”.

Senal6 el cambio en las ensefianzas y
expectativas culturales a lo largo del tiempo y
reconoci6 que las generaciones méas jovenes,
incluidos sus propios nietos, no necesariamente
comprendian las costumbres tradicionales y las

expectativas anteriores.

“Mi nieta y los demaés de esta generacion ya no
saben lo que eso significaba”, observo.

FOURTH WORLD JOURNAL

Rene conto que, cuando era pequena, a los
nifios no se les permitia asistir a los funerales
hasta que alcanzaban cierto nivel de madurez y
comprension. Record6 el primer funeral al que
le permitieron asistir, el de su tia Tila Henry,
cuando tenia unos doce afios.

“Creo que el primero que recuerdo fue
cuando tenia unos diez... diez o doce afnos. Ese
fue el primero al que pude ir.”

Rene describid la disciplina en la casa
comunal como “bastante estricta”. Sefiald
que durante su infancia la gente consideraba
inapropiado el comportamiento lidico o
informal que se ve hoy en dia.

“Mis nietos alla afuera comportandose de
forma kushim [salvaje o indomita]—eso no se
podia hacer. Los ancianos estaban sentados alli
con su latigo.”

Senalo el espacio que nos rodeaba,
recordando la forma en que los ancianos
imponian la disciplina, a menudo sin necesidad
de decir una palabra.

“Simplemente te miraban”, dijo,
transmitiendo lo poderosa que podia ser esa
ensefianza silenciosa.

Cuando le pregunté a Rene sobre el papel
de la mujer en la casa comunal, hizo hincapié
en los claros limites ceremoniales que definen
las responsabilidades segin el género. “A las
mujeres no se les permite tocar el tambor
en absoluto”, explica, describiéndolo como
un objeto sagrado designado explicitamente

WINTER V25 N2 2026



43

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

para las responsabilidades ceremoniales de los
hombres.

Continuo explicando la division de roles
dentro de la casa comunal durante la ceremonia.
La cocina, donde trabajan las mujeres, no esta
separada del espacio ceremonial; al contrario, es
un aspecto vital y fundamental del mismo. Esta
distincion refleja una estructura en la que los
roles estan diferenciados, pero profundamente
interdependientes. Como explica Jacob (2013),
citando el estudio de Ackerman sobre las normas
de género en la Meseta, el orden social se basa
en roles “complementarios pero iguales”. Rene
reforz6 esta vision del mundo cuando explico:
“Cuando estamos en la cocina, las mujeres no
pueden ir de caza ni de pesca”. Estas actividades
estan reservadas para los hombres, cuyo rol es
proveer y preparar comida como parte de su
obligacion ceremonial. “Los hombres proveen y
nos la traen”, dijo.

Rene describid el protocolo ceremonial que
se lleva a cabo cuando se trae la caza a la cocina
de la casa comunal. “Cuando traen el venado,
ya viene decapitado. No nos permiten comer
ni ver la cabeza”, explico. El animal se eviscera
previamente, y solo el cuerpo del venado se lleva a
las mujeres. “Eso es algo que se supone que hacen
los hombres. Es un ritual para ellos, no para

» »

nosotras”.,”ella lo sefial6.

Esto pone de relieve la importancia de la
participacion activa de los hombres en las
ceremonias y tradiciones de la casa comunal.
Para mantener un equilibrio armonioso entre los
géneros, es necesario que los hombres también

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

participen y aprendan estas practicas culturales.
De esta manera, el feminismo Yakama depende
de que los hombres perpetien, defiendan y
promuevan las tradiciones, encarnando los roles
complementarios esenciales para la integridad
cultural colectiva de la comunidad.

Cuando pregunté si a las mujeres se les
permite manipular el pescado, Rene aclaré que
si, pero solo después de que los hombres hayan
completado su papel ceremonial.”Después de que
nos lo traigan, si, puedes”, dijo.

Al reflexionar sobre el protocolo de género
en el espacio ceremonial, Rene describi6 como
antiguamente se mantenian limites claros en las
relaciones dentro de la casa comunal. “En mis
tiempos”, explico, “no se permitia tocar a los
hombres”. Recordo6 la profunda convicciéon con la
que se practicaba este respeto: “Tenia un tio, el tio
Will. Nadie, absolutamente nadie, lo tocaba. Los
hombres debian ser respetados de esa manera en
todo momento”.

A pesar de las expectativas formales, Rene
recordaba con carino la relaciéon especial que
tenia con su tio, que, con delicadeza, flexibilizaba
las normas ceremoniales. “Me dejaba abrazarlo”,
dijo. “Todos preguntaban: “¢Qué haces? ¢Por qué
lo abrazas?”. Pero me lo permitia. Y, la verdad,
eso era muy especial para mi, de nifa. Y él incluso
me devolvia el abrazo en publico”. Para ella, estos
momentos eran significativos y reflejan tanto los
lazos familiares como la cuidadosa negociacion
del respeto dentro de las estrictas expectativas
culturales. “Mi difunto hermano y yo éramos muy
unidos a é1”, anadio6. “Asi que era bonito poder
hacer eso con él, sentirnos parte de la familia”.

FOURTH WORLD JOURNAL



44

HAILEY ALLEN

Cuando se le pregunto si esos limites
ceremoniales habian cambiado en los tltimos
anos, Rene reconocio los cambios. “Si, ahora...
ahora los hombres se abrazan”, senalo. “Y ya
no se sientan en el lado de los hombres. Incluso
los hombres se sientan con las mujeres, y las
mujeres con los hombres”. Este cambio en
la etiqueta espacial y relacional marca una
transicion generacional. “Antes no se podia hacer
eso”, enfatiz6. Al preguntarle cuando empez6 a
notar el cambio, reflexion6: “Empez6 a cambiar,
probablemente... uf, diria que hace unos veinte
anos. Hace unos veinte afios, todo empez6 a
cambiar”.

“Ahora se oye a los percusionistas. Nuestra
seccidn de percusion... porque muchos de ellos
ya fallecieron. Asi que la seccion de percusion
es diferente. Estan intentando ensefar a la

generacion mas joven cémo hacerlo.”

Cuando se le pregunté qué opinaba sobre el
desempeiio de la generacién mas joven con la
bateria, ella respondio:

“Es diferente. Es diferente.”

Continud, comparando las practicas actuales
con las de su infancia:

“Es igual que con las mujeres... con las
recolectoras y las excavadoras. Ahora es diferente.
Los tiempos son muy distintos a como eran
cuando yo era joven. Antes era muy estricto.
Ahora es mas permisivo.”

Rene describi6 algunos de los cambios en las

expectativas:

FOURTH WORLD JOURNAL

“Pueden tener teléfonos. Pueden hablar con

sus hijos. Pueden tener nietos.”

Cuando se le coment6 que “simplemente se
siente diferente”, Rene respondio:

“Si, es diferente. Aunque es una experiencia de
aprendizaje para todos. Todos estan intentando
aprender.”

Esta reflexion explora la flexibilidad y
los cambios dindmicos que permiten la
perdurabilidad de la tradicion y la cultura.
Estos cambios posibilitan modificaciones en los
estandares sociales, creando una estructura y
funcion flexibles. Este concepto se asemeja al
viento, que puede transformar el entorno y las
circunstancias, y cuya adaptabilidad le permite
ajustar su funcion y seguir prosperando. De
manera similar, las narraciones orales se emplean
con frecuencia porque permiten flexibilidad y
la coexistencia de multiples comprensiones,
ensefianzas y practicas. Rechazan los ideales
rigidos y compartimentados de las ideologias
y epistemologias occidentales, dando cabida a
la multiplicidad y la adaptacion a lo largo del

tiempo.

Le pregunté a Rene sobre el papel de la mujer
durante los cantos y bailes en la casa comunal,
sabiendo que las mujeres no tocan el tambor.
Respondi6 sin dudar: “Si, no nos permiten tocar
el tambor. Las mujeres, para ser honesta, nos
mantenemos al margen. Tenemos que apoyar a
los hombres”. Anadi6 que el papel de la mujer en
este contexto es “estar a su lado, més o menos, sin

interrumpirlos”.

WINTER V25 N2 2026



45

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

Al preguntarle sobre la Ceremonia de los
Primeros Alimentos, Rene habl6 con reverencia
y claridad. “Los Primeros Alimentos son
sumamente importantes para nosotros como
pueblo indigena”, comenzd, “porque nos nutren”.
La describi6 como un tiempo de renovacion
al “principio de la primavera”, que marca la
llegada del “primer salmon, las primeras raices
que desenterramos, los venados, los alces”.
Reflexiond: “Es nuestra primera salida, el ser
vistos de nuevo... para estar abiertos y presentes”.
Enfatiz6 no solo el significado ceremonial, sino
también la importancia practica de recolectar
y conservar los alimentos: “Cuando vamos a
excavar y cosechar, también es importante
conservar los alimentos para que nos duren

durante el invierno”.

Rene también senal6 la division del trabajo
por género en la preparacion de alimentos,
especialmente en el pasado: “Si se trata de secar la
carne de venado y alce, los hombres se encargan
de eso. Asi que, normalmente, las mujeres no se
ocupan de ello”. Pero observ6 un cambio en la
practica contemporanea y anadid: “Ahora se ven
muchas més mujeres... En mi época, no habia
muchas que se dedicaran a eso”.

Este cambio ilustra la necesidad constante
de preservar y mantener nuestras ceremonias,
lo que a veces exige apartarse de las practicas
tradicionales. Durante nuestra entrevista, Martina
describi6 ocasiones en las que la falta de venados
para la ceremonia obligb a las mujeres a cazar.
Nuestra comunidad tradicionalmente depende
de los hombres para obtener la carne. Cuando
esta responsabilidad no se cumple, nuestras

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

practicas ceremoniales se ven significativamente
afectadas, lo que hace necesario que las mujeres
asuman ocasionalmente este rol para asegurar la
continuidad de la ceremonia. Un patrdn similar
se observa en la pesca, donde las mujeres han
asumido cada vez mas roles y responsabilidades
que son cada vez més inclusivos en cuanto al

género.

Pregunté sobre los protocolos para el duelo
por la pérdida de un ser querido, haciendo
referencia a lo que Martina habia comentado
sobre esperar antes de regresar a las montanas.
Rene afirmé que, tradicionalmente, la expectativa
es que las personas esperen un afo entero antes
de retomar ciertas practicas y responsabilidades
ceremoniales. “Hay que tomar distancia”,
explic6. Durante este tiempo, no esta permitido
ir a las montafas ni a zonas de excavacion, ya
que hacerlo se consideraria un taba. “Si vas alli
y arrancas las raices, si recoges las bayas, esas

bayas y esas raices no volveran jamas”.

En cambio, otros se hacen cargo de esas
responsabilidades. Rene recordé como, tras el
fallecimiento de su hermano en 2023, la gente le
trajo raices y bayas a su familia. “Iban a recoger
las raices y luego las traian en bolsas de basura
para que pudiéramos abonarlas y cuidarlas,
para que estuviéramos listos para el funeral”.
Anadio que trajeron “cientos y cientos de bayas”,
enfatizando el esfuerzo colectivo que implica

honrar este momento de duelo.

Cuando le pregunté sobre el impacto de
los tratados en las practicas ceremoniales y la

continuidad cultural, Rene fue sincera. “Voy a ser

FOURTH WORLD JOURNAL



46

HAILEY ALLEN

completamente honesta”, dijo. “Tengo 54 afios

y jamas he leido el tratado en mi vida”. Aunque
record6 que su madre la inst6 a leerlo cuando

se postul6 para Miss Nacion Yakama en 1989
—"tienes que leer el tratado, tienes que entender
de qué se trata”—, Rene admiti6: “Solo le eché un

vistazo por encima... No sé qué implica”.

Su comprension de los derechos consagrados
en los tratados se ha ampliado gracias a su trabajo
en el sistema federal, donde ahora se enfrenta a
las implicaciones practicas de dichos derechos.
“Ahora entiendo mejor cuales son nuestros
derechos consagrados en los tratados y qué se
supone que podemos hacer”, sefial6. Si bien estos
derechos influyen en su vida actual, reconocio:
“Me afectan en algunos casos, pero no en todos”.

Hablamos sobre las perturbaciones mas
amplias que politicas como la aplicacion de
tratados y los internados han tenido en las
ceremonias, el idioma y el conocimiento
intergeneracional. Rene reflexiono sobre los
desafios: “No creo que nos haya afectado tanto
aqui en la reserva”, dijo al principio. Pero
luego anadi6: “Entiendo un poco de yakama...
Puedo hablar un poco cuando hablo con mi
nieta, pero fue mi decisién”. Reconoci6 que las
interrupciones causadas por la supresion de
las ceremonias y el idioma tuvieron un efecto
generacional: “Una vez que eso termino, ya no se

permite hacerlo, y eso es muy dificil”.

Rene también reconoci6 la distancia que
algunas personas sienten con respecto a la
vida ceremonial, en particular aquellas cuyas

familias se vieron directamente afectadas

FOURTH WORLD JOURNAL

por los internados o el desplazamiento. “Hay
quienes vienen porque dicen: “No sé qué estoy
haciendo. ¢Alguien me puede ayudar, por favor?”,
compartid. La vulnerabilidad de quienes buscan
reconectarse refleja tanto una interrupcion en la
transmision del conocimiento como la resiliencia
de nuestra cultura y el deseo de quienes buscan
reconectarse con lo que se perdi6 o se rompi6 en
su linaje.

Rene sefial6 que algunos miembros de la
comunidad, en particular aquellos cuyas familias
fueron apartadas de las practicas tradicionales,
podrian no estar familiarizados con la casa
comunal ni con sus ceremonias. Comento:

“Hay quienes vienen porque dicen: ‘No sé qué
estoy haciendo. ¢Alguien me puede ayudar, por
favor?””. Describi6 a un hombre Yakama inscrito,
de unos sesenta anos, que “no tiene ni idea de qué
es la casa comunal ni de qué se trata la iglesia”
porque “no creci6 en un entorno asi” y “estaba
fuera de la reserva”. Rene expreso su disposicion
a apoyarlo en su aprendizaje, diciendo: “El
realmente quiere ser parte de esto, tener esa
sensacion tradicional. Asi que estamos tratando
de brindarle esa experiencia y ese conocimiento”.

Respecto a la reconexidn cultural, Rene
explico: “Tenemos gente que viene y estamos
intentando aprender y ensefiar, y estan
dispuestos, ansiosos. Quieren saber de qué se
trata”. Identifico el idioma como un desafio
importante, afirmando: “La barrera del idioma...
no muchos de nosotros lo hablamos”. Si bien ella

» &

“lo entiende”, “no lo habla con fluidez”, y “las
personas que vienen tampoco lo entienden ni lo

hablan”. Sefial6 que “muchas de las personas que

WINTER V25 N2 2026



47

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

estan aqui no lo hablan, excepto Deland, el lider.

El si lo habla, pero nadie més aqui”.

Rene describio la historia de Deland: “Deland
lleg6 a nosotros sin haber hablado yakama
nunca antes”, pero “queria recuperar su nombre
indigena; su abuela habia fallecido”. Queria
recuperar el nombre indigena de su abuela.

Y dijo: “Voy a aprender a hablar el idioma”.
Y lo logré”. Anadio6: “Fue a la universidad, se
matricul6 en la clase de idioma y lo aprendi6 en

un ano”.

Rene enfatiz6 que aprender la lengua yakama
es sumamente valioso cuando se practica en
interaccion. “Es bueno tenerla a mano mientras
se aprende, siempre y cuando se pueda conversar
con alguien”, explic6. Reflexionando sobre su
propia experiencia, compartié como su madre la
animaba a hablarle solo en su lengua materna:
“Le decia... no me hables en inglés. Solo quiero
que me hables... en ichishkiin”. Este método,
aunque significativo y expresado mediante
acciones, no estaba exento de dificultades. “Era
diferente porque no entendia, ya que tenia que
repetirmelo todo”, record6 Rene, sefialando
que su dificultad con la pronunciacién anadia
otra complicacion. “Era muy frustrante para
ella porque yo no lograba dominar la lengua, los
dialectos, ya que hay 14 dialectos diferentes”.

Rene explico la diversidad lingiiistica de
la Nacién Yakama. “Hay 14 tribus y bandas
diferentes en la reserva Yakama... aqui en la casa
comunal Wapato, decimos chush, en Priest, dicen
chush. En el rio, dicen cheesh... cada uno tiene
un dialecto diferente. Si bien algunos dialectos

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

todavia se hablan, reconoci6 que otros ya no

se hablan. Afiadid: “Los ancianos del rio... no
quedan muchos. Y... hay uno en Priest Rapids,
donde quedan bastantes, y los nifos lo estan
aprendiendo. Asi que si, nuestros nifios aqui estan
tratando de aprender y nosotros de comprender”.

Cuando le pregunté qué consideraba mas
importante para las generaciones mas jovenes,
Rene respondi6 directamente: “Aprender
las tradiciones, seguir nuestras tradiciones...
simplemente tener la mente abierta”.

Describi6 como se esfuerza por transmitir este
conocimiento, en particular a su nieta. “Ella tiene
ganas de aprender, y yo la ayudo, le ensefio... hoy
estibamos sentadas a la mesa y ella dijo: ‘iOh,
piyaxi [raiz tradicional]”.

Rene senal6 que, si bien muchos jovenes
quieren aprender, las distracciones como los
videojuegos a menudo interfieren. “La generacion
mas joven si quiere aprender mas, pero al
mismo tiempo, esta el tema de los videojuegos”.
Comparti6 la historia de uno de sus nietos, quien
participa en la banda de percusion pero tiene
dificultades para concentrarse. “Simplemente los
hace atrasarse. Pero trato de animarlo y ayudarlo
a mantenerse en la fila”. Otro nieto, comento,

“no quiere... se queda en su habitacion jugando
videojuegos. Todo el dia. Es como, no puedes
hacer eso”. Expreso6 su preocupacion: “Deberia
haber estado aqui hoy para servir agua, porque le
gusta servir agua, pero no asisti6”. Reflexionando
sobre el cambio generacional, compartio: “La
tradicion se les esta escapando poco a poco”.
Hizo hincapié en la importancia de la ensefianza
temprana: “Pero si les ensefias a esta edad...
entonces puede que lo aprendan”.

FOURTH WORLD JOURNAL



48

HAILEY ALLEN

Recolectar con cuidado: Tmaani
(recolectar bayas, cosechar fruta)
en la practica

La siguiente seccion reflexiona sobre mi
experiencia personal al adentrarme en las
montafias y participar con las mujeres en la fila
para la casa comunal Yakama. Mi abuelo atwai
(tio abuelo) Russell Jim fundé nuestra casa
comunal, el White Swan Community Center
(Centro Comunitario Cisne Blanco). Su esposa,
mi tia abuela Barbara Jim, es ahora una de las
lideres, junto con mi Kathlah (abuela) Carol
Lucei, supervisando las practicas ceremoniales
y de recoleccion de alimentos, coordinando
el montaje, la limpieza, la organizacion,
la disposicion de las mujeres en la fila y
asegurandose de que todas tengan la vestimenta
tradicional necesaria.

Al crecer y asistir a la casa comunal, siempre
me senti profundamente conectada con la tierra
y la religion, rodeada del inmenso amor de mi
familia en toda la comunidad. El afio pasado
tuve la oportunidad y el honor de unirme al
grupo de mujeres que se dedican a la recoleccion
y excavacion de la tierra. Esto representa
una oportunidad excepcional que conlleva
importantes responsabilidades. Participar en este
trabajo va mas alla de la simple rutina; implica
forjar una profunda conexion con la tierra.

Como expreso una de las lideres del grupo de
mujeres, se trata de “abrir el alma a las bayas”,
permitiendo que la tierra y tu ser se entrelacen.
Requiere humildad para aceptar la sanacion,
la medicina, presente a lo largo de todo el

FOURTH WORLD JOURNAL

Figura 7

Chchdya (Arbusto de juneberry). AUn no esta listo para la
cosecha. Estos frutos maduran antes que el huckleberry y
las cerezas de Virginia. Fotografia de Hailey Allen.

proceso. Mis maestras enfatizaron que mantener
un buen corazén —y cultivar pensamientos y
sentimientos positivos y de gratitud— es esencial.
Aprendimos que los sentimientos y pensamientos
que experimentamos al conectar con la tierra 'y
recolectar la medicina deben ser respetados y
honrados. Esta energia que llevamos dentro se
absorbe en la medicina. Si surgen pensamientos
daninos durante cualquier parte del proceso
(recoleccion, limpieza, preparacion o servicio),
esa energia se adherira a la medicina y la

corrompera.

WINTER V25 N2 2026



49

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

Tmish (cerezas de Virginia) del
valle de Yakama

Me preparaba para ir a recolectar bayas con
las hermanas Swan de la casa comunal cuando
mi hija de 8 afios se despert6 temprano y me
pregunté adénde ibamos. Le recordé, como antes
de nuestra visita, que era una gran oportunidad:
iba a reunirme con las mujeres para recolectar
bayas. Se levant6 de un salto, frotadndose los ojos
adormilados (habiamos viajado tarde la noche
anterior a Yakima y habiamos dormido poco) y
dijo emocionada: “iYo también quiero ir!”.

Nos vestimos, preparamos nuestro almuerzo
y salimos a encontrarnos con las mujeres.
Esperandolas en White Swan, en el Cougar Den,
desayunamos y compartimos nuestra emocion. Le
expresé mi gratitud por haber elegido asumir este
rol, senialando que, al comenzar su participacion
en la practica viva a una edad tan temprana,
acumularia experiencia y conocimiento para
compartir con las generaciones mas jovenes. Fue
un hermoso momento de aprendizaje conjunto, el
Huli en accion.

Tras reunirnos con el grupo de mujeres, nos
dirigimos al valle para pasar el dia recolectando
cerezas de Virginia. Los pajaros nos acompanaron
durante el trayecto, volando, danzando,
revoloteando y girando.

Hablamos con los pajaros mientras mi hija
sonreia, intentando capturar en fotografias este
encuentro, absorbiendo y tratando de preservar
el momento y las cualidades medicinales del
entorno: el lugar donde nuestros ancestros han
estado durante siglos y mas. Nos maravillamos

WINTER V25 N2 2026

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

con las ondulantes colinas que nos rodeaban.

El dia era hermoso e inusualmente fresco para
principios de agosto en esta region semiarida.
Experimenté una profunda respuesta somatica,
una conciencia de las células de mi cuerpo
vibrando con la memoria ancestral, un despertar
de nuestro ADN en relacion con este lugar y

un refuerzo de la profunda interconexion entre
la tierra, el cuerpo y la herencia. Estabamos
agradecidos por esta oportunidad de transmitir y
participar en nuestras tradiciones.

Unos dias antes de reunirme con las mujeres,
pasé el dia cosechando wisik (zarzamoras) en
Ferndale y dediqué la tarde a hacer mermelada
por primera vez, envasando los frascos para
regalarlos. Este proceso de recoleccion y
preparacion de regalos estuvo impregnado de
un cuidado intencional, reflejando una antigua
practica familiar arraigada en el principio
indigena de reciprocidad: un ciclo continuo de dar
y recibir que fortalece las relaciones.

Figura 8
Tmishaash (Arbusto de cerezo de Virginia), White Swan,
Washington. Fotografia de Hailey Allen.

FOURTH WORLD JOURNAL



50

HAILEY ALLEN

Llevé la mermelada de zarzamora como
muestra de gratitud y me presenté de nuevo
a las mujeres, pues hacia muchos afios que
no las veia. Durante la altima década, habia
frecuentado principalmente la casa comunal de
Wapato, mientras que estas mujeres, parientes
por matrimonio, pertenecian a la casa comunal
del Cisne Blanco, que yo rara vez habia visitado,
salvo para el pawanikt (ceremonia de bautizo)
de mis hijos el verano anterior. El acto de dar,
aunque modesto, era importante, sobre todo
porque mi hija observaba y asimilaba esta
practica. El obsequio reconocia la interconexion
entre las personas, la tierra y nuestros ancestros.
También reconoce que honramos el privilegio de
recolectar de la tierra y asumimos con seriedad la
responsabilidad de honrar estos dones mediante
la generosidad.

Al reunirnos para recoger cerezas silvestres,
formamos una fila a lo largo del camino de tierra,
cada uno sosteniendo su primera cereza, una
sola cereza de Virginia cuidadosamente sujeta
entre el pulgar y el indice de la mano derecha,
ordenados de mayor a menor edad y mirando
hacia el este. Hicimos una pausa para orar,
cantar y presentarnos en ichishkiin con nuestros
nombres indigenas. Agradecimos la lluvia que
nos cay6 encima, un regalo que refresco el dia,
nutrio la tierra y refresco los primeros alimentos y
medicinas.

Pasamos el dia recolectando, compartiendo
historias, y mi hija hizo nuevas amigas. Las
mujeres tenian edades comprendidas entre poco
mas de un ailo y ancianas matriarcas, lo que
refleja el conocimiento intergeneracional y la
continuidad cultural.

FOURTH WORLD JOURNAL

Figura 9
Mi hija, Ava Lien, limpiando y secando su Tmish (cereza de
Virginia) Fotografia de Hailey Allen.

Conclusion

En esencia, este proceso ha sido dinamico
y libre, desarrollandose a ritmos ciclicos y a su
propio compés. Guiada por mi intuicion, este
proceso ciclico e iterativo me ha permitido
sumergirme en la experiencia de la investigacion,
dando forma a un enfoque que trasciende la
observacion y ofrece una ceremonia reflexiva
y participativa. A través del trabajo de campo
—recolectar bayas, excavar por raices, realizar
carreras ceremoniales y entrevistar a ancianos—
adquiri un conocimiento inmenso, que sento las

WINTER V25 N2 2026



51

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS

bases para que la investigacion experimental y

participativa se convirtiera en erudicion indigena.

Este marco fue comprendido y analizado
desde la perspectiva de una mujer indigena,
lo que contribuy¢ significativamente a la
exploracion académica de la cultura Yakama.
Esta investigacion evolucion6 hacia un
acto ceremonial, que floreci6 como un acto
de resistencia que confronté y rechazo los
mecanismos coloniales de borrado y erradicacion
cultural. Al escribir desde nuestros marcos
culturales, contribuimos al conocimiento
académico, preservamos y transmitimos las
enseflanzas indigenas y empoderamos a las
mujeres de nuestras comunidades para que
continden con esta labor.

Estas lecciones enriquecieron mi comprension
e ilustraron la rica y sagrada medicina que la
investigacion ceremonial puede ofrecer. Todo
esto fue posible gracias al apoyo y la guia de las
mujeres de la casa comunal y de los ancianos,
quienes tan generosamente me brindaron
su apoyo y compartieron conmigo historias,
reflexiones y experiencias enriquecedoras, por lo
que siempre estaré profundamente agradecida.

REFERENCIAS

TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Huli encarna el conocimiento como vitalidad,
sustentando la resiliencia cultural a través de
ensefnanzas intergeneracionales y la gestion
ecologica. Mediante las leyendas, ceremonias
e historia oral de los Yakama, he demostrado
cémo Huli impulsa el flujo de conocimiento y
sanacion como una forma de resistencia a la
disrupcién colonial, destacando a las mujeres
Yakama como portadoras fundamentales de
resiliencia. He descubierto que, a través de la
reverente gestion de las mujeres Yakama como
guardianas del conocimiento tradicional y
posicionadas como el alimento generativo de la
comunidad y la tierra, las historias, ceremonias
y practicas de reunién y ensefianza han creado
un esfuerzo colectivo para sanar las heridas
historicas y reafirmar nuestra sagrada relacion
con la tierra. Vi esperanza y vitalidad reflejadas
en los ojos de las ancianas y las lideres del
linaje femenino. Su gratitud, como Huli,fluia
por la casa comunal, llevando consigo la fuerza
de sus corazones y su compromiso de honrar
y preservar nuestras tradiciones, reforzando y
nutriendo un futuro vibrante y esperanzador

para las siete generaciones venideras.

Beavert, V. R., & Hargus, S. L. (2018). Ichishkiin Sinwit Yakama / Yakima Sahaptin dictionary (1st ed.).

University of Washington Press.

Beavert, V. R., & Underriner, J. L. (Eds.). (2019). The Gift of Knowledge / Ttntiwit Atawish Nch’inch'imami:
Reflections on Sahaptin Ways. University of Washington Press.

Betasamosake Simpson, L. (2020). As we have always done. University of Minnesota Press.

WINTER V25 N2 2026

FOURTH WORLD JOURNAL



52

HAILEY ALLEN

Betasamosake Simpson, L. (2025). Theory of Water: Nishnaabe Maps to the Times Ahead. Haymarket Books.

Brockie, T. N., Heinzelmann, M., & Gill, J. (2013). A framework to examine the role of epigenetics in
health disparities among Native Americans. Nursing Research and Practice, 2013, 410395. https://doi.
org/10.1155/2013/410395

Cajete, G. A. (2020). Indigenous science, climate change, and indigenous community building: A framework of
foundational perspectives for indigenous community resilience and revitalization. Sustainability, 12(22), 9569.
https://doi.org/10.3390/su12229569

Consortium of Johnson-O’Malley Committees of Region IV, State of Washington, (Ed.), Beavert, V. R. (Project
Director), & Walker Jr., D. E. (Technical Advisor). (1974). The way it was (Anaku Iwacha): Yakima legends (1st
ed., Library of Congress Cat. No. 74-33971). Franklin Press.

Dashtdar, M., Dashtdar, M. R., Dashtdar, B., Kardi, K., & Shirazi, M. K. (2016). The concept of wind in
traditional Chinese medicine. Journal of Pharmacopuncture, 19(4), 293—302. https://doi.org/10.3831/
KPI.2016.19.030

Deloria, V., Jr. (2023, June 20). God is red (4th ed.). Fulcrum Publishing.
Deloia, J., Barbiero, V. (2018). Essentials of Public Health Biology. United States: Jones & Bartlett Learning.

Jacob, M. M. (2014). Yakama Rising: Indigenous cultural revitalization, activism, and healing. University of
Arizona Press.

Jacob, M. M. (2020). Huckleberries and Coyotes: Lessons from Our More Than Human Relations (illus. by C.
Buck). Anahuy Mentoring, LLC.

Jacob, M. M. (2021, March 25). Fox Doesn’t Wear a Watch: Lessons from Mother Nature’s Classroom. Anahuy
Mentoring, LLC.

Jacob, M. M. (2022, August 21). Birthday Gifts: Honoring People and Places We Love. Anahuy Mentoring, LLC.

Jacob, M. M., & RunningHawk Johnson, S. (Eds.). (2019). On Indian Ground: The Northwest (1st ed.).
Information Age Publishing.

Korn, L. E. (2013). Rhythms of Recovery: Trauma, Nature, and the Body. (en italicas, con punto al final)(1st
ed.). Routledge.

Milliren, K. C. (2020). Resurrection flowers and Indigenous ecological knowledge: Sacred ecology, colonial
capitalism, and Yakama feminism as preservation ethic (Master’s thesis). Purdue University Graduate School.
https://doi.org/10.25394/PGS.12749612.v1

Rogers-LaVanne, M. P., Bader, A. C., de Flamingh, A., Saboowala, S., Smythe, C., Atchison, B., Moulton, N.,
Wilson, A., Wildman, D. E., Boraas, A., Uddin, M., & Worl, R., Malhi, R. S. (2023, September 8). Association
between gene methylation and experiences of historical trauma in Alaska Native peoples. International Journal
for Equity in Health, 22(1), 182. https://doi.org/10.1186/512939-023-01967-7

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



53

MUJERES YAKAMA EN LA CASA COMUNAL: MEDICINAS TRANSMITIDAS POR EL HULi Y CEREMONIAS
TRADICIONALES DE LOS PRIMEROS ALIMENTOS. PARTE 1

Shiva, V. (2020). Reclaiming the commons: Biodiversity, traditional knowledge, and the rights of Mother
Earth. Synergetic Press.

Smith, L. T. (2012). Decolonizing methodologies: Research and Indigenous peoples. Zed Books.

Thornton, R. J. (2017). Healing the exposed being: The Ngoma healing tradition in South Africa [e-book]. Wits
University Press. https://doi.org/10.18772/22017075850

Este articulo puede citarse como:
Allen, Hailey. 2026. “Mujeres Yakama en la casa comunal: medicinas transmitidas por el Huliy
ceremonias tradicionales de los primeros alimentos: parte 1.” Fourth World Journal 25 (2): 26—53.

ACERCA DE LA AUTORA

Hailey Allen

Hailey Allen (Thx) es Yakama y Umatilla y recientemente obtuvo una
licenciatura en Salud Publica, con especializaciones en Ciencia Politica y
Estudios Indigenas Americanos. Exbecaria de verano de CWIS, actualmente
se integra a la organizacion como Kiaux Russell Jim Public Health Research
Fellow, donde su trabajo se centra en la medicina tradicional de las mujeres.

Su trayectoria estuvo profundamente influenciada por su tio abuelo, el fallecido anciano
yakama Russell Jim —lider del longhouse y protector ambiental—, cuyo compromiso con la
comunidad marco su enfoque hacia la investigacion y la salud ptblica. Desde una perspectiva
feminista indigena, su labor académica destaca los roles de las mujeres dentro del longhouse
yakama. En “Mujeres Yakama en la casa comunal: Medicinas transmitidas por el Huli y
ceremonias tradicionales de los Primeros Alimentos”, explora como la medicina, la ceremonia
y las ensenanzas de los Primeros Alimentos sostienen el conocimiento cultural a través de las
generaciones. Allen es también madre de dos hijos, corredora de fondo, cofundadora de Huli
Boardshop en Ferndale, Washington, y artista visual profesional incluida en el ArtsWA Public
Artist Roster, donde crea retratos abstractos audaces y de miltiples capas que centran a las
mujeres indigenas.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



Uteros, lavados y sabiduria
Etnobotanica traslacional y practicas de curacion
con plantas de las mujeres haitianas en la didspora

Por Ella T. Vardeman, Ph.D.; Shelsa Juste; Johanne Jacques; Hitline Lamarre;
Edward Kennelly, Ph.D.; e Ina Vandebroek, Ph.D.

Traduccion de Yesenia Cortés

RESUMEN

La investigacion comunitaria es importante en los estudios que involucran a mujeres como
depositarias de conocimiento, ya que eleva sus voces y su capacidad de accion. Este estudio de caso
adapta el concepto de “investigacion traslacional” tras una encuesta etnoboténica con mujeres
haitianas en la ciudad de Nueva York. Mas alla de documentar las plantas medicinales para la salud de
las mujeres, las participantes haitianas en centros comunitarios se involucraron en la transformacion
de los hallazgos de la investigacion en herramientas practicas mediante debates en grupos focales,
en los que reevaluaron y refinaron los resultados con base en sus preferencias y conocimientos
tradicionales. Esta colaboracion dio como resultado materiales educativos cocreados —compilados
por investigadoras, pero escritos por mujeres haitianas— que estan disponibles en los centros
comunitarios haitianos de Nueva York y en linea. Este modelo muestra la etnobotdanica traslacional,
en la que la investigacion involucra proactivamente a las comunidades para generar recursos practicos
que apoyen su salud, el intercambio de conocimientos y el patrimonio cultural. Las futuras encuestas
etnobotanicas y los organismos de financiaciéon deberian reconocer los resultados traslacionales como
esenciales para garantizar que la investigacion beneficie a las comunidades de manera fundamental.

Palabras clave: Comunidades de la didspora, medicina tradicional del Caribe, salud de los
inmigrantes, comunicacion sanitaria, etnobiologia, extension comunitaria, etnoboténica urbana, salud

de la mujer
Introduccion: De Haiti a todo el mundo, valorado por su disponibilidad,
Nueva York: Mujeres, medicina accesibilidad y asequibilidad, especialmente en
con plantas y traduccién del comunidades rurales y urbanas marginadas, asi
conocimiento tradicional como entre las poblaciones inmigrantes en areas
metropolitanas (Vandebroek 2013). Aunque

La medicina tradicional sigue siendo un los organismos internacionales de salud han

recurso esencial de atencion a la salud en mostrado un interés creciente, la importancia més

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



WOMBS, WASHES, AND WISDOM :

55

TRANSLATIONAL ETHNOBOTANY AND

THE PLANT HEALING PRACTICES OF HAITIAN WOMEN IN THE DIASPORA

amplia de la medicina tradicional sigue siendo
poco reconocida (Hoenders y otros 2024). Como
sistema de atencion con base cultural y centrado
en la comunidad, enfatiza la autogestion,

la autonomia en la salud, el apoyo social y

el bienestar espiritual. Sin embargo, estas
dimensiones se pasan por alto con frecuencia

en las politicas publicas, la practica clinica y la
investigacion académica (Vandebroek 2023).

El conocimiento tradicional de las mujeres
sobre las plantas también ha sido marginado
en la etnobotanica, la disciplina académica que
examina las relaciones entre las personas y las
plantas (Nolan y Turner 2011). Histéricamente, la
mayoria de los etnoboténicos han sido hombres,
lo que ha dado lugar a una subrepresentacion
de las mujeres poseedoras de conocimiento
en las entrevistas, a menudo en favor de los
miembros masculinos mayores de la comunidad
(Howard-Borjas 2001). Incluso cuando los
investigadores han incluido a las mujeres en los
estudios etnobotanicos, temas como la salud
de la mujer a menudo quedan sin explorar o se
generalizan (van Andel, de Boer y Towns 2015).
Ademas, las plantas utilizadas para una amplia
gama de afecciones de salud reproductiva, desde
infecciones vaginales hasta quistes ovaricos y
fibromas, a menudo se han agrupado en la amplia
categoria de “salud reproductiva” o “problemas de
la mujer” al analizar los datos. Esto ha ampliado
la brecha entre los sistemas de conocimiento
académico y tradicional, ya que muchas de las
plantas utilizadas por las mujeres siguen siendo
poco estudiadas en términos de seguridad y
eficacia biomédica (Andel van, Boer de y Towns
2015). Al mismo tiempo, es esencial reconocer

WINTER V25 N2 2026

que el conocimiento de las plantas medicinales
ha demostrado una eficacia social y cultural, que
no requiere validacion epistemoldgica mediante
estudios de laboratorio para ser significativa o
legitima. (Vandebroek 2023).

Es importante destacar el papel activo de las
mujeres en los sistemas de conocimiento indigena
y tradicional. Por ejemplo, nuestro trabajo con
mujeres haitianas de primera generacion que
viven en la ciudad de Nueva York ha demostrado
la continua importancia cultural del uso de
plantas como medicina, tanto en Haiti como
entre la diaspora haitiana (Vardeman, Kennelly
y Vandebroek 2024). Hasta nuestro estudio de
investigacion original, el estudio etnobotanico
maés completo sobre la salud de las mujeres
haitianas se realiz6 en la década de 1980
(Weniger, Haag-Berrurier y Anton 1982). Los
haitianos, tanto en el Caribe como en la diaspora,
han enfrentado continuamente la opresiéon
sistemaética y las repercusiones de la colonizacion
desde el siglo XV, cuando los espafioles llegaron
por primera vez a la isla La Espafiola (Laguerre
2016). Como resultado, los recursos esenciales,
como la atenciéon médica, no son accesibles de
manera uniforme en todo Haiti (Gibson y otros,
2013) El uso de plantas medicinales en la cultura
haitiana es un testimonio de la resiliencia del
pueblo haitiano frente a la desigualdad en materia
de salud.

Al destacar el papel de las mujeres haitianas
como depositarias esenciales de conocimiento,
buscamos amplificar sus voces conectando la
investigacion académica con la experiencia vivida,

y creando maneras culturalmente significativas de

FOURTH WORLD JOURNAL



56

ELLA T. VARDEMAN, SHELSA JUSTE, JOHANNE JACQUES,
HITLINE LAMARRE, EDWARD KENNELLY E INA VANDEBROEK

devolver este conocimiento transdisciplinario a la
comunidad de origen. En nuestras investigaciones
académicas previas (Vardeman y Vandebroek
2022; Vardeman, Kennelly y Vandebroek 2024),
nuestro objetivo fue comprender la amplitud

y profundidad del conocimiento y el uso de

las plantas medicinales entre las mujeres de la
didspora haitiana que residen actualmente en
Nueva York. Con base en estos conocimientos,
este estudio de caso explora el papel actual de

la medicina con plantas en la identidad cultural
haitiana y sittia nuestro trabajo en el marco

de la investigacion traslacional. Inicialmente
desarrollada en las ciencias biomédicas, la
investigacion traslacional se refiere al proceso de
conectar los hallazgos de la investigacion con las
aplicaciones practicas para generar resultados
accesibles e impactantes que mejoren la salud y
el bienestar (Sung et al. 2003; Zerhouni 2003).
Ampliando este concepto, proponemos el
término etnobotanica traslacional para describir
la investigacion que transmite activamente

el conocimiento tradicional sobre las plantas

en resultados culturalmente significativos e
informados por la comunidad que apoyan tanto la
salud como el patrimonio cultural.

Descripcion general de los métodos
mixtos de investigacion

Metodologia de investigaciéon

La metodologia de investigacion para el
estudio etnobotéanico se describe en detalle en
otra parte (Vardeman, Kennelly y Vandebroek
2024). Brevemente, después de obtener la
aprobacién de la Junta de Revision Institucional

FOURTH WORLD JOURNAL

(IRB por sus siglas en inglés), se reclutaron

100 mujeres haitianas mediante muestreo por
conveniencia y bola de nieve en los barrios
haitianos de Flatbush, Brooklyn (Little Haiti)

y Jamaica, Queens (Tongco 2007). La mayor
parte del reclutamiento de participantes se
realiz6 a través de organizaciones comunitarias
haitianas, incluyendo Haitiano-estadounidenses
unidos por el progreso (HAUP por sus siglas

en inglés Haitiano-estadounidenses unidos por
el progreso). Varios miembros del personal

de HAUP actuaron como traductores durante
las entrevistas en criollo haitiano. Cuando
comenzamos a reclutar participantes para
nuestra investigacion, visitamos principalmente
botanicas, tiendas de curacién caribenas en

la ciudad. Sin embargo, observamos que los
inmigrantes caribefios hispanohablantes visitan
estas tiendas con mayor frecuencia. Descubrimos
que las organizaciones comunitarias, como HAUP
y las iglesias haitianas, fueron los canales méas
eficaces para reclutar participantes debido a su
proximidad a la comunidad haitiana de Nueva
York. Todos los participantes nacieron en Haiti,
tenian 18 anos o mas, residian actualmente

en la ciudad de Nueva York, declararon estar
familiarizados con las plantas medicinales y
expresaron su disposicion a ser entrevistados.
Los participantes fueron entrevistados después
de obtener el consentimiento libre, previo e
informado (CLPI), un sello distintivo de la
investigacion etnobotanica (Vandebroek et al.
2025). E1 IRB de la Universidad Municipal de
Nueva York (CUNY) reviso y otorg6 permiso para
nuestro estudio de investigaciéon etnoboténica
(IRB #2022-0107-Lehman).

WINTER V25 N2 2026



WOMBS, WASHES, AND WISDOM :

57

TRANSLATIONAL ETHNOBOTANY AND

THE PLANT HEALING PRACTICES OF HAITIAN WOMEN IN THE DIASPORA

El cuestionario incluy6 componentes
cuantitativos y cualitativos para evaluar el
conocimiento sobre plantas medicinales en
relaciéon con la salud de las mujeres y constaba
de las siguientes tres partes: 1) Utilizacion de
plantas medicinales; 2) Plantas medicinales
para la salud de las mujeres; 3) Antecedentes
de los participantes. Los datos cuantitativos
de esta encuesta se han publicado en otros
estudios (Vardeman, Kennelly y Vandebroek
2024). En este articulo, sintetizamos nuestros
principales hallazgos en cuatro temas generales
y presentamos respuestas cualitativas inéditas
en forma de citas directas, dejando espacio para
que los participantes se expresen con sus propias
palabras y ofreciendo una perspectiva emic que

complementa los datos cuantitativos.

Las plantas reportadas se recolectaron y
validaron mediante la compra de material
vegetal en tiendas y vendedores ambulantes
haitianos en el Little Haiti. Los especimenes se
recolectaron preguntando al personal si tenian
material vegetal disponible, basandose en el
nombre comun. Identificamos los especimenes
a través de la coleccion biocultural existente
y las obras de referencia botanica del Jardin
Botanico de Nueva York (NYBG por sus siglas
en inglés). Especificamente, los especimenes

se compararon con especimenes de herbario

relevantes o se identificaron con claves botanicas.

También se consulto a especialistas segin fuera
necesario para la identificacion. Los especimenes
validados se depositaron en el Herbario

William & Lynda Steere y contribuyeron a las

primeras muestras haitianas de la coleccién

WINTER V25 N2 2026

biocultural. Estos especimenes estan disponibles
digitalmente a través del Herbario Virtual C. V.
Starr. Los nombres cientificos de las plantas y

su distribucion geografica siguieron el Catalogue
of Life, y los nombres de las familias de plantas
siguieron el APG IV.

Grupos focales y creacion de materiales de
divulgacion

Tras completar la encuesta etnobotanica y
realizar el analisis inicial de datos, facilitamos
una serie de aproximadamente 15 grupos
focales con clientes de HAUP, el término
preferido en Haitiano-estadounidenses unidos
por el progreso (HAUP). Estas sesiones se
llevaron a cabo durante las clases de inglés para
hablantes de otros idiomas que se impartieron
semanal o quincenalmente en otofio de 2023.
Los grupos focales incluyeron presentaciones
conversacionales y guiadas por PowerPoint sobre
los hallazgos etnobotdnicos. Muchos miembros
del personal de HAUP y de la comunidad ya
habian participado o ayudado a facilitar la
encuesta durante el otofio de 2022; sin embargo,
se estima que 20 clientes varones que no
participaron en la recopilacion original de datos
también contribuyeron a las discusiones de los
grupos focales.

Las sesiones iniciales se centraron en la
presentacion de los principales hallazgos de la
encuesta, seguidas de debates grupales entre el
personal de HAUP, el primer autor y miembros
de la comunidad para identificar los materiales
de divulgacion preferidos (p. €j., libros, eventos

comunitarios, recursos informativos) y el

FOURTH WORLD JOURNAL



58

ELLA T. VARDEMAN, SHELSA JUSTE, JOHANNE JACQUES,
HITLINE LAMARRE, EDWARD KENNELLY E INA VANDEBROEK

contenido relevante (p. €j., usos de las plantas,
recetas). Las sesiones posteriores exploraron
con mayor detalle las plantas mas reportadas,
incluyendo sus usos y métodos de preparacion.
Los participantes aportaron conocimientos
adicionales sobre cada planta, incluyendo

usos alternativos, técnicas de preparacion y
practicas culturales relacionadas. Estas sesiones
completaron las lagunas en los métodos de
preparacion y usos alternativos que no se

abordaron durante la encuesta inicial.

También se promovieron sesiones individuales
de cocreacién para personas con interés
particular en el proyecto. Todos los materiales de
divulgacion se desarrollaron en colaboracion con
miembros y personal de la comunidad de HAUP,
y las ideas de estas sesiones se incorporaron
en carteles infograficos y materiales digitales.
Estos recursos se pusieron a disposicion de la
comunidad de HAUP en sus sedes de Brooklyn y
Queens y se crearon con el software Canva.

Resultados

Principales hallazgos de la encuesta
etnobotanica con mujeres haitianas

Tema 1: “Porque soy haitiana”:
Continuidad cultural a través del uso
de plantas medicinales

Nuestra encuesta etnobotanica con mujeres
haitianas en la ciudad de Nueva York revel6
que el uso de plantas medicinales estaba muy
extendido tanto antes como después de migrar

a la ciudad. La gran mayoria de las participantes

FOURTH WORLD JOURNAL

indico6 que el uso de plantas medicinales era un
aspecto esencial de la cultura haitiana. En varias
entrevistas, al preguntarles “¢Por qué usa plantas
medicinales?”, las participantes respondieron:
“Porque soy haitiana” (p. €j., participante 85,

30 afos; participante 76, 37 afos; participante
65, 65 anos). El conocimiento de las plantas
medicinales se transmite intergeneracionalmente,
principalmente a través de las mujeres de la
familia, en particular las madres y las abuelas. Al
preguntarles como aprendieron sobre las plantas
medicinales, dos participantes (participante 76,
37 anos; participante 83, 32 afios) respondieron:

“Porque creci en Haiti con mi abuela”.

Los resultados cuantitativos de nuestra
encuesta mostraron ademas que la comunidad
haitiana ha desarrollado una sélida red, distinta
a la de otras comunidades caribefias de Nueva
York, que facilita el acceso a plantas medicinales
de Haiti a través de comerciantes locales y
miembros de la comunidad. A lo largo de las
entrevistas, las participantes expresaron su
afioranza de Haiti o de la forma de vida que
habian experimentado alli, donde se sentian mas
conectadas con su comunidad y la naturaleza. Al
hablar de este tema, la participante 84 (60 anos)
afirmo6: “Todas las plantas estaban disponibles
en mi patio trasero en Haiti”. Las participantes
citaron cominmente “haber crecido en el campo”
como razoén para su conocimiento de las plantas
medicinales. Sin embargo, también indicaron
que el uso de plantas medicinales era una forma
de vida en Haiti, especialmente en el campo,

debido a la falta de acceso a la atenciéon médica,

WINTER V25 N2 2026



WOMBS, WASHES, AND WISDOM :

59

TRANSLATIONAL ETHNOBOTANY AND

THE PLANT HEALING PRACTICES OF HAITIAN WOMEN IN THE DIASPORA

como lo ilustr6é una mujer: “Creci en el campo. No
teniamos médicos” (participante 42, 54 afnos). A
lo largo de las entrevistas, las mujeres recalcaron
la importancia del uso de plantas medicinales de
Haiti como una forma de preservar su conexion

con su herencia.

Tema 2: Cuidado del iitero: nacimiento,

recuperacion y limpieza

Las tres principales afecciones de salud
femenina tratadas con mayor frecuencia con
plantas medicinales fueron el parto y el puerperio,
las infecciones vaginales y la limpieza vaginal.
Casi todas las participantes conocian al menos
una planta medicinal utilizada durante el parto
y las semanas posteriores (puerperio). A lo largo
de las entrevistas, varias madres indicaron la
importancia de tener estas plantas disponibles
desde Haiti para sus hijas. El conocimiento de
estas plantas no se limitaba a las mujeres. En
una entrevista, una participante embarazada
indic6 que su esposo sabia qué plantas necesitaria
después del parto. Las plantas utilizadas para
las infecciones vaginales y la limpieza vaginal
eran intercambiables, ya que la limpieza vaginal
se consideraba necesaria para prevenirlas. Las
mujeres mencionaron la importancia de la
limpieza vaginal una vez al mes después de la
menstruacion. Las plantas utilizadas para estas
tres afecciones se aplican principalmente por
via topica y, por lo tanto, entran en contacto
directo con la vagina y el ecosistema vaginal;
sin embargo, sus efectos en el contexto de la
salud femenina estan poco estudiados. Con base
en estos resultados, destacamos la necesidad

WINTER V25 N2 2026

de realizar mas estudios de laboratorio sobre
plantas de uso comun para estas afecciones

en nuestro trabajo previo. Para las infecciones
vaginales, en particular, también se utilizaron
sustancias distintas a las plantas medicinales,
como la amoxicilina y el permanganato. Las
mujeres haitianas indicaron que, para afecciones
percibidas como “menos graves”, como las
infecciones vaginales y la limpieza vaginal, eran
ma4s propensas a automedicarse con plantas o

sustancias medicinales que a acudir al médico.

Tema 3: Plantas compartidas, practicas
diferenciadas: tradiciones de salud de
las mujeres haitianas y dominicanas en
Nueva York

Nuestro trabajo previo también comparo el
conocimiento etnoboténico sobre la salud de
las mujeres entre las comunidades haitiana y
dominicana de la ciudad de Nueva York. Esta
ultima comunidad consisti6 en 165 participantes
de la encuesta, de ambos sexos, mayores de
18 afios, nacidos en la Republica Dominicana
y residentes en la ciudad de Nueva York
(Vandebroek y Balick 2012). La mayoria de las
plantas utilizadas por ambas comunidades eran
plantas alimenticias. Este resultado concuerda
con estudios etnobotanicos previos, que han
indicado que las comunidades inmigrantes en
entornos urbanos adaptan sus farmacopeas
vegetales para incluir plantas de mas facil acceso
(Vandebroek y Balick 2014). Descubrimos que
muchas afecciones de salud femenina tratadas

con plantas medicinales eran similares en ambas

FOURTH WORLD JOURNAL



60

ELLA T. VARDEMAN, SHELSA JUSTE, JOHANNE JACQUES,
HITLINE LAMARRE, EDWARD KENNELLY E INA VANDEBROEK

comunidades. Sin embargo, el uso de plantas
medicinales para el parto y el puerperio tenia
mayor relevancia cultural en la comunidad
haitiana de Nueva York. Esto probablemente
refleja la relativa inaccesibilidad a la atencion
médica materna en Haiti en comparacion con

la Reptiblica Dominicana, como explic6 una
participante (una mujer de 54 afios) cuando se le
pregunté por qué conocia las plantas medicinales:
“Porque tuve hijos en Haiti”. Si bien ambas
comunidades compartian muchas plantas para
la salud femenina, muy pocas se utilizaban

para las mismas afecciones. Por ejemplo,
plantas comestibles comunes como Syzygium
aromaticum (L.) Merr. & L.M.Perry (jiwof,
clavo de olor; 91 informes de uso), Petroselinum
crispum (Mill.) Fuss (pési, perejil; 82 informes
de uso), Carica papaya L. (fey papay, papaya;
51 informes de uso) fueron reportados de
manera Unica por las mujeres haitianas para

la salud de la mujer en comparacion con

la comunidad dominicana. Estos hallazgos
subrayan la composicion tnica de la farmacopea
de cada comunidad caribena, que es el cuerpo
culturalmente especifico de conocimientos

y practicas medicinales a través del cual las
comunidades identifican, preparan y utilizan

plantas para la salud y el bienestar.

Tema 4: Toda medicina proviene de
las plantas, pero la dosis es lo que
crea la medicina.

Los participantes haitianos reiteraron su

firme creencia en la eficacia de las plantas

FOURTH WORLD JOURNAL

medicinales a lo largo de las entrevistas.
Varios participantes mencionaron que las
plantas medicinales eran el método de
autocuracion: “En aquellos tiempos, era todo
lo que necesitabamos” (participante 85, 30
anos). Otros participantes destacaron el papel
de las plantas en la cultura haitiana como una
razon para creer en la eficacia de las plantas
medicinales: “Es la cultura en la que creci”
(participante 58, 22 afnos) y “Creo en ellas

porque asi es como me criaron” (participante
33, 39 afos).

La confianza en las plantas medicinales
también surgio6 de la creencia de que
“toda medicina proviene de las plantas”
(participante 95, 39 afhos; participante 88, 56
anos; participante 64, 40 afios; participante
65, 65 anos; participante 35, 67 afios) y
que usar plantas medicinales es “ir directo
a la fuente” (participante 65, 65 anos). Los
participantes también enumeraron su fe
como una razon para creer en las plantas
medicinales: “Dios cre6 un mundo con todos
los medicamentos” (participante 100, 69
anos) y “[las plantas son] el regalo de Dios
para nosotros” (participante 75, 32 afios).
Sin embargo, la seguridad de las plantas
medicinales fue una preocupacién importante
para muchos participantes. Como afirmd
el participante 11 (39 afios) cuando se le
pregunto si creia que las plantas medicinales
eran peligrosas, “Toda planta es peligrosa si
no conoces la dosis”. De manera similar, el

participante 90 (28 anos) dijo: “Las plantas

WINTER V25 N2 2026



61

WOMBS, WASHES, AND WISDOM : TRANSLATIONAL ETHNOBOTANY AND
THE PLANT HEALING PRACTICES OF HAITIAN WOMEN IN THE DIASPORA

pueden curar cualquier cosa, todo es cuestion de
la dosis”. El énfasis en la dosis también surgio
durante las sesiones de grupos focales e influy6
directamente en el enfoque de los materiales de

divulgacion.

Traducir la investigacion a la practica
a través de la cocreacion

Las primeras conversaciones durante
los grupos focales generaron una lista de
informacion que los miembros de la comunidad
desearian ver sobre los resultados fisicos de
cada planta medicinal popular de la encuesta,
incluyendo nombres de plantas en inglés y
criollo, como identificarlas (con imégenes),
sus beneficios y riesgos, la importancia de
cada planta para la comunidad haitiana y
precauciones de seguridad. El titulo de los
materiales de divulgacion en criollo, “Fey se
sante fanm”, se gener6 durante las discusiones
grupales, expresando la idea de que las
plantas medicinales (fey) son fundamentales
para el bienestar de las mujeres y la curacién
tradicional.

Tras los grupos focales, las discusiones
se convirtieron en sesiones de cocreacion
centradas en el desarrollo de contenido para
materiales educativos. El objetivo de estos
materiales era repatriar el conocimiento
tradicional, tanto del estudio etnobotanico

WINTER V25 N2 2026

inicial como de la informacion generada por el
debate comunitario. Cada sesion de cocreacion
consistio en presentar los resultados del estudio
etnobotanico para cada una de las 25 plantas
mas populares, incluyendo sus nombres
comunes, usos reportados para la salud
femenina y otras afecciones, preparaciones

y cualquier nota adicional del estudio

(Figura 1). Tanto hombres como mujeres
participaron en la discusion y demostraron

un conocimiento sustancial de las plantas
medicinales relacionadas con la salud femenina.
Incluso en el caso de las plantas asociadas con
afecciones reproductivas més sensibles, como
las infecciones vaginales y la limpieza, los
hombres participantes aportaron informacién
sobre las aplicaciones y preparaciones de las
plantas que utilizan sus esposas, madres y
otros familiares. Las mujeres participantes

no mostraron vergiienza al hablar de temas
delicados. Esta apertura fue coherente con

las actitudes hacia la salud reproductiva
femenina observadas durante la fase inicial

de la encuesta de la investigacion. Incluso en
presencia de traductores o entrevistadores
masculinos, las mujeres se mostraron comodas
y despreocupadas al hablar de temas de salud
reproductiva femenina. Sesiones individuales
con clientes especificos de HAUP que tenian
un interés particular en el proyecto revisaron
algunos de los materiales generados.

FOURTH WORLD JOURNAL



62

ELLA T. VARDEMAN, SHELSA JUSTE, JOHANNE JACQUES,
HITLINE LAMARRE, EDWARD KENNELLY E INA VANDEBROEK

Asosi

Yesken, meldn amargo
(Momordica charantia )

Identificaciéon

* Hojas en forma de malpa con bordes

serrados
* Enredadera

* Flores amarillas con 5 patalos

Disponibilidad

- La fruta estd disponible en algunas

tiendas y mercados

- Las hojas se encuentran en tiendas de

remates y botanicas

Preparaciones haitionas para la salud de

la mujer

Condicitn

Forto y posparto

Dolor mienstrual
Infeccién vaginal

Embarazo

Lirnpieza vaginal

Ténico de salud
femenina

Parte de la
planta

Hojos

Hojos
Hojas
Hojos

Hojos
Hojas

Método de Dosis Mezcla de
administacibn plantas
Té Hervir durante 15

minutos hasta que
cambie de color,
agregar sal al gusto

Té
Té o lavado
Té

Lavada
T&

Precauciones, interacciones y limites descritos por la comunidad haitiona
La comunidad haitiona generalmente considera seguras los hojos de asta planta

Otros usos medicinales descritos por la comunidad haitiona

+ Fiebre

* Reacciones alérgicas

+ Infecciones

 Para aumentar el apetito

Importancia para la comunidad haitiona
Esta planta se considera importante para la salud v el bienestar de lo comunidad haitiana

Figural

Notas

Se cree que
mejora la
complaxidn
del babd

Ejemplo de una diapositiva utilizada durante la discusién de Momordica charantia (Asosi o melén amargo). Durante las

sesiones de cocreacién en HAUP, los miembros de la comunidad aportaron conocimientos complementarios (en negritas),

incluyendo detalles sobre dosis, precauciones, interacciones, usos medicinales y la importancia general de la planta.

FOURTH WORLD JOURNAL

WINTER V25 N2 2026



63

WOMBS, WASHES, AND WISDOM : TRANSLATIONAL ETHNOBOTANY AND
THE PLANT HEALING PRACTICES OF HAITIAN WOMEN IN THE DIASPORA

Plantas medicinales haitianas para la salud de la mujer

COMPILADD POR ELLA VARDEMAN, LINIVERSIDAD MUNICIPAL DE HUEVA YORK

Fey se sante fanm

Plantas mdas populares
Objetivo .
Usos: pospants, Ricinus communis
Ti bomn desequilibric hormaonal, Morskriti
Este eutmemawmnmnlamm-mmmm Mantha spicata Iinfecciones vaginales & IS, B5 reportes
lexs plr.|r-'!a5 madmmfda&mﬁ poses la comunidod 89 reportes  sobud reproductiva an
hakticnd en la Cludad de Nueva York y su general
i rtants rol I dtura haith
g nsebe e ioedl b Usas: posparta, infertilidad,  Usos: posparto, desequilibrio
desequilibrio hormaonal, Pwa kongo harmonal, control notal,
Métodos protHemcE rsnstruahes, Cojnus cojan probbamos menstroobes,
infecciones vaginales @ ITS, 66 repartes L Inteccliones voginales @ IT5. y

Durante o otafo de 2022, 100 mujeres holtianos
nacicos an Haitl y residentes de Nueeva York,
mayores de 18 anos, fuaron entrevistodas respecto
o plantos que ulilizen pora condicionas de salud
formenina (IRB #2022-0107-Lehmaon). Este péster
resalta los usos mas comunes (5 reportes o mas)
el top 20 de phentos listodos en esta encuesta.

genenal

Descargo de responsabilidad

Este trobajo no pretende recetor médicomenta o
promaver ningln producto o sustanchka, ni busca
sustituir lo atencebn mibdico. Los lecioras delendn
congultar con un prodesional antes de odministrar o
tosmar cuolouior tipo de trotommibento miédico

Figura 2
Pdéster informativo disponible en ambas sedes de HAUP.

y solud reproductiva an

tratadas con plantas:

salud raproductiva en genenal

Top condiciones De 100 participantes..

o7 repentanon hober usode plantas
rreaciicinales cuancho vivian an Haoitl

83 raportaron usar plantas
madicinales desde su
musdonzo o NYC,

1.- Parto y posparto
2.- Infecciones
vaginales

3.- Limpieza vaginal
4.~ Salud reproductiva
en genaral

5.- Dolor menstrual

¢Quieres aprender mas?

Antes de las discusiones de los grupos
focales, el objetivo era crear un libro o folleto
fisico disponible a través de HAUP, que
comunicara los resultados de la encuesta. Sin
embargo, en colaboracién con la comunidad,
decidimos desarrollar materiales en linea para
que la informacion fuera mas accesible. Como
resultado, desarrollamos dos tipos de materiales

WINTER V25 N2 2026

de divulgacion. Primero, disefiamos un poster
en inglés que comunica los principales hallazgos
de la encuesta (Figura 2) para cada una de las
sedes de HAUP en Brooklyn y Queens. El poster
contiene informacién sobre la metodologia de la
investigacion, una exencién de responsabilidad
sobre consejos médicos, los aspectos mas
destacados de los resultados de la encuesta y

FOURTH WORLD JOURNAL



64

ELLA T. VARDEMAN, SHELSA JUSTE, JOHANNE JACQUES,
HITLINE LAMARRE, EDWARD KENNELLY E INA VANDEBROEK

dos codigos QR. Un codigo QR enlaza con el
articulo de investigacion de acceso abierto sobre
la encuesta etnobotanica, publicado en la revista
académica Journal of Ethnopharmacology, y

los demas enlaces a una presentacién en linea
publicada en Canva. La presentacion reitera

la informacion de la encuesta del poster, pero
también incorpora informacion sobre cada una
de las plantas medicinales mas reportadas en
las sesiones de grupos focales, incluyendo sus
nombres botéanicos (cientificos), en criollo e
inglés, el nimero de participantes que reportaron

usar la planta, cada uno de los problemas de salud
de las mujeres y otras afecciones reportadas,
informacién de seguridad y una imagen de la
planta que resalta sus caracteristicas bot4nicas
(Figura 3). La presentaciéon también contiene
informacion cientifica sobre los usos medicinales
de varias plantas, asi como informacién de
seguridad extraida de la literatura académica.
Finalmente, una tabla organizada por afecciones
de salud de las mujeres ofrece un resumen de

los métodos de preparacion de la encuesta y las
sesiones de grupos focales.

Ti bomn

Mentha spicata

Figura 3

Pwa kongo

Cajnus cajan

Ejemplo de informacién proporcionada en la presentacién en linea para dos de las principales plantas reportadas en la

encuesta etnobotanica, Menta spicata L. (nombre criollo haitiano, ti bomn) y Cajanus cajan (L.) Huth. (pwa kongo).

FOURTH WORLD JOURNAL

WINTER V25 N2 2026



WOMBS, WASHES, AND WISDOM :

65

TRANSLATIONAL ETHNOBOTANY AND

THE PLANT HEALING PRACTICES OF HAITIAN WOMEN IN THE DIASPORA

Discusion

Navegando los limites del conocimiento:
reflexiones y desafios

La importancia de la comunidad para generar
confianza

Esta investigacion solo fue posible gracias
a un enfoque basado en la comunidad. Como
etnobotanicos con formacion académica y
personas ajenas a la comunidad, al principio nos
costo6 trabajo reclutar participantes. Solo después
de forjar relaciones con organizaciones como
HAUP fue posible una mayor interaccién con la
comunidad.

Lamentablemente, el clima politico actual
en Estados Unidos esta cambiando esta
dinamica para las comunidades de inmigrantes.
Una encuesta etnobotanica comunitaria con
comunidades inmigrantes, como la realizada
en 2022, podria no ser viable en 2025. Las
tensiones en torno a la inmigracion han afectado
enormemente a la comunidad haitiana en
Nueva York y otros lugares. Por ejemplo, uno
de los resultados previstos de este proyecto, a
peticion de la comunidad, era realizar un evento
comunitario presencial con una degustacion de
tés medicinales para la salud femenina, asi como
debates y celebraciones sobre plantas medicinales
haitianas con mujeres haitianas de la comunidad.
Sin embargo, tras conversaciones adicionales
dentro de la comunidad, decidimos que esta no
era una iniciativa de divulgacion viable debido
al temor a reunirse con la comunidad haitiana.

WINTER V25 N2 2026

Los investigadores que contindan trabajando

con grupos de inmigrantes vulnerables deberian
mantener estas importantes conversaciones

con los miembros de la comunidad para tomar
decisiones informadas que protejan y beneficien a
toda la comunidad.

Equilibrio entre el conocimiento académico y
el tradicional

Uno de los mayores desafios para crear
materiales de divulgacion significativos fue
combinar el conocimiento académico con el
conocimiento tradicional. En las discusiones de
los grupos focales, los miembros de la comunidad
indicaron que ciertas plantas no eran seguras para
ciertos grupos de edad o mujeres embarazadas.
Las discusiones sobre la seguridad de cada planta
surgieron regularmente durante las sesiones y
reflejaron la importancia de la dosis mencionada
previamente en las entrevistas. Sin embargo, la
seguridad de varias de las plantas mas reportadas,
cuya toxicidad se evidencia en la literatura
académica, no se discuti6 en las sesiones de los
grupos focales. Por ejemplo, el ricino, la especie
conocida por la comunidad haitiana como
maskriti (Ricinus communis L.) era una planta
muy valorada por sus beneficios para la salud
de las mujeres y tiene gran importancia en la
cultura haitiana y caribefia en general, pero se
sabe que es toxica (Abomughaid y otros, 2024).
Ni durante las entrevistas de investigacion ni en
los grupos focales surgieron preocupaciones de
seguridad con respecto al uso de esta planta, a
pesar de lo que se sabe en la literatura cientifica.
Si bien la mayor parte de la informacién generada

FOURTH WORLD JOURNAL



66

ELLA T. VARDEMAN, SHELSA JUSTE, JOHANNE JACQUES,
HITLINE LAMARRE, EDWARD KENNELLY E INA VANDEBROEK

para los materiales de divulgacion se gener6 o
solicit6 durante debates comunitarios, finalmente
decidimos incluir advertencias e informacion de
seguridad para la Ricinus communis. Seguimos
el mismo enfoque para otras plantas con

mayor incidencia en la literatura cientifica que
planteaban inquietudes sobre su seguridad, con
el objetivo de brindar informaci6n relevante

al conocimiento tradicional y permitir a los
miembros de la comunidad tomar decisiones
informadas sobre su salud, ya sea siguiendo

las recomendaciones biomédicas estandar, el
conocimiento cultural o una combinacion de
ambos.

La limpieza vaginal fue una de las tres
principales afecciones de salud femenina
reportadas durante la encuesta etnobotanica.
Muchas de las mismas plantas y preparaciones
topicas, como los lavados, se utilizan para tratar
infecciones vaginales e ITS. Sin embargo, datos de
salud publica de la comunidad haitiana en Miami
indican que el uso intravaginal de estas hierbas
puede contribuir a tasas mas altas de cancer de
cuello uterino y otras infecciones reproductivas
(Menard y otros, 2010;Seay y otros, 2017). Como
se menciono6 anteriormente, existe informacion
cientifica limitada sobre los efectos especificos
de estas plantas cuando se utilizan como lavados
vaginales (Andel van, Boer de y Towns 2015;
Vardeman y Vandebroek, 2022). Para equilibrar
la importancia cultural de la limpieza vaginal
para la higiene y la atencion médica preventiva en
la comunidad haitiana con los efectos adversos,
optamos por omitir la lista directa de plantas
o preparaciones para la limpieza vaginal en los
materiales de divulgacion.

FOURTH WORLD JOURNAL

El aborto también fue uno de los problemas de
salud mas reportados por las mujeres durante la
encuesta. Si bien muchas mujeres entrevistadas
no tuvieron problema en hablar sobre estas
plantas, otras dudaron en mencionar alguna
planta para esta afeccion, especialmente durante
las entrevistas realizadas en iglesias comunitarias.
Los miembros de la comunidad expresaron esta
preocupacién durante las sesiones de grupos
focales y finalmente solicitaron que también

omitiéramos las plantas utilizadas para el aborto.

Otro desafio fue identificar correctamente los
especimenes botanicos de plantas utilizadas por
la comunidad haitiana para la salud femenina.
Los especimenes se adquirieron a través de
vendedores haitianos que visitaban el lugar y
solicitaban las plantas por su nombre comtn
en criollo haitiano. Muchos de los especimenes
disponibles en el comercio estaban secos o
contenian solo un tipo de tejido vegetal (es
decir, solo hojas o solo raices). Casi todos
los especimenes eran estériles (sin partes
reproductivas), lo que dificulta considerablemente
su identificacion (Salick y Solomon, 2014). El
herbario biocultural y la coleccién de referencia
del NYBG contenian muchas otras plantas
medicinales que utilizan otras comunidades
caribenas de la ciudad de Nueva York. Esta
coleccion fue una referencia invaluable para la
identificaciéon de plantas medicinales haitianas.
Para especimenes mas dificiles, I.V. es un
boténico de formacion y especialista en plantas
caribefias, y pudo realizar identificaciones. Los
grupos de investigacion que buscan realizar

investigacion etnoboténica traslacional deben

WINTER V25 N2 2026



WOMBS, WASHES, AND WISDOM :

67

TRANSLATIONAL ETHNOBOTANY AND

THE PLANT HEALING PRACTICES OF HAITIAN WOMEN IN THE DIASPORA

formar un equipo multidisciplinario que incluya
especialistas en botanica y etnoboténica.

Financiacién y recursos para la etnobotanica
traslacional

Otro reto para este proyecto fue la financiaciéon
y los recursos adecuados para producir
resultados de etnobotanica translacional.
Este proyecto de investigacion fue financiado
por el National Institute of Complementary
and Integrative Health (Instituto Nacional
de Salud Complementaria e Integral), la
Office of Dietary Supplements at the National
Institutes of Health (Oficina de Suplementos
Dietéticos de los Institutos Nacionales de
Salud) y el Garden Club of America (Club de
Jardin de EUA). La financiacién de materiales
de divulgacion, como los que finalmente
coprodujimos con la comunidad, se incluy6 como
un resultado importante de la investigacion
en los presupuestos y solicitudes iniciales. Sin
embargo, otras circunstancias limitaron el tipo de
materiales de divulgacion que pudimos producir,
incluyendo materiales bilingties.

Durante las discusiones de los grupos
focales, la comunidad reiter6 la importancia de
que los materiales de divulgacién estuvieran
disponibles tanto en inglés como en criollo.

Sin embargo, nuestras limitadas habilidades
lingiiisticas, presupuesto y tiempo dificultaron
nuestra capacidad para completar la traduccion.
Durante la encuesta etnoboténica, contabamos
con fondos para contratar traductores que
ayudaran con las entrevistas en criollo haitiano.
Sin embargo, estas entrevistas fueron verbales.

WINTER V25 N2 2026

Muchos traductores que hablan criollo haitiano
con fluidez no necesariamente lo escriben con
fluidez. Se requeriria una cantidad considerable
de tiempo y presupuesto para apoyar a alguien

en la traduccion completa de todos los materiales
al criollo con el nivel de detalle requerido.
Actualmente, no tenemos todos los materiales
disponibles en criollo. En futuros proyectos
etnobotanicos de traduccién, planeamos priorizar
esto desde el principio.

Conclusion: Un modelo de
empoderamiento

Este estudio de caso, incluyendo sus
componentes de investigacion y divulgacion,
ofrece un modelo para la etnobotanica
traslacional. La etnoboténica traslacional es un
enfoque que va mas alla de documentar el uso
de las plantas desde una perspectiva académica,
para transformar activamente el conocimiento
etnobotanico en materiales culturalmente
significativos y accesibles que benefician
directamente a las comunidades de origen de
las cuales proviene dicho conocimiento. Esto
incluye la participacion de coautores haitianos
en publicaciones académicas. Con este trabajo,
pasamos de la investigacion etnobotéanica
clasica a la creacion de herramientas ttiles con
y para los miembros de la comunidad. Nuestras
experiencias en investigacion y divulgacion
resaltan la importancia de la etnoboténica
comunitaria, tanto como punto de partida
préctico para proyectos etnobotanicos, como
para la toma de decisiones sobre investigacion y

resultados que benefician a la comunidad. En la

FOURTH WORLD JOURNAL



68

ELLA T. VARDEMAN, SHELSA JUSTE, JOHANNE JACQUES,
HITLINE LAMARRE, EDWARD KENNELLY E INA VANDEBROEK

comunidad haitiana, centros comunitarios como Reconocimientos
HAUP y las iglesias haitianas desempefiaron un

papel central en este proyecto. No hubo una tinica Los autores agradecen sinceramente a todos
persona o lider que tomara decisiones sobre lo los entrevistados por su participacion. La
que era mejor para la comunidad. En cambio, comunidad haitiana es propietaria exclusiva de

adoptamos un enfoque que incorpor6 e involucré  sys conocimientos tradicionales y patrimonio

al mayor nimero posible de miembros de la biocultural. Los autores también desean

comunidad para fundamentar las decisiones para . . ot
expresar su profunda gratitud hacia Haitiano-

la comunidad. . .
estadounidenses unidos por el progreso por su

Este proyecto de investigacion se centrd amable ayuda en la facilitacion y traduccion de
en la salud de las mujeres, con las mujeres las entrevistas.
haitianas como protagonistas de la difusion del
conocimiento tradicional dentro de la comunidad ~ Fondos

de la diaspora haitiana en Nueva York. Las

futuras investigaciones deberian reconocer tanto Este trabajo fue apoyado por los Institutos

los sistemas de conocimiento diaspérico como Nacionales de Salud [Subvenciones Nros. R21

los tradicionales, con especial atencion al papel AT001889, F31 ATo11471] y la Beca Anne S.
de las mujeres en su mantenimiento en entornos ~ Chatham para Bot4nica Medicinal del Garden

urbanos. Club of America.

REFERENCES

Abomughaid, Mosleh Mohammad, John Oluwafemi Teibo, Opeyemi Abigail Akinfe, Abiodun Mohammed
Adewolu, Titilade Kehinde Ayandeyi Teibo, Mohammed Afifi, Ammar Mohammed Hamood Al-Farga, Hayder
M. Al-kuraishy, Ali I. Al-Gareeb, Athanasios Alexiou, Marios Papadakis, and Gaber El-Saber Batiha. 2024. “A
phytochemical and pharmacological review of Ricinus communis L.” Discover Applied Sciences 6 (6):315. doi:

10.1007/542452-024-05964-5.

Andel van, Tinde, Hugo Boer de, and Alexandra Towns. 2015. “Gynaecological, andrological and urological
problems: An ethnopharmacological perspective.” In Ethnopharmacology, edited by M Heinrich and A.K. Jager,
199-212,

Gibson, Martha, Betty Carlson Bowles, Lauren Jansen, and Jane Leach. 2013. “Childbirth education in
rural Haiti: Reviving low-tech teaching strategies.” The Journal of Perinatal Education 22 (2):93-102. doi:
10.1891/1058-1243.22.2.93.

Hoenders, Rogier, Ricardo Ghelman, Caio Portella, Samantha Simmons, Amy Locke, Holger Cramer, Daniel
Gallego-Perez, and Miek Jong. 2024. “A review of the WHO strategy on traditional, complementary, and
integrative medicine from the perspective of academic consortia for integrative medicine and health.” Frontiers
in Medicine Volume 11 - 2024. doi: 10.3389/fmed.2024.1395698.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



69

WOMBS, WASHES, AND WISDOM : TRANSLATIONAL ETHNOBOTANY AND
THE PLANT HEALING PRACTICES OF HAITIAN WOMEN IN THE DIASPORA

Howard-Borjas, Patricia. 2001. Women in the plant world: the significance of women and gender bias for
botany and for biodiversity conservation: Wageningen Universiteit.

Laguerre, M.S. 2016. Diasporic citizenship: Haitian Americans in transnational America. 1st ed. London:
Palgrave Macmillan London.

Menard, J., E. Kobetz, J. Diem, M. Lifleur, J. Blanco, and B. Barton. 2010. “The sociocultural context of
gynecological health among Haitian immigrant women in Florida: applying ethnographic methods to public
health inquiry.” Ethnic Health 15 (3):253-67. doi: 10.1080/13557851003671761.

Nolan, Justin M, and Nancy J Turner. 2011. “Ethnobotany: the study of people-plant relationships.”
Ethnobiology 9:133-147.

Salick, J, and J Solomon. 2014. “Herbarium curation of biocultural plant collections and vouchers.” In Curating
Biocultural Collections: A Handbook. Royal Botanic Gardens Kew, London, 43-54.

Seay, J., M. Mandigo, J. Kish, J. Menard, S. Marsh, and E. Kobetz. 2017. “Intravaginal practices are associated
with greater odds of high-risk HPV infection in Haitian women.” Ethnicity & Health 22 (3):257-265. doi:
10.1080/13557858.2016.1246423.

Sung, Nancy S., William F. Crowley, Jr, Myron Genel, Patricia Salber, Lewis Sandy, Louis M. Sherwood, Stephen
B. Johnson, Veronica Catanese, Hugh Tilson, Kenneth Getz, Elaine L. Larson, David Scheinberg, E. Albert
Reece, Harold Slavkin, Adrian Dobs, Jack Grebb, Rick A. Martinez, Allan Korn, and David Rimoin. 2003.
“Central challenges facing the national clinical research enterprise.” JAMA 289 (10):1278-1287. doi: 10.1001/
jama.289.10.1278.

Tongco, Maria Dolores C. 2007. “Purposive sampling as a tool for informant selection.” Ethnobotany Research
and Applications 5:147-158.

Vandebroek, I., and M. J. Balick. 2014. “Lime for chest congestion, bitter orange for diabetes: foods as medicines
in the Dominican Community in New York City.” Economic Botany 68 (2):177-189. doi: 10.1007/s12231-014-
9268-5.

Vandebroek, Ina. 2013. “Intercultural health and ethnobotany: How to improve healthcare for underserved and
minority communities?” Journal of Ethnopharmacology 148 (3):746-754. doi: 10.1016/j.jep.2013.05.039.

Vandebroek, Ina. 2023. “Traveling traditions: Dominican ethnobotany in service of caring for the community.”
In Decolonizing Paradise: A Radical Ethnography of Environmental Stewardship in the Caribbean edited by R.
Diaz, 203-230. New York: Peter Lang.

Vandebroek, Ina, and Michael J. Balick. 2012. “Globalization and loss of plant knowledge: Challenging the
paradigm.” PloS one 7 (5):e37643. doi: 10.1371/journal.pone.0037643.

Vandebroek, Ina, JR Stepp, Ripu Kunwar, Norma Hilgert, Maria Teresa Pulido Silva, Ana H Ladio, Charles R
Clement, Washington Soares Ferreira Junior, Alexandra M Towns, and Israel Borokini. 2025. “Upholding ethical
accountability in ethnobotany and ethnobiology research.”

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



70

ELLA T. VARDEMAN, SHELSA JUSTE, JOHANNE JACQUES,
HITLINE LAMARRE, EDWARD KENNELLY E INA VANDEBROEK

Vardeman, E. T., E. J. Kennelly, and 1. Vandebroek. 2024. “Haitian women in New York City use global food
plants for women’s health.” Journal of Ethnobiology and Ethnomedicine 20 (1):8. doi: 10.1186/s13002-024-
00648-1.

Vardeman, E., and I. Vandebroek. 2022. “Caribbean women’s health and transnational ethnobotany.” Economic
Botany 76 (2):205-226. doi: 10.1007/s12231-021-09526-3.

Weniger, B., M. Haag-Berrurier, and R. Anton. 1982. “Plants of Haiti used as antifertility agents.” Journal of
Ethnopharmacology 6 (1):67-84. doi: 10.1016/0378-8741(82)90072-1.

Zerhouni, Elias. 2003. The NIH roadmap. American Association for the Advancement of Science.

Este articulo puede citarse como:

Vardeman, Ella T., Shelsa Juste, Johanne Jacques, Hitline Lamarre, Edward Kennelly, and Ina
Vandebroek. 2026. “Uteros, lavados y sabiduria: etnobotanica traslacional y practicas de curacién
con plantas de las mujeres haitianas en la didspora.” Fourth World Journal 25 (2): 54—72.

SOBRE LOS AUTORES

Ella T. Vardeman, Ph.D.

Ella T. Vardeman, Ph.D., es investigadora posdoctoral en el laboratorio de la Dra. Cassandra Quave
en la Universidad Emory, en Atlanta, Georgia. Complet6 sus estudios doctorales en Ciencias de las
Plantas en el Graduate Center de la City University of New York y en el Jardin Botanico de Nueva
York en 2025, bajo la tutoria de los Dres. Edward Kennelly e Ina Vandebroek. Su tesis doctoral se
titula “La etnofarmacologia de las plantas medicinales para la salud de las mujeres caribenas”. La
investigacion actual de la Dra. Vardeman contintia enfocdndose en las plantas medicinales de uso
comiin para la salud de las mujeres y en sus efectos sobre la microbiota vaginal.

Shelsa Juste

Shelsa Juste es coordinadora del programa de educacion para adultos en Haitian Americans
United for Progress (HAUP). Con el fin de responder a las necesidades de la comunidad, Shelsa
imparte clases de inglés como segundo idioma a personas inmigrantes haitianas, con el objetivo
de fortalecer sus habilidades de comprension auditiva, expresion oral, lectura, escritura y
competencias numeéricas en inglés.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



71

WOMBS, WASHES, AND WISDOM : TRANSLATIONAL ETHNOBOTANY AND
THE PLANT HEALING PRACTICES OF HAITIAN WOMEN IN THE DIASPORA

Johanne Jacques

Johanne Jacques es gerente sénior de servicios de salud en Haitian Americans United for Progress
(HAUP). A través de su trabajo en HAUP, la Sra. Jacques ha implementado con éxito iniciativas
comunitarias de salud que han incrementado la participacion en exdmenes de deteccion y
programas de bienestar. Fomenta alianzas con organizaciones locales, proveedores de atencion
médica y responsables de politicas publicas, lo que ha fortalecido su capacidad para atender las
necesidades de salud de la poblacion a la que sirve HAUP.

Hitline Lamarre

Hitline Lamarre es coordinadora en Haitian Americans United for Progress (HAUP). La Sra.
Lamarre se gradu6 en Psicologia por York College en 2021. En su labor en HAUP, participa
activamente en el trabajo comunitario a través de talleres de salud y apoyo en procesos de
inmigracion.

Edward J. Kennelly, Ph.D.

Edward J. Kennelly, Ph.D., es profesor titular en Lehman College, CUNY, y se especializa en
productos naturales derivados de alimentos y plantas medicinales. Realiz6 su doctorado en
biologia vegetal en la Universidad Washington en St. Louis, bajo la direccion del profesor Walter
Lewis. Su trayectoria profesional incluye cargos como investigador del personal en la FDA y
becario posdoctoral en farmacognosia en la Universidad de Illinois en Chicago. Con méas de

170 publicaciones revisadas por pares, actualmente recibe financiamiento de los NIH para su
investigacion sobre Aconitum. El Dr. Kennelly es editor del boletin de la ASP, expresidente de la
ASP y miembro honorario de esta asociacién. También ha sido experto extranjero en la Universidad
Minzu de China, becario Fulbright en la Universidad China de Hong Kong y profesor visitante en la
Universidad Simon Fraser. Actualmente se desempefia como voluntario experto de la Farmacopea
de los Estados Unidos en suplementos dietéticos botanicos y medicina herbolaria.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



72

ELLA T. VARDEMAN, SHELSA JUSTE, JOHANNE JACQUES,
HITLINE LAMARRE, EDWARD KENNELLY E INA VANDEBROEK

SOBRE LOS AUTORES

Ina Vandebroek, Ph.D.

Ina Vandebroek, Ph.D., es profesora de Etnobotanica en la Universidad de las Indias Occidentales
(UWI), campus Mona, en Jamaica. Su trabajo se basa en la colaboracion comunitaria para afirmar
y revitalizar los sistemas de conocimiento tradicional que sostienen el patrimonio biocultural del
Caribe. Con mas de 25 afos de experiencia en América Latina, el Caribe y la didspora caribefia

en la ciudad de Nueva York, su investigacion se centra en la preservacion de la diversidad vegetal
culturalmente significativa y en el fortalecimiento del conocimiento tradicional para la salud
comunitaria, la seguridad alimentaria y los medios de vida. Su trabajo cuestiona las narrativas
coloniales en la ciencia al situar las voces locales en el centro y destacar la resiliencia de las
tradiciones de conocimiento afrodescendientes. Ina también desarrolla herramientas educativas
que promueven practicas de atencion en salud culturalmente arraigadas. Es editora en jefe de
Economic Botany, la revista de la Society for Ethnobotany, y habla flamenco (su lengua materna),
neerlandés, inglés, espanol y patois jamaicano.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



Tribus ndmadas y la integracion de
la salud, el bienestar y el conocimiento
ecoldgico tradicional en la India

Por Amit Rawat, Ph.D.
Traduccién de Yesenia Cortés

Figural

Familia pastoral némada en Rajastan en un campamento temporal en el desierto, que ilustra la transmisién
intergeneracional de conocimientos ecolégicos y practicas de salud comunitarias entre pueblos némadas de la India.
Fotografia de intekl / iStock.

RESUMEN

Este articulo examina la interseccién de la salud, el bienestar y el conocimiento ecologico
tradicional (CET) entre las tribus n6madas y denotificadas' de la India desde una perspectiva
etnografica y feminista critica. A partir del trabajo de campo realizado con las comunidades raika, van

! Nota de la traductora: el término “tribus denotificadas” refiere a comunidades que, bajo el dominio britanico, fueron etiquetadas como
“criminales” por ley. Aunque esa clasificacion fue anulada tras la independencia, muchas siguen enfrentando discriminacion, pobreza y estigma.
No forman parte de las categorias oficiales de Tribus Registradas, y a menudo coinciden con grupos némadas. Entre ellas se encuentran
comunidades como Bhil, Gonds, Santhal o Munda. Hoy contintian reclamando reconocimiento y derechos que aun les son limitados.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



74

AMIT RAWAT

gujjar y sansi, el estudio destaca como estos grupos sustentan sistemas de salud con raices culturales

profundamente arraigados en las relaciones ecologicas, los ritmos estacionales y la transmision de

conocimientos con perspectiva de género. A pesar de poseer ricas tradiciones medicinales y curativas,

estas comunidades siguen excluidas de la atenciéon médica formal debido a la criminalizacion

historica, la invisibilidad legal y el disefio de politicas que favorecen a las poblaciones sedentarias.

La investigacion subraya la necesidad de modelos de salud pluralistas, moviles y culturalmente

respetuosos que integren a los curanderos tradicionales, reconozcan el rol de las mujeres como

guardianas de la salud y protejan el conocimiento indigena mediante marcos legales e institucionales.

Mediante un analisis tematico, el estudio propone una reimaginaciéon de la salud publica en India:

una que sea inclusiva, decolonial y receptiva a las realidades vividas por los pueblos némadas. Los

hallazgos abogan por una transformacion de politicas basada en la gobernanza participativa, la justicia

ecologica y la pluralidad epistémica.

Palabras clave: Tribus némadas, conocimiento ecoldgico tradicional (CET), sistemas de salud

indigenas, etnografia feminista, tribus denotificadas, pluralismo médico, politicas de salud ptblica,

justicia epistémica, género y sanacion, integracion de la salud comunitaria.

1. Introduccion

Segun la Comision Renke (2008), la poblacion
total de India incluye entre un 10 %y 12 % de
tribus ndmadas, seminémadas y denotificadas.
Estas comunidades permanecen en gran medida
excluidas de los marcos de desarrollo debido a
sus estilos de vida méviles, la criminalizacion
historica y la falta de visibilidad politica (Renke
2008; Bhukya 2014). A pesar de la marginaciéon
sistémica, han preservado sistemas intrincados
de conocimiento ecoldgico tradicional (CET),
especialmente relacionados con la salud y el
bienestar, transmitidos oralmente de generacion
en generacion. Este articulo explora como
estas practicas indigenas se intersectan con
la salud publica moderna, enfatizando como
una perspectiva feminista puede exponer

FOURTH WORLD JOURNAL

las dinamicas de género en la producciéon de
conocimiento, el trabajo de cuidado y el descuido
institucional de las mujeres como sanadoras y
portadoras de conocimiento (Haraway 1988;
Fricker 2007).

Tribus némadas como los banjaras, van
gujjars, gaddis y rabaris se han dedicado
histéricamente al pastoreo, el comercio de
sal y a la subsistencia basada en los bosques,
lo que requiere movilidad entre regiones
(Sharma 2010; Baviskar 2003). Sin embargo,
su identidad némada choca con el sesgo
sedentario de las instituciones estatales
modernas, que basan la prestacion de asistencia
social en domicilios fijos (Scott 1998). Como
resultado, son sistematicamente excluidos de
los sistemas de racionamiento, los planes de

WINTER V25 N2 2026



75

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

salud y la representacion electoral (Informe de
la NCDNT? 2017). La Ley de Tribus Criminales
de la época colonial (1871) institucionaliz6

ain mas su estigma, calificAndolos de
delincuentes hereditarios. Aunque fue derogada
en 1952, sus efectos persisten a través de las
précticas policiales y la discriminaci6on social
(Radhakrishna 2001; Bhukya 2014). Esta historia
de violencia estatal e invisibilidad burocratica
impacta su acceso a los servicios de salud, la
educacion y los derechos ecologicos.

El modelo de salud publica dominante en
India, estructurado en torno a Centros de Salud
Primaria (CSP) y hospitales estatales, opera
bajo el supuesto de sedentarismo, sin atender
a las poblaciones moviles (Dasgupta 2006).

Las comunidades n6madas a menudo carecen

de acceso a atencion médica basica debido a
problemas de documentacion, lejania geografica
y desconfianza cultural hacia los sistemas
biomédicos (Banerjee y Raza 2020). Programas
gubernamentales como Ayushman Bharat exigen
el registro Aadhaar y prueba de residencia, de
los que carecen muchas tribus némadas (Ghosh
2018). Ademas, la insensibilidad cultural

entre los trabajadores de la salud, quienes

a menudo desestiman la curacién indigena

como supersticion, resulta en alienacion y
subutilizacion de los servicios (Lang y Bartram
2012). Esta ceguera institucional a los paradigmas
de salud no occidentales perpetiia los malos
resultados de salud y refuerza la marginalidad de
las vidas nomadas (Agrawal y Gibson 1999).

El conocimiento ecoldgico tradicional (CET)
abarca sistemas de conocimiento desarrollados
localmente que reflejan la interaccion de

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

una comunidad con su entorno ecologico
(Berkes 1999). Para las tribus nomadas, el

CET es inseparable de sus paisajes: bosques,
rios y pastos, donde la salud y la curacion se
basan en observaciones, rituales y equilibrio
ecologico (Sundar 2000). Comunidades como
los van gujjar utilizan hierbas del bosque para
tratar infecciones respiratorias y dolencias
gastrointestinales (Saberwal 1999), mientras
que los Gaddis de Himachal Pradesh dependen
de la flora especifica de la altitud para el dolor y
la resistencia (Kapoor 2015). Este conocimiento
es intergeneracional, se transmite oralmente y
esta profundamente vinculado al género, con
mujeres que ejercen como curanderas, parteras
y cuidadoras (Virdi 2012). Estas practicas
representan no solo la “medicina tradicional”,
sino una cosmovision holistica en la que se
entrelazan el bienestar, la ecologia y la cosmologia
(Kothari 2014).

Desde una perspectiva epistemologica
feminista, es crucial examinar coémo las mujeres
de las tribus n6madas acttian como guardianas
del CET, especialmente en las practicas
relacionadas con la salud (Haraway 1988;
Harding 1991). Sin embargo, las instituciones
estatales y cientificas a menudo devaldan el
conocimiento de las mujeres, calificindolo de
“no cientifico” o “folclore”, lo que refleja lo que
Miranda Fricker (2007) denomina injusticia
epistémica. Las mujeres ndémadas gestionan
la salud reproductiva, la herbolaria, el parto y
los rituales espirituales, areas en gran medida

2 Nota de la traductora: Estas siglas refieren a la National Commission
for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic Tribes (Comision
Nacional para Tribus Nomadas, Seminémadas y Denotificadas)

FOURTH WORLD JOURNAL



76

AMIT RAWAT

ignoradas en el discurso de la salud publica
(Pande 2011). La triple carga que enfrentan —
trabajo productivo, reproductivo y comunitario—
se ve agravada por la falta de reconocimiento,
derechos y voz en la formulacion de politicas

(Sen y Dreze 2002; Menon 2012). La ecologia
politica feminista sostiene que cuando ocurre una
degradacion ecologica (como la deforestacion

o la contaminacion), las mujeres son las mas
afectadas, especialmente en términos de acceso al
agua, higiene y trabajo de cuidado (Agarwal 1992;
Rocheleau et al. 1996).

1.1 La crisis de la integracion del
conocimiento en salud

A pesar de la riqueza del conocimiento
ecologico tradicional (CET), rara vez se
integra significativamente en la atencion
médica convencional. El sistema AYUSH en
India promueve el Ayurveda, el Unaniy la
Homeopatia, pero excluye en gran medida las
tradiciones locales, comunitarias y de salud
bucal, especialmente las practicadas por mujeres
nomadas o tribales (Lang y Bartram 2012;
Reddy 2019). Los sistemas biomédicos tienden
a extraer compuestos “atiles” de las hierbas,
ignorando la importancia contextual, cultural
y espiritual de las practicas curativas (Shiva
2007). Esta logica extractiva socava los cimientos
mismos del CET y lo convierte en un producto
comercial. Las criticas feministas exigen modelos
dialogicos de conocimiento en salud, donde las
mujeres indigenas no sean sujetos pasivos, sino
cocreadoras de politicas y practicas (Narayan
1989; Harding 2004). Se necesitan marcos
participativos como la investigacion participativa

FOURTH WORLD JOURNAL

comunitaria (IPC) y los protocolos comunitarios
bioculturales para garantizar la colaboracion y el
reconocimiento éticos (Baviskar 2003).

Un enfoque transformador para la salud
nomada debe ser movil, inclusivo y participativo.
Las unidades moviles de salud adaptadas
a los patrones de movimiento pastoral, los
trabajadores de salud comunitarios capacitados
dentro de las tribus y el reconocimiento legal de
los curanderos tradicionales son pasos politicos
clave (NCDNT, 2017). Los sistemas de salud
con informacién feminista deben documentar
y apoyar el conocimiento de las mujeres sobre
hierbas, curacion y reproduccion a través de
proyectos de historia oral y mapeo etnobotanico
(Shiva y Jalees 2003). También es esencial
crear espacios de didlogo intercultural donde
los sistemas biomédicos e indigenas puedan
coexistir con respeto mutuo e intercambio no
jerarquico (Kothari et al. 2019). Si no se abordan
las exclusiones de género y los desplazamientos
ecolodgicos, cualquier politica de salud para
las tribus nomadas queda incompleta. La
invisibilizacién de los sistemas de conocimiento
nomada y de las contribuciones de las mujeres
a la atencion médica refleja problemas mas
profundos de jerarquia epistémica, negligencia
patriarcal y heridas coloniales (Fricker 2007;
Bhukya 2014). Avanzar requiere mas que la
prestacion de servicios: exige reimaginar la salud
como una practica pluralista, ecologica y con
justicia de género. Una perspectiva feminista
no solo visibiliza a quienes estan excluidos de la
produccién de conocimiento, sino que también
nos ayuda a comprender la interconexion entre el
cuidado, la naturaleza y la justicia en los marcos

WINTER V25 N2 2026



77

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

de salud. Al honrar el conocimiento ecoldgico
tradicional nomada e integrar las voces de las
mujeres en el centro, India puede construir
un paradigma de salud ptblica inclusivo y
sostenible.

2. Metodologia

Este estudio emplea una metodologia
etnogréafica critica cualitativa, basada en
marcos feministas y decoloniales, para explorar
la interseccion de la salud, el bienestar y el
conocimiento ecolégico tradicional (CET) entre
las tribus némadas de la India. El trabajo de
campo se realizo entre los raika (Rajastan), los
van gujjar (Uttarakhand) y los sansis (Punjab-
Haryana) mediante observacion participante,
entrevistas en profundidad y debates en
grupos focales, complementados con el analisis
documental de informes de ONG y politicas
gubernamentales. El disefio de la investigacion
enfatizo la participaciéon comunitaria,
las tradiciones orales y la indagacion
con perspectiva de género, destacando
especialmente el papel de las mujeres como
sanadoras y portadoras de conocimiento.

Los datos se analizaron tematicamente
utilizando un enfoque constructivista de
teoria fundamentada, asegurando que los
codigos y patrones surgieran de experiencias
vividas en lugar de marcos impuestos.
Protocolos éticos como el consentimiento
libre, previo e informado (CLPI) y los ciclos
de retroalimentacion fueron parte integral del
proceso, en consonancia con el compromiso
con la justicia epistémica y la produccion
colaborativa de conocimiento.

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

3. Contexto histdrico y sociocultural:

Comprender la trayectoria histérica y
sociocultural de las tribus n6madas en la
India requiere un analisis critico de como la
movilidad, la identidad y el arte de gobernar
se han entrelazado a lo largo del tiempo. Las
tribus nomadas, incluyendo pastores, artistas
itinerantes, grupos artesanales y comunidades
forestales, han constituido durante mucho tiempo
una parte esencial del tejido social y econémico de
la India. Sus sistemas de conocimiento, patrones
de desplazamiento estacional y economias
autosuficientes han contribuido histéricamente
al equilibrio ecoldgico y la diversidad cultural
del subcontinente. Sin embargo, la clasificacion
colonial, los marcos legales posteriores a la
independencia y la exclusiéon burocratica
han marginado sisteméaticamente a estas
comunidades, lo que ha provocado la privacion
de derechos socioeconémicos y la desaparicion de
sus sistemas de conocimiento tradicionales.

3.1. Clasificacion colonial y
la Ley de tribus criminales

La administracion colonial en India veia a las
poblaciones moviles con recelo e incomodidad.
Como ha argumentado James C. Scott (1998),
los estados modernos, incluidos los regimenes
coloniales, han tenido dificultades historicas para
administrar y controlar a los grupos méviles, ya
que la movilidad desafia la 16gica de la vigilancia,
la tributacion y la elaboracion de censos. En la
India britinica, esta incomodidad se cristalizo
en represion legal a través de la Ley de Tribus
Criminales (CTA por sus siglas en inglés,
Criminal Tribes Act) de 1871, que categorizo

FOURTH WORLD JOURNAL



AMIT RAWAT

a varias comunidades como “delincuentes
hereditarios”. Esta ley no criminaliz6 actos,
sino comunidades enteras, basandose en su
comportamiento percibido como némada

e inestable, instituyendo asi un régimen de

vigilancia, asentamiento forzoso y juicio moral.

Esta ley, aplicada de forma
desproporcionada a grupos como los banjara,
pardhi, sansi, nat, kanjar y dombari, etiquetd
a mas de 200 comunidades como criminales
de nacimiento (Radhakrishna 2001). Los
funcionarios coloniales justificaron esto
argumentando que los grupos némadas
eran “antisociales” y “genéticamente
predispuestos” al crimen, una creencia
arraigada en la pseudociencia racializada de
la época (Nigam 1990). Los nifios nacidos en
estas comunidades también eran marcados
como criminales, y asentamientos enteros
eran sometidos a listas diarias, restricciéon de
movimiento y reasentamiento forzoso. Esta
clasificacion profundamente estigmatizante
tuvo implicaciones a largo plazo para el acceso
de la comunidad a la tierra, la educacion, los
servicios de salud y la ciudadania. Si bien
los britanicos afirmaron que se trataba de
una medida de reforma social, en realidad
era un medio para garantizar un mayor
control administrativo y desmantelar las
economias indigenas que funcionaban al
margen de la estructura tributaria colonial
(Dirks 2001). El legado de la CTA no fue s6lo
legal sino también psicologico: establecié una
percepcion duradera de las tribus nomades
como inherentemente desviadas y ajenas a la

civilizacion.

FOURTH WORLD JOURNAL

78

3.2. Denotificacion y
negligencia post-independencia

Tras la independencia de la India, la Ley de
Tribus Criminales fue derogada en 1952 y las
comunidades fueron oficialmente “denotificadas”.
Sin embargo, este acto de denotificacién no
implico rehabilitacién social ni restitucion. En
cambio, muchas de estas comunidades fueron
puestas bajo la Habitual Offenders Act (1952)
(Ley de Delincuentes Habituales), lo que permitia
a la policia vigilar a individuos basandose en
antecedentes y comportamiento sospechoso
(Bhukya 2014). Si bien se elimin6 formalmente la
etiqueta de tribu criminal, su estigma persisti6 en
la policia, la gobernanza y el imaginario popular.
El Estado indio, al modernizar sus instituciones,
conservd muchas ideas coloniales de orden
social, especialmente en relacion con los grupos
nomadas y forestales (Gupta 2012).

A diferencia de las Tribus Registradas
(TR), que recibieron protecciéon constitucional
y beneficios de accion afirmativa, las tribus
denotificadas y ndbmadas (TDN/TN) fueron
excluidas de la mayoria de las politicas de
bienestar y no fueron clasificadas bajo ninguna
categoria uniforme (Comision Renke 2008). Esta
ambigiiedad legal significo que la mayoria de las
TDN y TN fueran excluidas de los beneficios de la
reserva, el acceso a la educacion institucional, los
servicios de salud o la proteccion legal. Existian
en un estado liminal, ni completamente incluidas
en las estructuras de bienestar ni reconocidas
formalmente como poblaciones vulnerables
(Baviskar 2003). El informe de 2008 de la
Comision Nacional para Tribus Denotificadas,

WINTER V25 N2 2026



79

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

Nomadas y Seminémadas (cominmente llamada
Comisiéon Renke) senalé que mas de 1,500
comunidades nomadas y semin6émadas en la
India seguian estando social y econémicamente
atrasadas. La Comision concluyé que el 89% de
los TDN carecia de acceso a vivienda, solo el 11%
de los ninos asistia a la escuela y menos del 4%
tenia acceso a servicios de salud o documentacion
de identidad (Renke 2008). Estas cifras ponen de
relieve como la injusticia histérica y la negligencia
burocrética siguen moldeando las condiciones
materiales de estas comunidades.

3.3. Reconocimiento cultural erréneo y
estereotipos

Ademas de la exclusion legal, las tribus
nomadas también sufren un desconocimiento
cultural. Sus estilos de vida, cosmovisiones y
préacticas tradicionales suelen ser caricaturizados
en las narrativas dominantes. Los medios
de comunicacion populares los representan
con frecuencia como retrégrados, exoticos o
desviados, reduciendo a las diversas comunidades
a clichés de encantadores de serpientes,
ladrones o artistas ambulantes (Bhukya 2010).
Esta violencia en la representacion agrava su
marginacion legal y justifica su continua exclusion
de la sociedad. El concepto de violencia simbolica
de Pierre Bourdieu resulta especialmente til
en este contexto: se refiere a la imposicion
de sistemas de significado y clasificacion que
legitiman el statu quo y normalizan la inferioridad
de los grupos marginados (Bourdieu 1977).

Para las tribus némadas, la violencia simboélica
se ejerce cuando sus sistemas de conocimiento
se descartan como supersticion, sus practicas

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

curativas se ridiculizan o su movilidad se
considera un acto delictivo. Las académicas
feministas han sefialado ademéas cémo las
mujeres de estas comunidades suelen estar
doblemente marginadas, tanto por la sociedad
dominante como por las estructuras patriarcales
dentro de sus propias comunidades (Agarwal
1992; Virdi 2012).

3.4. Movilidad y Estado moderno:
el paradigma sedentario

El Estado indio, al igual que muchos
estados-nacion modernos, presenta un diseno
intrinsecamente sedentario. Los servicios
de bienestar, como la atencién médica, el
racionamiento, las pensiones y la educacion,
se basan en el supuesto de residencia fija. Esto
plantea enormes desafios para las poblaciones
nomadas y seminémadas, que a menudo
carecen de domicilio permanente, identificacion
de votante o tarjeta Aadhaar (Ghosh 2018).

Las intervenciones sanitarias, en especial los
programas de inmunizacion, la atencion de salud
materna y el seguimiento de enfermedades,
dependen en gran medida de la documentaciéon
y el monitoreo local. Como resultado, las tribus
némadas quedan excluidas de los registros de
enfermedades, los subsidios sanitarios y los
marcos de atencion preventiva (Banerjee y Raza
2020). Esta exclusion burocratica también
interactda con el desplazamiento ecologico.
Muchas tribus nomadas pastoriles han sido
expulsadas de los bosques y pastizales en nombre
de la conservacion o el desarrollo industrial.

La Ley de Derechos Forestales (2006), aunque

FOURTH WORLD JOURNAL



80

AMIT RAWAT

progresista en su formulacion, rara vez se
implementa a favor de los grupos pastorales
debido a la falta de comprobante de domicilio
(Kothari et al. 2014). Las mujeres, principales
cuidadoras y depositarias de conocimientos
medicinales en estas comunidades, son las mas
afectadas por este desplazamiento, ya que se les
impide el acceso a hierbas, fuentes de agua y
espacios para el parto (Shiva y Jalees 2003).

3.5. Pérdida de conocimiento

intergeneracional

La marginacion histérica y sociocultural de
las tribus nomadas ha erosionado la transmisiéon
intergeneracional del conocimiento. A medida
que se alteran los patrones de movilidad y
las generaciones jovenes se ven forzadas
a incorporarse a los mercados laborales
urbanos informales, se pierden los sistemas
de conocimiento oral relacionados con la
ecologia, la salud y el bienestar (Berkes
1999). Las mujeres, a menudo depositarias
de este conocimiento, se ven silenciadas
o desplazadas de los contextos donde su
experiencia es fundamental. Ademas, la falta de
reconocimiento institucional de estos sistemas
de conocimiento contribuye a su desaparicion.
Por ejemplo, los departamentos de salud
gubernamentales rara vez consultan a parteras
o curanderos tradicionales de comunidades
nomadas al disefiar politicas de salud
reproductiva. Tampoco existe documentaciéon
formal del conocimiento etnobotanico de estas
comunidades, lo que provoca su pérdida por
negligencia y biopirateria (Shiva 2007).

FOURTH WORLD JOURNAL

4. Sistemas de conocimiento
ecologico tradicional (CET)

El Conocimiento Ecologico Tradicional (CET)
se refiere al conjunto de conocimientos, practicas
y creencias desarrollados por las comunidades
indigenas y locales a través de su interacciéon con
el medio ambiente a lo largo de generaciones.
Para las tribus nomadas de la India, el CET no
es simplemente un conjunto de conocimientos
sobre plantas, animales y practicas curativas,
sino una epistemologia viva, una cosmovision
arraigada que integra la ecologia, la salud, la
espiritualidad y la supervivencia. A diferencia
de las tradiciones textuales codificadas como el
Ayurveda o el Unani, el CET de las comunidades
noémadas es oral, experiencial, esta marcado por
el género y profundamente arraigado en el lugar
(Berkes 1999; Sillitoe 2000). Esta seccion explora
la riqueza del CET entre las tribus némadas, el
papel especifico de las mujeres como sanadoras
y portadoras de conocimiento, los desafios que
plantean el cambio ecologico y la erosiéon cultural,
y la necesidad de integrar el CET en marcos mas
amplios de salud publica y politicas ambientales.

4.1. CET como sistema de conocimiento
adaptativo y localizado

El CET evoluciona continuamente en
respuesta a los cambios en el medio ambiente,
los patrones climaticos, las rutas migratorias y el
comportamiento del ganado. Entre los pastores
noémadas como los van gujjar de Uttarakhand,
la migracion estacional entre los pastos de
verano e invierno se acompana de un profundo
conocimiento de la flora, la fauna, las fuentes de

WINTER V25 N2 2026



81

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

aguay los ciclos de las enfermedades (Saberwal
1999). Son expertos en identificar plantas
medicinales, interpretar el comportamiento
animal como indicadores ecolégicos y gestionar
la salud del rebano mediante remedios herbales
no invasivos (Nair 2010). De igual manera, los
gaddis de Himachal Pradesh, que pastorean
ovejas y cabras en terrenos de gran altitud,
poseen un profundo conocimiento de las hierbas
alpinas, sus propiedades y sus interacciones con
enfermedades relacionadas con la altitud, como
la hipoxia, el dolor articular y la fatiga (Kapoor
2015). Estas comunidades no solo utilizan plantas
como kutki (Picrorhiza kurroa) y jangli lahsun
(Allium wallichii) para la salud humana, sino
que también las aplican a la atencion veterinaria,
revelando la interconexion de los sistemas de
salud humana, animal y ecol6gica, un principio
ahora central en el marco de Una Sola Salud

en el discurso de la salud global (Rock et al.
2009). Lo que distingue al CET del conocimiento
cientifico convencional es su caracter situacional:
el conocimiento es especifico del contexto, esta
arraigado en la practica diaria y se transmite
oralmente de generacién en generacion. Es
holistico e integra no solo conceptos biomédicos
de la enfermedad, sino también dimensiones
espirituales, ritualisticas y emocionales de la
salud (Sundar 2000).

4.2. Conocimiento de género: Las mujeres
como guardianas de la sanacion

Dentro de los sistemas némadas de
conocimiento ecolégico tradicional (CET), las
mujeres desempefian un papel central como
profesionales de la salud, cuidadoras y guardianas

del medio ambiente. A menudo son las primeras

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

en responder a las enfermedades en el hogar y
la comunidad, especialmente en zonas remotas
y boscosas donde no existe infraestructura
sanitaria estatal. Su conocimiento de las
hierbas, las practicas dietéticas, la atencion al
embarazo, la curaciéon de los huesos, el control
de la fiebre y los rituales de salud mental es
fundamental para el bienestar de la comunidad
(Virdi 2012). En la comunidad rabari de Gujarat
y Rajastén, las mujeres utilizan preparaciones
de nim, ashwagandha y curcuma para el parto
y trastornos menstruales. Las mujeres banjara
de Maharashtra emplean caria fistula (Cassia
fistula) y chebula (Terminalia chebula) en la
salud digestiva y el cuidado de heridas. Muchos
de estos remedios son empiricamente eficaces y
comparables a los tratamientos farmacoldgicos,
pero rara vez son documentados o reconocidos
por los profesionales biomédicos (Lang y
Bartram 2012). Una perspectiva feminista
revela como dicho conocimiento se devaltia

e invisibiliza rutinariamente. El concepto de
Miranda Fricker (2007) de injusticia epistémica
resulta ilustrativo en este punto: cuando el
conocimiento de ciertos grupos (especialmente de
mujeres de comunidades marginadas) se ignora
o se desestima debido a prejuicios, se perpetta
la ignorancia estructural en las instituciones
tradicionales. En el caso del conocimiento
ecologico tradicional, la division del trabajo

por género posiciona a las mujeres como las
principales depositarias del conocimiento
ecologico relacionado con la salud; sin embargo,
sus voces rara vez se incluyen en los debates
formales sobre politicas sanitarias, gobernanza
ambiental o desarrollo rural (Shiva y Jalees 2003;
Narayan 1989).

FOURTH WORLD JOURNAL



82

AMIT RAWAT

4.3. CET en las practicas veterinarias y
pastorales:

Las tribus némadas también poseen un rico
conocimiento veterinario, fundamental para
su sustento. Los raikas de Rajastan, pastores
tradicionales de camellos, son reconocidos
mundialmente por su experiencia etnoveterinaria.
Utilizan babul (Acacia nilotica) y damasa
(Fagonia cretica) para tratar infecciones en
camellos y comprender los ciclos reproductivos,
el control de parasitos y la rotaciéon de pastoreo
mejor que la mayoria de los veterinarios
gubernamentales (Lokhit Pashu-Palak Sansthan
2008). Este conocimiento comunitario a menudo
ha llenado las lagunas dejadas por los servicios
veterinarios estatales. En la franja del Himalaya,
las comunidades trashumantes como los bhutias
y los bhotias utilizan indicadores climéaticos
(como patrones de nubes, floracion de plantas)
para planificar la reproduccién y la migracion,
reduciendo asi el estrés y la mortalidad animal
(Saberwal 1999; Berkes 1999). Sin embargo,
estos conocimientos ecologicos se estan
erosionando debido al cambio en los patrones
climaticos, la reducciéon de los corredores de
pastoreo y el desplazamiento debido a proyectos
hidroeléctricos y la demarcacion de areas
protegidas (Kothari et al. 2014).

4.4. Dimensiones espirituales y
cosmoladgicas de la salud:

El conocimiento ecoldgico tradicional (CET)
no solo es empirico, sino también profundamente
cosmologico. La sanacion suele concebirse
como la restauracion del equilibrio espiritual,
en lugar de la simple eliminacioén de patégenos.

FOURTH WORLD JOURNAL

Los chamanes, médiums y especialistas en
rituales desempefian un papel importante en el
diagnostico y el tratamiento de enfermedades que
se perciben como causadas por perturbaciones
espirituales, desaprobacion ancestral o
desequilibrio ecologico (Sundar 2000). Entre las
comunidades dombari y pardhi, las enfermedades
suelen explicarse mediante narrativas de posesion
espiritual o ira ancestral, y los rituales de
sanacion incluyen cantos, purificaciéon y ofrendas.
Estas practicas no son irracionales, sino que
representan ontologias alternativas de la salud

y la personalidad, que la biomedicina occidental
no reconoce (Langwick 2011). Ignorar estas
perspectivas en favor de modelos de tratamiento
exclusivamente farmacolégicos conduce a una
baja tasa de utilizacion de los servicios de salud
estatales y profundiza la desconfianza.

4. 5. CET bajo amenaza: erosion,
cooptacion y biopirateria:

A pesar de su riqueza, el CET enfrenta serias
amenazas en el mundo contemporaneo. La
degradacion ambiental, el desplazamiento, la
deforestacion y la pérdida de rutas migratorias
tradicionales estan erosionando el contexto
ecoldgico en el que el CET sobrevive (Agrawal
1995). Las tribus némadas estan siendo
asentadas por la fuerza, a menudo en terrenos
ecologicamente hostiles o en las periferias
urbanas, donde el conocimiento tradicional
se vuelve irrelevante o inaplicable. Ademas,
la comercializacion y la apropiacion del
CET, especialmente por parte de companias
farmacéuticas, plantean otro peligro. El
conocimiento etnoboténico de las comunidades

a menudo se patenta sin consentimiento, un

WINTER V25 N2 2026



83

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

fenémeno conocido como biopirateria (Shiva
2007). Los casos de patentes del nim y la carcuma
son solo la punta del iceberg: comunidades como
los baigas y los gonds, que tienen un amplio
conocimiento herbario, siguen siendo vulnerables
a la explotacion sin proteccion legal (Kumar y
Kapoor 2010).

También se produce una erosion interna
del conocimiento ecoldgico tradicional (CET)
a medida que las generaciones mas jovenes
migran a zonas urbanas en busca de trabajo.
Sin mecanismos formales de documentacién o
reconocimiento, gran parte de este conocimiento
oral corre el riesgo de extinguirse en una
generacion (Berkes 1999; Shiva y Jalees 2003).

4.6. La necesidad de integracion y
respeto epistémico

Para preservar y promover el CET, este debe
integrarse con la gobernanza moderna de la salud
y el medio ambiente, no por asimilacion, sino
a través del dialogo respetuoso y la cocreacion.
Los sistemas de salud publica deben incluir a
los curanderos comunitarios, especialmente a
las mujeres, en su planificacion y ejecucion. Las
encuestas etnobotanicas, los proyectos de historia
oral y los protocolos comunitarios bioculturales
son esenciales para la documentacion y el uso
ético (Kothari et al. 2014; Baviskar 2003). Sin
embargo, la integracion no debe resultar en
epistemicidio, la eliminacién de los marcos
indigenas bajo el pretexto de la modernizacion.
Como han argumentado Vandana Shiva (2007)

y Suman Sahai (2003), los sistemas de CET no
son remanentes primitivos, sino adaptativos,
sostenibles y vitales para enfrentar las crisis
ecologicas y sanitarias modernas.

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

5. Practicas de salud y bienestar entre
las tribus nomadas de la India

La salud y el bienestar de las tribus némadas
de la India se ven influenciados por sus
conocimientos ecologicos, creencias culturales
y marginacion sociopolitica. Estas comunidades
han desarrollado histéricamente sistemas de
salud autosuficientes basados en el conocimiento
ecoldgico tradicional (CET), la espiritualidad
y la atencién comunitaria. Sin embargo, la
negligencia sistémica, la invisibilizacién cultural
y el desplazamiento han amenazado estas
practicas, lo que hace imperativo reconocer su
valor e integrarlas en un marco de salud publica
mas amplio e inclusivo. Esta seccion describe
las caracteristicas clave de las practicas de salud
noémadas, las dinamicas de género en la atencion
y los impactos de la exclusion estructural.

5.1. Paradigmas de salud holistica y
preventiva

Para las tribus némadas, la salud se concibe no
solo como la ausencia de enfermedad, sino como
un equilibrio dinamico entre el cuerpo, la mente,
el espiritu y el medio ambiente. La enfermedad se
interpreta a menudo desde marcos cosmoldgicos
y ecolégicos, como resultado del desequilibrio
espiritual, la desarmonia comunitaria o la
violacion de las normas ecoldgicas (Langwick
2011). Esta cosmovision promueve la atencion
preventiva que incluye la regulacion dietética, la
desintoxicacién estacional, la purificacién ritual y
las précticas de bienestar comunitario. Entre los
van gujjar de Uttarakhand, por ejemplo, las dietas
estacionales se alinean con los ciclos forestales:
dietas ligeras durante la migracion e infusiones

FOURTH WORLD JOURNAL



84

AMIT RAWAT

de hierbas en la temporada de monzones para

la desintoxicacion (Saberwal 1999). De manera
similar, los gaddis y los bhotias del Himalaya
practican ayunos rituales y utilizan plantas de
gran altitud como kutki y chirayata para el apoyo
hepético e inmunitario (Kapoor 2015). Estas
précticas son tanto curativas como preventivas,

y buscan mantener el equilibrio en lugar de
tratar anicamente los sintomas. Estos modelos
holisticos se asemejan a lo que los antropologos
denominan etnomedicina: sistemas de sanaciéon
culturalmente especificos que combinan la
comprension biofisica con el ritual, la narrativa

y el simbolismo (Kleinman 1980). Dichos
sistemas reflejan una profunda sintonia ecologica
y priorizan la resiliencia comunitaria sobre el
tratamiento individual

5.2. Sanacion ritual y espiritual

La espiritualidad es fundamental para el
bienestar en las comunidades n6madas. La
enfermedad suele considerarse el resultado
de una perturbacion espiritual causada por la
ira ancestral, la violacion de tabties o fuerzas
malignas. Por lo tanto, la curacion implica no
solo la intervenci6n con hierbas, sino también
la purificacion ritual, el canto, el toque de
tambores o la consulta con chamanes (Sundar
2000). En comunidades como las de los
pardhis y los dombaris, enfermedades como
la epilepsia, las fiebres cronicas o el malestar
psicoldgico se atribuyen a la posesion o la
contaminacién espiritual. Los curanderos (a
menudo mujeres u hombres mayores) realizan
rituales de diagnéstico, invocando a deidades
o espiritus ancestrales para rastrear el origen

FOURTH WORLD JOURNAL

de la enfermedad. Los rituales se llevan a cabo
en arboledas, con ofrendas y el uso de hierbas
sagradas como tulsi, bela, y dhatura. Estas no
son supersticiones, sino herramientas simbélicas
para restablecer el orden moral y ecolégico. Estas
préacticas subrayan ontologias no occidentales

de la salud, donde el cuerpo no esta aislado de

su entorno, sino profundamente arraigado en

las relaciones sociales y espirituales (Langwick
2011; Nichter 2002). La falta de comprension de
estas logicas genera desconfianza en los sistemas
biomédicos, que se perciben como ajenos,
impersonales y desdefniosos de la experiencia
vivida.

5.3. Salud reproductiva y parteria indigena

Las mujeres de las tribus nomadas
desempefian un papel vital en la salud materna
y reproductiva, a menudo como parteras
tradicionales (dais) y expertas herbolarias. Sus
conocimientos abarcan la atencion prenatal
y posnatal, la anticoncepcion, los rituales
menstruales y el manejo del aborto espontaneo,
transmitidos oralmente de generacion en
generacion. Por ejemplo, las mujeres banjara
y lambada de Maharashtra utilizan corteza de
ashoka, hojas de nim, y aloe vera para regular
la menstruacion, curar heridas posparto y tratar
infecciones del tracto urinario. Las mujeres rabari
de Gujarat usan masajes con aceite de ricino y
pastas de asafétida para aliviar el dolor del parto
y regular los célicos infantiles (Virdi 2012). Estas
mujeres también mantienen tabues rituales y
normas dietéticas para las mujeres embarazadas y
menstruantes, basandose en una logica de pureza
ecologica y equilibrio corporal. Sin embargo, estas

WINTER V25 N2 2026



85

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

practicas se han visto cada vez mas marginadas
por las campafias de salud publica que presentan
el parto institucional como superior, ignorando el
valor del conocimiento indigena. Esto refuerza lo
que Miranda Fricker (2007) denomina injusticia
epistémica, en la que las mujeres indigenas que
poseen el conocimiento se ven descalificadas del

reconocimiento en la toma de decisiones médicas.

Ademas, los indicadores de salud materna entre
las tribus nomadas siguen siendo deficientes
debido a la falta de acceso a centros de atencion
primaria, clinicas moviles o programas estatales
de parteria (Banerjee y Raza 2020).

5.4. Salud mental y mecanismos colectivos
de afrontamiento

El bienestar mental en las tribus némadas se
aborda mediante rituales colectivos, narraciones,
musica y festivales estacionales. El sufrimiento
psicologico se interpreta no como un trastorno
individual, sino como una desarmonia social
o espiritual. La sanacién implica cantos
comunitarios, trances chamanicos e inmersion en
la naturaleza, que ofrecen liberacion terapéutica
y reintegracion social. Por ejemplo, los artistas
nat y kalbelia utilizan la danza y la misica como
mecanismos de afrontamiento del trauma,
especialmente en contextos de pobreza, violencia
y estigma (Bhukya 2010). Las practicas de
sanacion en estas comunidades se basan en la
representacion corporal, la catarsis emocional y
la continuidad cultural, en lugar del diagnostico
psiquiatrico y el tratamiento farmacologico.

Esto contrasta con los modelos biomédicos de

salud mental, que a menudo no tienen en cuenta

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

el trauma historico ni la expresion cultural en
grupos marginados (Kirmayer 2012). Estos
mecanismos colectivos reflejan un enfoque
comunitario del sufrimiento, que enfatiza la
interdependencia, la continuidad ancestral

y la renovacion ritual, en lugar de la terapia

individualizada.

5.5. Practicas veterinarias y

salud humana y animal

Dada su dependencia del ganado, las
comunidades némadas mantienen elaboradas
practicas etnoveterinarias que se superponen
con la atencion sanitaria humana. Los raikas
de Rajastan, por ejemplo, tratan las heridas de
los camellos con resina de babul, cataplasmas
de estiércol de vaca, y compresas de sal. Estos
remedios se aplican conociendo las caracteristicas
de los animales, su dieta y su comportamiento
estacional (Lokhit Pashu-Palak Sansthan
2008). Estas practicas no solo garantizan la
salud del rebafio, sino que también previenen la
transmision zoondtica y promueven el equilibrio
ecosistémico, principios que se alinean con el
enfoque contemporaneo de Una Sola Salud, que
vincula el bienestar humano, animal y ambiental
(Rock et al. 2009). Sin embargo, los servicios
veterinarios estatales a menudo excluyen dicha
experiencia, tratando a los pastores némadas
como irracionales o antihigiénicos. Esta
desconexion reduce la confianza y la aceptacion
de los servicios, lo que refuerza los sistemas de
cuidado informales que permanecen sin apoyo ni

documentacion (Agrawal y Gibson 1999).

FOURTH WORLD JOURNAL



86

AMIT RAWAT

6. Desafios para la integracion
sanitaria

A pesar de poseer sistemas de conocimiento
tradicional en salud ricos y especificos a cada
contexto, las tribus némadas de la India enfrentan
graves obstaculos para que el Estado reconozca,
atienda y respete sus necesidades de salud. La
integracion de sus sistemas tradicionales de salud
y bienestar en los marcos de politicas generales
sigue siendo limitada y, a menudo, simbolica.
Estos desafios se derivan de la invisibilidad
estructural, el sesgo epistemologico, la rigidez
administrativa y la falta de reconocimiento
cultural. Esta seccion explora estas barreras desde
una perspectiva interseccional —reconociendo las
dimensiones historicas, sociales y de género de
la exclusion— y aboga por una transicion hacia

modelos de salud mas pluralistas y participativos.

6.1. Invisibilidad estructural en la
infraestructura de salud publica

Uno de los principales desafios es la
invisibilidad estructural de las comunidades
nomadas dentro del sistema de salud indio. Los
mecanismos de planificaciéon y prestacion de
servicios de salud publica se disefian en torno
a poblaciones sedentarias, asumiendo una
vivienda fija, la prestacion de servicios basada
en el domicilio y el acceso permanente a las
instituciones estatales. Las tribus némadas,
debido a su propia movilidad, se vuelven
imposibles de rastrear y carecen de servicios para
los programas que dependen de la estabilidad
geografica (Dasgupta 2006). La ausencia de

un comprobante de domicilio permanente

FOURTH WORLD JOURNAL

descalifica a muchos para la inscripciéon en
programas de asistencia social como Ayushman
Bharat, Janani Suraksha Yojana o los Servicios
Integrados de Desarrollo Infantil (ICDS por sus
siglas en inglés, Integrated Child Development
Services). Los datos de salud recopilados a
través de encuestas gubernamentales, como la
NFHS (National Family Health Survey, Encuesta
Nacional de Salud Familiar) o el DLHS (District
Level Household and Facility Survey, Encuesta
Distrital de Hogar e Instalaciones), rara vez
incluyen a los grupos nomadas, lo que resulta en
una invisibilizacion a nivel de politicas (Banerjee
y Raza 2020). Como se sefial6 en el informe de
la Comision Renke de 2008, méas del 98% de las
tribus nomadas y denotificadas carecian de acceso
a la atenciéon médica formal (Renke 2008). Este
punto ciego institucional perpetia una exclusion
ciclica sin datos; no hay politicas; sin politicas,
no hay asignacion de recursos; y sin recursos, las
comunidades permanecen fuera de la red de salud

formal.

6.2. Discriminacion epistémicay
devaluacion del conocimiento tradicional

El sistema de salud indio sigue
predominantemente un modelo biomédico, que
a menudo considera el conocimiento tradicional
de la salud (CTS) como poco cientifico, sin
verificar o anecdotico. Esto ha generado injusticia
epistémica (Fricker 2007), donde la experiencia
vivida de los curanderos comunitarios,
especialmente las mujeres, se ignora o se devalaa
en el discurso institucional. Las tribus nomadas
poseen un conocimiento complejo de plantas
medicinales, practicas de parto, prevencion de

WINTER V25 N2 2026



87

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

enfermedades y atencion veterinaria a base de
hierbas. Sin embargo, este conocimiento no

esta integrado en los planes de estudio ni en los
modulos de capacitaciéon de salud publica. El
Ministerio de AYUSH, que promueve el Ayurveda
y otros sistemas codificados, rara vez reconoce
las tradiciones orales de curacién no codificadas
que practican las comunidades némadas (Shiva
2007). Las criticas feministas resaltan como este
rechazo esta marcado por el género: las mujeres,
quienes son las principales responsables de la
salud en estas tribus, estan doblemente excluidas
debido a su género y a su ubicacion epistémica
fuera de la ciencia moderna (Agarwal 1992;
Narayan 1989). Sus conocimientos reproductivos,
sus rituales de parto y sus tratamientos a base de
hierbas siguen sin ser reconocidos, mientras que
las campanas de salud del gobierno promueven
la esterilizacion, los partos institucionales y los
implantes anticonceptivos sin consentimiento
cultural.

6.3. Marginacion legal y burocratica

Las tribus n6madas a menudo caen en zonas
administrativas grises. A diferencia de las Tribus
Registradas (TR), muchas tribus denotificadas
y némadas (TDN/TN) no son reconocidas
uniformemente en todos los estados y a menudo
carecen de estatus registrado, certificados de
casta o incluso tarjetas Aadhaar3, esenciales para
acceder a los servicios de salud (Bhukya 2014).
La Ley de Delincuentes Habituales (1952), que
reemplazo a la Ley de Tribus Criminales de
la colonia, contintia sometiendo a muchas de
estas comunidades a vigilancia y acoso policial,
lo que las disuade atin méas de acercarse a las

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

instituciones publicas, incluidos los hospitales
(Radhakrishna 2001). Ademas, el personal
sanitario publico, que a menudo desconoce las
culturas tribales, tiende a ver a los pacientes
noémadas con sospecha o condescendencia.
Los estudios muestran que el comportamiento
discriminatorio por parte de los profesionales
de la salud, que incluye insultos, negacion

de tratamiento y humillacion, impide que las
mujeres tribales accedan a los servicios de
salud maternoinfantil (Dasgupta 2006; Virdi
2012). La falta de unidades sanitarias moviles,
personal multilingiie o servicios de extensiéon
culturalmente competentes aleja ain mas a
las poblaciones némadas, especialmente en
regiones donde la migracion estacional coincide
con campafias de vacunacion o campanas
institucionales de parto.

6.4. Alteracién de los contextos ecoldgicos
y culturales

Una parte significativa de los sistemas
nomadas de salud y bienestar se basa en la
tierra y es ecologica, y depende de hierbas
forestales, bosques sagrados, rutas migratorias
y biodiversidad. Sin embargo, proyectos de
desarrollo modernos como presas, carreteras,
areas protegidas y mineria han perturbado
estos mundos ecologicos, erosionando tanto la
disponibilidad de recursos medicinales como
los espacios culturales donde tiene lugar la
curacion (Kothari et al. 2014). Por ejemplo, los
van gujjar han sido desalojados de las zonas

2 Nota de la traductora: las tarjetas Aadhaar son identificaciones tinicas
para los habitantes de India.

FOURTH WORLD JOURNAL



88

AMIT RAWAT

forestales en virtud de las leyes de conservacion,
perdiendo el acceso a senderos de pastoreo,

rios y plantas medicinales esenciales para sus
précticas de sanacion (Saberwal 1999). Las

tribus baiga y gond en Madhya Pradesh se
enfrentan a un acceso restringido a los bosques

a pesar de que sus derechos bajo la Ley de
Derechos Forestales (2006) estan garantizados
legalmente. Esta dislocacion espacial conduce

a la desintegracion cultural, interrumpiendo la
transmision intergeneracional del conocimiento
de la salud. Las generaciones mas jovenes,
atraidas por el trabajo asalariado o las colonias de
reasentamiento, a menudo pierden el acceso tanto
a los recursos ecologicos como a los curanderos
tradicionales, lo que da lugar a una mayor
dependencia de la medicina urbana no regulada o
de profesionales no calificados.

6.5. Vulnerabilidades de género en el
acceso a la salud

Las mujeres de tribus nomadas enfrentan
riesgos de salud tinicos, exacerbados por su rol
como cuidadoras, curanderas y trabajadoras. La
movilidad constante afecta la continuidad de la
atencion prenatal, el acceso a un parto seguro y
el tratamiento de afecciones ginecolbgicas. La
ausencia de instalaciones de higiene menstrual,
la desnutricion y la exposicién a la violencia
sexual durante las rutas migratorias aumentan
la vulnerabilidad (Virdi 2012; Ghosh 2018).
Ademas, las campanas de salud gubernamentales
a menudo no abordan la logica cultural de
las practicas tribales de parto, promoviendo
en cambio partos institucionales sin generar
confianza ni proporcionar espacios culturalmente

FOURTH WORLD JOURNAL

seguros. Las parteras tradicionales no reciben
apoyo, capacitacion ni integracion en los sistemas
de atencion primaria de salud, lo que conlleva
una pérdida de autonomia de las mujeres tribales
sobre su salud reproductiva. Las académicas
feministas de salud ptblica enfatizan la necesidad
de pasar de modelos intervencionistas (donde

el Estado “brinda” servicios de salud) a modelos
basados en el empoderamiento, que reconozcan

a las mujeres tribales como poseedoras de
conocimiento, no como meras beneficiarias (Sen y
Nussbaum 2000).

6.6. Necesidad de documentacion

En el mundo actual, en rapida modernizacion,
el conocimiento tradicional se olvida cada
vez mas, a menudo eclipsado por los avances
tecnologicos y la cultura globalizada. Esta
pérdida se ve acentuada por una grave falta
de documentacion, ya que gran parte de esta
sabiduria, que abarca la medicina, la agricultura,
la artesania y la historia oral, se ha transmitido
verbalmente de generacion en generacion. Sin
registros escritos o grabados, estas invaluables
practicas y conocimientos corren el riesgo de
desaparecer por completo con los ancianos que
las conservan. El descuido del conocimiento
tradicional no solo debilita nuestra identidad
cultural, sino que también nos hace pasar
por alto soluciones sostenibles y de eficacia
comprobada que podrian abordar los desafios
modernos. Por lo tanto, existe una necesidad
urgente de documentacion oficial a través de
iniciativas gubernamentales e institucionales. El
adecuado registro, clasificacion y preservacion
del conocimiento tradicional en archivos,

WINTER V25 N2 2026



89

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

bases de datos de investigacion y programas
educativos garantizaran su salvaguardia para
las generaciones futuras y su reconocimiento
como un recurso valioso junto con la ciencia y la
tecnologia modernas.

6.7. Apropiacion del conocimiento y
biopirateria

Otro desafio es la apropiaciéon poco ética
del conocimiento sanitario tribal por parte de
las industrias farmacéuticas y las instituciones
de investigacion. Sin el debido consentimiento
biocultural, el conocimiento etnobotéanico se
extrae, se patenta y se comercializa, mientras
que las comunidades originarias no reciben ni
reconocimiento ni compensaciéon (Shiva 2007).
Por ejemplo, plantas como la ashwagandha,
guggul, y nim, utilizadas desde hace tiempo por
curanderos tribales, han sido patentadas en el
extranjero con minima consulta. Esto constituye
biopirateria, donde la propiedad intelectual
de las comunidades ndmadas se expropia con
el pretexto de avances cientificos (Kumar y
Kapoor 2010). A pesar de la Ley de Diversidad
Biologica (2002) y el Protocolo de Nagoya, su
aplicacion sigue siendo deficiente, y los derechos
consuetudinarios tribales sobre el conocimiento
de la salud no se protegen ni documentan
sisteméaticamente. La integracién de los sistemas
de salud y bienestar de las tribus némadas en el
marco de la salud publica de la India se enfrenta
a barreras estructurales, epistémicas y culturales
profundamente arraigadas. Estos desafios no son
meramente técnicos, sino fundamentalmente
politicos, moldeados por historias de

WINTER V25 N2 2026

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

criminalizacion colonial, exclusion basada en
castas, desplazamiento ecolégico y silenciamiento
de género. Para avanzar hacia una integracion
sanitaria equitativa, India debe pasar de un
modelo biomédico vertical a un marco pluralista,
participativo y culturalmente respetuoso. Esto
incluye reconocer a los curanderos tradicionales,
documentar éticamente el conocimiento oral,
garantizar servicios de salud méviles e inclusivos,
y empoderar a las mujeres tribales como
trabajadoras sanitarias de primera linea. Sin esos
esfuerzos transformadores, la promesa de justicia
sanitaria para las comunidades némadas seguira

sin cumplirse.

Oportunidades para la integracion de
sistemas nomadas de salud y bienestar

Si bien las tribus nomadas de la India se
enfrentan a una profunda exclusion de los
sistemas de salud formales, también existen
numerosas oportunidades para una integracion
inclusiva que respete, preserve y revitalice
sus conocimientos tradicionales sobre salud
y ecologia. Reconocer estas oportunidades
requiere superar los modelos asimilacionistas y
avanzar hacia marcos interculturales y basados
en derechos que faciliten la coproduccion de
conocimiento, la reforma institucional y el
empoderamiento comunitario. La integracion
no debe aspirar a sustituir los conocimientos
tradicionales por sistemas modernos, sino a
reconocer su igual valor epistémico, permitiendo
el pluralismo en la comprension, la practica y
la institucionalizacion de la salud y el bienestar
(Nichter 2002; Fricker 2007).

FOURTH WORLD JOURNAL



90

AMIT RAWAT

Conclusion

Las préacticas de salud y bienestar de las tribus
nomadas de la India representan sistemas ricos
y contextualizados de inteligencia ecologica,
solidaridad social y resiliencia cultural. Estas
comunidades, histéricamente marginadas y
politicamente invisibles, poseen tradiciones
curativas arraigadas en siglos de experiencia
vivida con la naturaleza, el cuidado comunitario
y el equilibrio espiritual. Desde la medicina
herbal y la obstetricia hasta la desintoxicacion
estacional y los rituales colectivos de salud
mental, sus practicas desafian los modelos
biomédicos dominantes al ofrecer paradigmas de
bienestar holisticos, preventivos y centrados en
la comunidad. Sin embargo, estos sistemas han
sido excluidos durante mucho tiempo del discurso
general sobre la salud, principalmente debido a la
criminalizacion colonial, el sesgo epistémico y la
negligencia estructural. El legado de leyes como la
Ley de Tribus Criminales y la continua aplicacién
incorrecta de la Ley de Delincuentes Habituales
continda sembrando sospechas sobre las
comunidades némadas, marginando sus voces en
las instituciones publicas, incluyendo la atencion
médica. A pesar de las garantias constitucionales
y la expansién democratica, estos grupos
permanecen en gran medida sin ser reconocidos
en las encuestas nacionales, los registros
estatales y las infraestructuras médicas. Su
movilidad a menudo se confunde con desarraigo,
y su conocimiento cultural se caracteriza
errOneamente como supersticion o atraso. Este
articulo ha demostrado que la integracion no

FOURTH WORLD JOURNAL

es solo una cuestion de necesidad politica, sino
también de justicia ética y epistemoldgica. Los
sistemas de salud de las tribus n6madas no

solo necesitan ser incluidos en las estructuras
dominantes; exigen coexistencia, respeto mutuo
y dialogo intercultural. La integraciéon debe
buscarse mediante modelos que reconozcan el
pluralismo en las epistemologias médicas y que
empoderen a las comunidades n6madas no como
receptores pasivos de ayuda, sino como agentes
activos y poseedores de conocimiento por derecho
propio.

Uno de los argumentos centrales de esta
investigacion es que la salud es inseparable de
la ecologia, el género y la identidad cultural. Las
mujeres desempenan un papel fundamental en
la preservacion y transmision del conocimiento
sobre salud a lo largo de las generaciones,
actuando como parteras, herbolarias y cuidadoras
emocionales. Ignorar sus contribuciones supone
una doble marginacion: como miembros de tribus
y como mujeres. Por lo tanto, las perspectivas
feministas son cruciales para formular politicas
de salud que no solo lleguen a estas mujeres, sino
que también respeten su autonomia, experiencia
y liderazgo. Ademas, el arraigo ecoldgico de las
préacticas de salud, visible en el uso de hierbas
forestales especificas, rituales estacionales e
interacciones entre animales y humanos, exige
un enfoque de Una Sola Salud que integre el
bienestar ambiental, animal y humano de forma

sinérgica.

Los desafios para la integraciéon son
formidables. Estos incluyen la invisibilidad legal,

WINTER V25 N2 2026



91

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACION DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y

la falta de historiales médicos, la alienacion
cultural en los hospitales ptblicos, la rigidez
burocrética y el desplazamiento debido a

la urbanizacion y las leyes de conservacion.

Sin embargo, como se ha destacado, estos
mismos desafios ofrecen perspectivas sobre

las oportunidades para un replanteamiento
radical. Al invertir en unidades moviles de

salud, la capacitacion multilingiie e intercultural
del personal sanitario, la certificacion de
curanderos tradicionales y la proteccion legal del
conocimiento ecologico tradicional, el sistema

de salud indigena puede comenzar a reparar

los dafios del abandono historico. Igualmente
importante es el papel de la gobernanza
participativa. La integracion solo sera significativa
si se permite a las comunidades némadas definir
los términos de sus prioridades de salud y cocrear
las herramientas de prestacion de servicios y
rendicion de cuentas. Esto requiere no solo
descentralizacion, sino también la restitucion de
la dignidad, la voz y la continuidad cultural. Por
lo tanto, las iniciativas estatales deben pasar de
un paradigma de “prestaciéon de servicios” a un
modelo de “colaboracion y empoderamiento”,
donde el conocimiento fluya en ambas direcciones
y las politicas se disefien con, y no solo para, los

grupos ndémadas.

REFERENCIAS

EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

Ademas, la convergencia de politicas es
esencial. La salud no puede aislarse de la
educacion, los derechos territoriales, el acceso a
los bosques ni el bienestar social. Los ministerios
deben colaborar para construir soluciones
integradas y comunitarias. Sin tierras e identidad
seguras, ninguna politica de salud, por muy bien
financiada que esté, puede lograr un impacto
sostenible. La Ley de Derechos Forestales, la Ley
de Diversidad Biolégica y la Misi6on Nacional
de Salud deben intersectar para garantizar que
la soberania ecolégica se reconozca como un
prerrequisito para la soberania sanitaria cultural.
En conclusion, la integracion de los sistemas de
salud y bienestar de las tribus n6madas constituye
una oportunidad transformadora. No solo
enriquece el panorama de la salud publica de la
India con profundidad ecologica y cultural, sino
que también nos acerca a un modelo de desarrollo
verdaderamente inclusivo y descolonizado.
Reconocer a estas comunidades como sanadoras,
guardianas del conocimiento y guardianas
ecolbgicas desafia la violencia epistémica de
las politicas pasadas y allana el camino hacia
un futuro mas justo y pluralista. La verdadera
equidad en salud no reside solo en llegar a los
marginados, sino en aprender de ellos, honrar
sus conocimientos y cocrear futuros basados en la
justicia, la dignidad y el cuidado mutuo.

Agrawal, Arun. 1995. “Dismantling the Divide between Indigenous and Scientific Knowledge.” Development and

Change 26 (3): 413—39.

WINTER V25 N2 2026

FOURTH WORLD JOURNAL



92

AMIT RAWAT

Agrawal, Arun, and Clark C. Gibson. 1999. “Enchantment and Disenchantment: The Role of Community in Natural
Resource Conservation.” World Development 27 (4): 629—49.

Agarwal, Bina. 1992. “The Gender and Environment Debate: Lessons from India.” Feminist Studies 18 (1): 119—58.

Banerjee, S., and M. Raza. 2020. “Healthcare Exclusion of Denotified Tribes in India.” Economic and Political
Weekly 55.

Baviskar, Amita. 2003. “Tribal Communities and Development.” Seminar 531.

Berkes, Fikret. 1999. Sacred Ecology: Traditional Ecological Knowledge and Resource Management.
Philadelphia: Taylor & Francis.

Bhukya, Bhangya. 2014. The Politics of Defection: A Study of the Denotified Tribes in India. New Delhi: Oxford
University Press.

Bourdieu, Pierre. 1977. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University Press.
Dasgupta, Rajib. 2006. “Public Health in India: An Overview.” Economic and Political Weekly 41 (34): 3685—90.

Dirks, Nicholas B. 2001. Castes of Mind: Colonialism and the Making of Modern India. Princeton, NJ: Princeton
University Press.

Fricker, Miranda. 2007. Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing. Oxford: Oxford University Press.
Ghosh, Jayati. 2018. “Exclusion through Identification.” The Hindu.

Gupta, Akhil. 2012. Red Tape: Bureaucracy, Structural Violence, and Poverty in India. Durham, NC: Duke
University Press.

Haraway, Donna. 1988. “Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the Privilege of Partial
Perspective.” Feminist Studies 14 (3): 575—99.

Harding, Sandra. 1991. Whose Science? Whose Knowledge? Thinking from Women’s Lives. Ithaca, NY: Cornell
University Press.

Kapoor, Radhika. 2015. Ecological Knowledge among Gaddi Pastoralists.

Kirmayer, Laurence J. 2012. “Rethinking Cultural Competence.” Transcultural Psychiatry 49 (2): 149—64.
Kleinman, Arthur. 1980. Patients and Healers in the Context of Culture. Berkeley: University of California Press.
Kothari, Ashish. 2014. Alternative Futures: India Unshackled. New Delhi: Authors UpFront.

Kothari, Ashish, Neema Pathak, and Ashish Bose. 2014. Ecology and Equity: The Use and Abuse of Nature in
Contemporary India. New Delhi: Routledge India.

Lang, Tim, and Jamie Bartram. 2012. “Equity in Access to Health Promotion and Health Care.” Health Promotion
International 27 (4): 459—67.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



93

TRIBUS NOMADAS Y LA INTEGRACIQN DE LA SALUD, EL BIENESTAR Y
EL CONOCIMIENTO ECOLOGICO TRADICIONAL EN LA INDIA

Langwick, Stacey A. 2011. Bodies, Politics, and African Healing: The Matter of Maladies in Tanzania.
Bloomington: Indiana University Press.

Lokhit Pashu-Palak Sansthan. 2008. Raika Ethno-Veterinary Practices Manual. Rajasthan.
Menon, Nivedita. 2012. Seeing Like a Feminist. New Delhi: Zubaan.

Narayan, Uma. 1989. “The Project of Feminist Epistemology: Perspectives from a Nonwestern Feminist.” Hypatia
4 (3): 256—69.

National Commission for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic Tribes (NCDNT). 2017. Report to the
Government of India. New Delhi.

Nigam, Sanjay. 1990. “Disciplining and Policing the ‘Criminals by Birth’.” Indian Economic and Social History
Review 27 (2): 131-64.

Pande, Amrita. 2011. Wombs in Labor: Transnational Commercial Surrogacy in India. New York: Columbia
University Press.

Radhakrishna, Meena. 2001. Dishonoured by History: ‘Criminal Tribes’ and British Colonial Policy. New Delhi:
Orient Longman.

Renke, Balakrishna. 2008. Report of the National Commission for Denotified, Nomadic and Semi-Nomadic
Tribes. New Delhi.

Rock, Melanie, et al. 2009. “One Medicine, One Health.” Emerging Infectious Diseases 15 (9): 1384—87.

Saberwal, Vasant K. 1999. Pastoral Politics: Shepherds, Bureaucrats, and Conservation in the Western Himalaya.
New Delhi: Oxford University Press.

Scott, James C. 1998. Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human Condition Have Failed.
New Haven, CT: Yale University Press.

Sen, Amartya, and Jean Dreze. 2002. India: Development and Participation. Oxford: Oxford University Press.
Sharma, Mahesh. 2010. Historicizing Nomads and Criminals in India.

Shiva, Vandana. 2007. Biopiracy: The Plunder of Nature and Knowledge. Cambridge, MA: South End Press.
Shiva, Vandana, and Kunwar Jalees. 2003. The Enclosure and Recovery of the Commons.

Sillitoe, Paul. 2000. Indigenous Knowledge Development in Bangladesh. London: ITDG Publishing.

Sundar, Nandini. 2000. “Unpacking the ‘Joint’ in Joint Forest Management.” Development and Change 31 (1):
255-79.

Virdi, Jyoti. 2012. Women, Health, and Healing in Colonial India.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



94

AMIT RAWAT

Este articulo puede citarse como:
Rawat, Amit. 2026. “Tribus né6madas y la integracion de la salud, el bienestar y el conocimiento ecolbgico
tradicional en la India.” Fourth World Journal 25 (2): 73—94.

SOBRE EL AUTOR

- Amit Rawat, Ph.D.

Eﬁk ! 10 El Dr. Amit Rawat fue investigador en el Departamento de Sociologia de la
e # Universidad Hindt de Benarés (BHU), en Varanasi, India. Su investigacion
“-&&5 % se centra en comunidades marginadas y nomadas, en particular en la tribu
# Bawariya, histéricamente estigmatizada bajo la Ley de Tribus Criminales de
} 1871 durante el periodo del dominio colonial britanico. Su trabajo examina
como las clasificaciones coloniales, la vigilancia policial y los estereotipos sociales persistentes

continian moldeando la identidad, el acceso a la educacion, los medios de subsistencia y la
dignidad social en la India poscolonial. A través del trabajo de campo etnografico, el Dr. Rawat
pone de relieve los impactos duraderos de la violencia estructural y de las politicas de exclusion.
Ha publicado sobre cuestiones tribales, desigualdad de castas, educacion y discriminacion
social. Su investigacion también explora la integracion del conocimiento ecolégico tradicional y
de las practicas de salud indigenas en marcos de salud ptiblica culturalmente pertinentes para
poblaciones némadas.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



El poder sanador de la marca
ancestral de las mujeres maories

Por Shonelle Wana, Ph.D.

Traduccion de Yesenia Cortés

RESUMEN

Este articulo explora la interaccion entre las epistemologias feministas e indigenas, con especial

atencion a las mujeres maories en Aotearoa (Nueva Zelanda) y las contribuciones de la teoria Mana

Wahine (la autoridad de las mujeres maories). Los maories son el pueblo indigena de Aotearoa,

con fuertes vinculos con la tierra, el medio ambiente, las tradiciones culturales y una cosmovision

moldeada por el whakapapa (genealogia), el wairua (espiritualidad) y la identidad colectiva. La

colonizacién interrumpi6 muchas de estas tradiciones; sin embargo, las mujeres maories han

continuado preservando y transmitiendo el conocimiento indigena a través de las generaciones. Este
articulo valida la practica sanadora del moko kauae (tatuaje tradicional femenino en la barbilla)
como un ejemplo paradigmatico del Mana Wahine. El articulo examina como los enfoques feministas
occidentales pueden tanto alinearse con las formas de conocimiento indigenas como divergir de ellas.
Basandose en la teoria Mana Wahine y en las experiencias vividas por las mujeres maories, afirma la
centralidad de la identidad cultural para comprender la salud y la sanacion de las mujeres maories.

Palabras clave: Mana Wahine, moko kauae, mujeres maori, sanacion indigena, descolonizacion,

whakapapa, epistemologias indigenas, identidad cultural

Introduccion

Antes de la colonizacidn, las comunidades
maories sostenian una cosmovision que
consideraba los roles de género como
complementarios. Reconocian a las mujeres
maories como lideres, sanadoras y portadoras
de conocimiento, no relegadas al rol de
cuidadoras. Su autoridad se afirmaba a través
de cargos como tohunga (expertas), whare
tangata (la casa de la vida: el ttero) y kaitiaki
(guardianas) del conocimiento (Binney &

WINTER V25 N2 2026

Chaplin 1990). Estos roles reflejaban un marco
cultural profundamente arraigado en el que

el Mana Wahine era valorado y transmitido
intergeneracionalmente (Mikaere 2011).

La llegada de los misioneros europeos
introdujo ideologias patriarcales que elevaron
a los hombres por encima de las mujeres e
impusieron una vision occidental del mundo a
las estructuras sociales maories. Esta perspectiva
colonial devalu6 sistematicamente el estatus de
las mujeres maories y las desplazo de los roles

FOURTH WORLD JOURNAL



96

SHONELLE WANA

de liderazgo que habian desempenado durante
generaciones (Pihama 2001). Practicas
tradicionales, como el moko kauae, fueron
condenadas como simbolos de primitivismo, a
pesar de su profundo significado cultural como
marcadores de fortaleza, liderazgo y servicio al
colectivo (Pihama 2010). Lo que antes afirmaba
el Mana Wahine fue reinterpretado como
vergonzoso bajo el dominio colonial. Esto no fue
casual; fue un esfuerzo calculado para socavar la
soberania maori atacando a las wahine y los roles
culturales vitales que encarnaban dentro de la
sociedad maori.

En respuesta a la continua marginaciéon y
silenciamiento de las mujeres maories bajo los
sistemas coloniales, la teoria Mana Wahine
surgié como un marco para recuperar la voz,
la autoridad y la identidad cultural (Simmonds
2009). Fundamentada en las experiencias vividas,
el whakapapa (genealogia) y las epistemologias
de las mujeres maories, la teoria Mana Wahine
afirma su derecho a definir sus realidades y
articular sus propias narrativas. Representa un
desafio directo a las ideologias racistas, sexistas
y coloniales que historicamente han buscado
socavar los roles, las practicas culturales y los
caminos de sanacion de las mujeres maories.
Pihama (2001) describe el Mana Wahine no como
una simple adaptacién del feminismo, sino como
un marco teérico arraigado en el te ao Maori
(mundo maori) y moldeado por las experiencias

unicas de las mujeres maories.

Este articulo explora la sanacion a través
de la integracion de la teoria Mana Wahine y

el moko kauae, demostrando como estos dos

FOURTH WORLD JOURNAL

marcos operan conjuntamente como actos de
reivindicacion tanto espirituales como politicos
para las mujeres maories. Si bien la teoria
feminista ha examinado desde hace tiempo

el cuerpo como un espacio de resistencia y
empoderamiento, las mujeres indigenas de todo el
mundo han reivindicado marcos teéricos basados
en sus propias cosmologias, valores culturales

e historias de colonizacion (Phillips 2012). Para
las mujeres maories, el resurgimiento del moko
kauae representa mas que un renacimiento
visual o estético; es una profunda expresion de
identidad. Sirve como conducto para la conexion
ancestral y la sanacion espiritual, anclando el
cuerpo fisico dentro de un continuo de memoria,
whakapapa y proposito (Wana 2021).

Para muchas mujeres maories, la sanacion
implica un retorno a estos fundamentos y un
desaprendizaje consciente de las ideologias
coloniales internalizadas. Es un proceso de
rememoracion del conocimiento ancestral
presente en nuestras historias, practicas y linaje
espiritual. Al centrarse en el moko kauae, la teoria
Mana Wahine y las experiencias vividas de las
mujeres maories, este articulo ofrece una forma
de restauracion que apoya tanto el bienestar

individual como el resurgimiento colectivo.
Epistemologias feministas e indigenas

La relacion entre la teoria feminista y las
epistemologias indigenas es tanto compleja
como generativa. Estos marcos tedricos
suelen converger en sus criticas a la opresion
sistémica y la dominacién patriarcal; sin

embargo, se fundamentan en bases ontoldgicas

WINTER V25 N2 2026



97

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

distintas (Bardwell-Jones & McLaren 2020).

El pensamiento feminista occidental surgio

de tradiciones liberales que buscaban desafiar

las desigualdades de género dentro de las
sociedades patriarcales. En contraste, los

pueblos indigenas integran sus sistemas de
conocimiento en ensefianzas ancestrales,
cosmovisiones espirituales y la interconexion

de todas las formas de vida (Waters 2000).
Dentro de muchos paradigmas indigenas,

las comunidades entienden el género como
espiritualmente complementario y equilibrado,
en lugar de jerarquico. El conocimiento maori no
es meramente intelectual o abstracto; es vivido y
encarnado. La epistemologia esta intrinsecamente
ligada a la ontologia; cbmo conocemos es
inseparable de cobmo somos. Los sistemas de
conocimiento maories se fundamentan en una
cosmovision que enfatiza la interconexion del ser
con la whenua (tierra), el whakapapa (genealogia)
y las dimensiones espirituales de la existencia.
Este enfoque holistico refleja una comprension
relacional del ser que impregna todos los aspectos
de la vida (Nicholson 2020). Si bien la teoria
feminista ha contribuido significativamente

a cuestionar los sistemas de desigualdad, no
siempre ha dado cuenta adecuadamente de la
profundidad de la interconexién que sustenta las
epistemologias indigenas.

Naomi Simmonds (2011) sostiene que los
marcos feministas occidentales a menudo no
logran explicar el impacto total de la colonizacion
en las mujeres maories, en particular las
dimensiones espirituales de dicho impacto.

Por consiguiente, la teoria Mana Wahine no
es una derivacion del feminismo occidental,

WINTER V25 N2 2026

sino un marco independiente y culturalmente
arraigado. Debido a las diferencias fundamentales
entre los marcos feministas occidentales y las
cosmovisiones indigenas, las mujeres maories con
frecuencia se han visto obligadas a desenvolverse
en espacios que no reflejan sus realidades ni

valores culturales.

A finales del siglo XIX y principios del XX,
algunas mujeres maories participaron en el
movimiento por la templanza, una campana
destinada a abordar los dafos sociales causados
por el alcohol. Si bien este movimiento les
brindo6 la oportunidad de participar en el debate
publico y la defensa de sus derechos, también
conllevd concesiones culturales. Para lograr
la aceptacion entre las mujeres no maories,
influenciadas por la moral cristiana y los ideales
victorianos, las presiones coloniales y misioneras
obligaron a las mujeres maories a renunciar a
précticas tradicionales, como recibir el moko
kauae (Pihama 2010). En este contexto, las
teoricas feministas occidentales han reproducido
en ocasiones patrones coloniales al asumir
una experiencia femenina universal, pasando
por alto asi las historias, realidades vividas y
epistemologias culturales propias de las mujeres

indigenas.

Para las mujeres maories, la lucha por la
equidad va més alla de resistir el patriarcado;
implica también desafiar los impactos de la
colonizacién y la erosién de los sistemas de
conocimiento maories (Mikaere 2011). El
moko kauae, un diseino sagrado de identidad
y liderazgo, fue visto desde una perspectiva
colonial como primitivo e inapropiado. Este

FOURTH WORLD JOURNAL



98

SHONELLE WANA

ejemplo histoérico ilustra como la colonizacion

a menudo exigia que los maories suprimieran
aspectos de su identidad para ser reconocidos
dentro de las estructuras sociales dominantes. El
significado del moko kauae trasciende su disefo
y es mas que tinta sobre la piel. Con cada linea
emerge una linea invisible que solo se revela al
marcar la piel. Las lineas visibles e invisibles
representan la unificacion del cuerpo y el alma,
asi como la conexion entre el mundo de la luz y
el mundo del espiritu (Winitana 2011). El moko
(tatuaje tradicional maori) tiene una historia
que se remonta a la época en que los maories
vivian en dos mundos —el espiritual y el fisico— y
podian transitar libremente entre ambos (Mead
2003). Segin Te Awekotuku (2012), el doloroso
proceso de recibir el moko era una experiencia
transformadora que marcaba un hito y la
transicion hacia un nuevo rol.

Maramatanga
Comprensién

Matauranga
Conocimiento .

Maoritanga
Cosmovision maori

Figural
Marco Moko Wahine. 2021. Grafico de Shonelle Wana.

FOURTH WORLD JOURNAL

Anos de reconexion cultural, autorreflexion
y sanacion precedieron mi propio camino hacia
la recepcion del moko kauae. Antes de asumir
este compromiso sagrado, desarrollé el Marco
Moko Wahine como un modelo basado en los
valores, la identidad y el liderazgo maories,
que surgi6 tanto de mi investigacion doctoral
como de un intimo proceso de transformacion
personal. La guia espiritual inspir6 este marco
y me llevé a comprender que el moko kauae no
es simplemente un simbolo, sino un llamado

sagrado.

Como creadora de este marco, comprendi
que su diseno debia ser identificable como un
simbolo de Mana Wahine y servir como un
modelo culturalmente auténtico del liderazgo
de las mujeres maories (Wana 2021). Basado en
la teoria Mana Wahine, el Marco Moko Wahine

Tika
Correcto

J

Pono
Auténtico

- Archa
Compasién

WINTER V25 N2 2026



99

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

se inspira en la geometria sagrada del moko
kauae, especificamente en el que portaba mi
tatarabuela.

El disefio simboliza la alineacién del
pensamiento, la accion y la intencion. Seis
principios interrelacionados guian el diseno,
representado visualmente por tres lineas a cada
lado del moko kauae, que reflejan el equilibrio,
la dualidad y la armonia. Estos valores se vivian
y encarnaban en el liderazgo tradicional de las

mujeres maories.

Una lider guiada por los principios del Marco
Moko Wahine defiende el tika haciendo lo
correcto segtin los valores maories, incluso bajo
presion. Con pono, lidera con autenticidad y
autoconciencia, manteniéndose fiel a si misma
incluso cuando resulta incobmodo. Aroha la
arraiga en la compasion, permitiéndole escuchar
profundamente, reconocer a los demas y servir
al colectivo sin agendas personales. A través
de maramatanga, obtiene sabiduria de la
experiencia vivida, conectando los puntos para
guiar a otros con claridad. Matauranga impulsa
su compromiso con el aprendizaje continuo, el
desaprendizaje y el reaprendizaje al servicio de
su pueblo. Finalmente, Maoritanga posiciona
su liderazgo desde una cosmovision maori,
permitiéndole desenvolverse en multiples
ambitos sin perder de vista su identidad y
whakapapa.

En consonancia con la afirmaciéon de Smith
(1999) de que la investigacion kaupapa Maori
(la forma maori de conocer y actuar) debe rendir
cuentas a las comunidades a las que sirve, este
marco mantiene la responsabilidad de defender

WINTER V25 N2 2026

y reflejar los valores, las experiencias y las
aspiraciones del pueblo maori. Inspirado en las
caracteristicas tradicionales heredadas de las
mujeres lideres maories, el Marco Moko Wahine
sirve como una guia culturalmente auténtica
para apoyar a las mujeres maories, tanto actuales
como futuras, en puestos de liderazgo. No busca
adaptar a las mujeres maories a los paradigmas
occidentales de liderazgo, sino que afirma la
validez y la fortaleza del liderazgo basado en las

cosmovisiones y el whakapapa maories.

En muchos sentidos, el Marco Moko Wahine
también puede entenderse como un modelo de
sanacion. Invita a las mujeres maories a verse
a si mismas no como seres fracturados por el
trauma, sino como seres integros que transitan
procesos de sanacion con proposito y gracia. Cada
principio apoya el retorno a nuestros valores
tradicionales frente a la colonizacion, el racismo y
la supervivencia.

Recibir mi moko kauae no fue una
coincidencia. Fue una progresiéon natural en el
camino que se desarroll6 a través de la creacion
del Marco Moko Wahine. Mas que un punto final,
marco un paso significativo hacia la encarnacion
de los valores y principios que habia estado
articulando en mi investigaciéon. El moko kauae
se convirtié en una manifestacion visible y viva
del marco mismo, grabado no solo en la teoria,
sino ahora revelado en mi piel. La ceremonia
que lo acompaii6 —las karakia (oraciones) y las
lagrimas derramadas en ese momento sagrado—
afirmé que el marco no era simplemente un
ejercicio intelectual, sino un proceso espiritual de
encarnacion, identidad y liderazgo.

FOURTH WORLD JOURNAL



100

SHONELLE WANA

Sanacion colectiva a través de
lineas sagradas

La decision de recibir el moko kauae no
se ve influenciada por tendencias estéticas ni
motivaciones superficiales, sino que surge de un
deseo sagrado de reconectar con el whakapapa,
el wairua y el Mana Wahine, la fuerza y autoridad
inherentes a ser una mujer maori. El moko
kauae restablece la conexion de quien lo porta
con sus tipuna (ancestros), su whenua (tierra)
y su whanau (familia). Mediante este acto, las
mujeres experimentan una renovada sensacion
de equilibrio y un bienestar integral que las
arraiga en su pertenencia cultural y su proposito
espiritual.

La sanacién de las mujeres maories no
puede limitarse a los paradigmas biomédicos
occidentales. Es holistica, relacional y
profundamente interconectada. Esta forma de
sanacion implica recuperar lo que la colonizaciéon
intento6 borrar mediante la Ley de Supresion de
Tohunga de 1907, que prohibi6 nuestras voces,
nuestras practicas de sanacion y nuestra conexion
espiritual con el medio ambiente y el &mbito
sagrado (Mikaere 2011).

Para muchas wahine, el camino de sanacion
hacia el moko kauae comienza mucho antes de
que la tinta toque la piel. A menudo se inicia
con una inquietud, una intuicién, un tohu
(senial espiritual) o un llamado silencioso de
los ancestros. El periodo previo a la ceremonia
suele estar marcado por la reflexion consciente,
el karakia (oracion espiritual) y la purificacion
ritual. Este proceso preparatorio nutre el

FOURTH WORLD JOURNAL

corazon, preparando a la persona para la
sagrada responsabilidad y transformacion que
representa el moko kauae.

Cuando llega el momento de recibir el
moko kauae, no se trata simplemente de una
cita programada; es una ceremonia sagrada.
El espacio suele estar rodeado de whanau
(familia extendida), resonando con waiata
(cantos), karanga (llamadas ceremoniales)

y la emocion compartida de la ocasion. Es

un momento profundamente espiritual y
transformador, impregnado de la presencia
ancestral. El tohunga ta moko (experto en
tatuajes tradicionales) no es solo un artista o
técnico; es un canal espiritual, un recipiente
activo a través del cual el mauri (fuerza vital) y
la intencion sagrada del proceso se transmiten
y expresan. Su funcion es guiar el ritual

con reverencia, reconociendo que lo que se
desarrolla forma parte de algo mucho mayor
que el individuo.

En mi propia travesia, el llamado a recibir
el moko kauae siempre estuvo presente como
un conocimiento silencioso y persistente que
me acompano a lo largo de muchas etapas de la
vida. Durante anos, cargué con traumas, tanto
personales como intergeneracionales. Aprendi
a sobrellevarlos en silencio, a seguir adelante
y a sonreir. Conforme se acercaba el momento
de la preparacion, me encontré luchando con
un conflicto interno y momentos de profunda
inseguridad. Para navegar estas emociones,
busqué la guia de mi lider espiritual tribal,
cuya sabiduria me ayudo6 a reconectar con mi
proposito.

WINTER V25 N2 2026



101

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

Durante este periodo, también comencé a
tener suenios y sefiales sutiles del plano espiritual,
como suaves afirmaciones que me brindaban
reafirmacion. Siempre que surgia la duda sobre si
era digna de llevar el moko kauae, estos mensajes
espirituales volvian, calmando mis miedos y
reafirmando que estaba siguiendo el camino
que me correspondia. En el momento en que
recibi mi moko kauae, se produjo una profunda
transformacion interior. Senti como si, por fin,
hubiera regresado a mi esencia mas profunda.

Mientras las lineas tomaban forma y la
aguja recorria mi barbilla y luego mis labios, las
lagrimas comenzaron a caer, pero no por dolor
fisico, sino por la abrumadora presencia de mis
ancestros. Podia sentir como me envolvian con
su amor incondicional, su fuerza y su guia. En
ese momento sagrado me senti completamente
apoyada y plenamente vista. Mi moko kauae
no era simplemente una marca externa, era
un regreso espiritual a casa y una poderosa
reconexion con quienes me precedieron.

Para muchas mujeres maories, la decision
de recibir el moko kauae no se toma a la
ligera ni rapidamente, sino que se desarrolla
gradualmente. En su investigaciéon doctoral,
Turumakina Duley (2025), un respetado tohunga
ta moko investigo6 las experiencias vividas por las
mujeres maories que habian recibido su moko
kauae.

Una participante declar6:

Hacerme el moko fue una experiencia
profundamente emotiva. Fue una forma de
recuperar mi identidad y expresar el dolor y la ira

WINTER V25 N2 2026

que ha causado la colonizacion. Es como llevar
el corazom en la cara y es una hermosa liberacion
de todas esas emociones reprimidas (Duley 2025,

142).
Otra mujer habl6 de las repercusiones:

Desde que recibi el moko kauae, mi forma de
ser ha cambiado. La responsabilidad que conlleva
era enorme. En aquel momento, queria trabajar
con el moko kauae en casa, en el marae (aldea
tribal) y en mi lugar de trabajo. Me exigi mas;
sigo trabajando en ello. Experimenté un gran
crecimiento personal. Tuve que acostumbrarme a
las miradas, ya que llegué a un punto en mi vida
en el que el moko kauae ya era parte de mi, estaba
arraigado en mi, formaba parte de mi ser desde
antes de nacer. Sigo aprendiendo (Duley 2025,

137).
Otras hablaron del impacto intergeneracional:

“Me siento responsable, como una mentora,
portando el moko kauae para nuestra whanau
y promoviendo el moko kauae en nuestra hapu
(subtribu), especialmente para nuestros rangatahi
(jovenes). Pero para nuestros mayores, de la
generacion perdida, atn les cuesta comprender
el significado de portar el kauae moko, asi que
me siento responsable ante ellos. En cuanto a la
comunidad en general, me enorgullece portarlo
en la comunidad (Duley 2025, 134).”

“Creo que fue una enorme brecha causada
por la colonizacion o la pérdida del moko kauae
y nuestra forma de contar nuestras historias. De
la manera nativa. Sabes, debajo del moko kauae
hay purakau (historias), karakia, waiata, todas

FOURTH WORLD JOURNAL



102

SHONELLE WANA

esas otras cosas que estan ligadas a él; el moko
es solo la representacion visual, pero hay un
montoén de korero (conversacion) detréas, ese
conocimiento perdido. Mi familia perdi6 el
contacto con nuestra herencia maori durante
generaciones. Estdbamos desconectados de
nuestra cultura y tradiciones, y sentiamos que
nos faltaba una parte de nuestra identidad.
Cuando me hice el moko, fue una forma de
recuperar lo perdido, de reconectarme con mis

raices (Duley 2025, 145”.

Estas experiencias también se reflejan en
mi propio camino. El moko kauae es un portal
de sanacidn no solo para el individuo, sino
para las generaciones pasadas y futuras. Dice:
No somos invisibles. No nos avergonzamos.
Somos sagrados. Seguimos aqui.

These experiences are reflected in my own
journey also. Moko kauae is a portal for healing
not just for the individual, but for generations
past and future. It says: We are not invisible.
We are not ashamed. We are sacred. We are
still here.

Cada mujer maori que elige llevar el moko
kauae porta no solo su historia personal,
sino también las voces de sus ancestros y las
aspiraciones de las generaciones futuras. Esta
forma de sanacién es profunda y trasciende
lo individual. Cuando una mujer asume su
rol con el moko kauae grabado en su barbilla,
resiste activamente las narrativas coloniales
que alguna vez buscaron borrar su existencia,
silenciar su voz y confinarla al &mbito
doméstico (Te Awekotuku 2003). Cada acto de
reivindicacion reafirma la identidad y genera

FOURTH WORLD JOURNAL

una poderosa ola de inspiracion, resiliencia y
empoderamiento en toda la familia, el hapi y la
iwi (tribu).

En muchas comunidades, los wananga
(encuentros), espacios dedicados al aprendizaje y
la convivencia comunitaria, se han convertido en
lugares de profunda sanacion intergeneracional,
especialmente cuando se centran en el moko
kauae. Estos encuentros retinen a rangatahi
(jovenes) y kaumatua (ancianos) para compartir
purakau, waiata, conversaciones sinceras y
momentos de emocion colectiva. Si bien la
transmision del tikanga (protocolos culturales
maories) asociado al moko kauae es fundamental
en estos eventos, también sirven como entornos
protectores donde los participantes pueden
abordar abiertamente los impactos de la
colonizacién, procesar las pérdidas comunitarias
y personales, y fomentar la reconexion consigo
mismos, con su cultura y entre si (Duley 2025).

Estas formas de encuentro reviven las
tradiciones de sanacion colectiva de la
sociedad maori. Reflejan una época en la que el
conocimiento se transmitia oralmente mediante
relatos, canciones, rituales y experiencias vividas,
en lugar de plasmarlo en textos escritos. Dichas
practicas se alinean con lo que Smith (1999)
describe como formas de conocimiento indigenas,
formas de aprendizaje que no son meramente
informativas, sino experienciales y relacionales.

El moko kauae funciona como un archivo
viviente, evocando los nombres de nuestros
ancestros y preservando su memoria para
las futuras generaciones. A medida que mas
mujeres maories en Aotearoa y en todo el mundo

WINTER V25 N2 2026



103

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

recuperan el moko kauae, se esta gestando una
creciente red de sanacion y renacimiento. Estos
rostros, antes silenciados, ahora hablan con un
orgullo que trasciende el tiempo y el espacio.

Indigena sin complejos

La visibilidad puablica del moko kauae, ya
sea en los lugares de trabajo, en la televisién
o en las plataformas digitales, constituye
un poderoso acto de descolonizacién que
desafia directamente las arraigadas ideologias
coloniales. Sin embargo, a pesar de su significado
cultural y su resurgimiento, el racismo sigue
siendo una realidad palpable en Aotearoa.
Las mujeres maories que portan el moko
kauae frecuentemente sufren acoso digital y
comentarios despectivos, incluyendo ser tildadas

”» &«

de “feas”, “repugnantes” o comparadas con
tener un “coédigo de barras” en la barbilla. Estas
reacciones no son meramente ofensivas; reflejan
esfuerzos persistentes por socavar la identidad,
la autonomia y las expresiones del Mana Wahine
maories mediante el ridiculo y el control social

(NZ Herald 2022).

Ante tal hostilidad, las mujeres maories
siguen alzandose. Su presencia, visibilidad y
expresion sin complejos de su identidad cultural
representan una profunda afirmacion de
resiliencia, liderazgo y la perdurable fuerza de la
soberania maori. El acto de portar el moko kauae,
a pesar del constante escrutinio racializado,
demuestra una negativa a ser silenciadas y un
compromiso con la recuperacion de su espacio,
tanto fisico como simbolico, como mujeres

maories (Pihama 2001).

WINTER V25 N2 2026

Como afirma Linda Tuhiwai Smith (1999), la
descolonizacion no solo se ocupa de desmantelar
las estructuras coloniales, sino también de
regenerar los sistemas de conocimiento y las
practicas culturales indigenas. El moko kauae
encapsula esta doble funcién. Representa un
desafio visible a la imposicion colonial de la
vergiienza, el silenciamiento y la invisibilizacion,
a la vez que reafirma y revitaliza los sistemas de
matauranga Maori (conocimiento maori) que han
persistido a pesar de los prolongados intentos de
suprimirlos.

El uso del moko kauae también desafia los
estandares de belleza coloniales y resiste la
mercantilizacion de la cultura maori. En una era
dominada por los filtros de las redes sociales y
los ideales de belleza homogeneizados, el moko
kauae reivindica la belleza desde una perspectiva
distintivamente maori. Esta afirmacion de
soberania visual es crucial; desafia la mirada
colonial y afirma la identidad cultural en términos
maories. La presencia de mujeres maories
adornadas con el moko kauae sirve como un
poderoso recordatorio de las historias de despojo,
la apropiacion de tierras, la supresion del idioma
y la regulacion de los cuerpos, al tiempo que
proclama la supervivencia, la dignidad y el
liderazgo (Pihama 2018).

A medida que el moko kauae se hace mas
visible en la vida ptblica, obliga a la sociedad
en general a afrontar aspectos de la historia que
durante mucho tiempo han sido ignorados o
silenciados. Su presencia propicia conversaciones
cruciales sobre la colonizacion, el racismo
sistémico y el trauma intergeneracional.

FOURTH WORLD JOURNAL



104

SHONELLE WANA

Conclusion

El resurgimiento del moko kauae honra a
nuestras tipuna kuia (mujeres ancestrales)
que alguna vez portaron su moko con orgullo
y autoridad. Este acto de continuidad afirma
que los sistemas de conocimiento indigena y las
practicas ceremoniales siguen siendo modos
vitales de sanacion y supervivencia cultural
(Pihama 2018). El futuro del moko kauae reside
no solo en su renacimiento visible, sino también
en su capacidad para nutrir a whanau, hapu e
iwi, inspirando fortaleza, valentia e identidad
colectiva. Para que esta practica sagrada prospere,
debe recibir apoyo activo a través de espacios
fisicos, culturales y politicos donde las mujeres
maories puedan recibir el moko kauae sin temor a
ser juzgadas o marginadas.

Como nos recuerda Pihama (2001), la teoria
Mana Wahine es la voz de nuestras madres, hijas
y hermanas. Es un marco teérico y vivencial
que permite a las mujeres maories recuperar y
reimaginar el mundo desde su propia perspectiva.
Dentro de esta perspectiva, el moko kauae sigue
siendo una expresion dinamica y viva tanto de la
identidad presente como del potencial futuro.

El moko kauae también plantea un desafio
crucial para los profesionales de la salud,
los educadores y los responsables politicos
a la hora de reconocer de forma significativa
las dimensiones culturales y espirituales del
bienestar maori. Los modelos de salud holisticos,
como Te Whare Tapa Wha (Durie 1998), se
alinean con las practicas curativas tradicionales
maories; sin embargo, su aplicacion debe ir mas

FOURTH WORLD JOURNAL

alla del mero reconocimiento para lograr una

integracion genuina.

A través de mi propia experiencia, he
comprendido que recibir el moko kauae no es un
punto final, sino un poderoso comienzo. Marco
el inicio de un proceso de sanacion profundo y
complejo, revelando heridas que habia cargado
durante mucho tiempo pero que nunca habia
reconocido del todo. Recibir el moko kauae
me brindo6 claridad, afirmacion y una relacién
renovada conmigo misma y con mis ancestros.
También he sido testigo de esta profunda
transformacion en otras mujeres que han
recorrido este camino. Las lagrimas derramadas
en esos momentos son fruto de la liberacion
emocional, el retorno espiritual y la reconexién
con los origenes.

Es fundamental reconocer que, para algunas
mujeres maories, este camino esta marcado por el
silencio intergeneracional, la vergiienza heredada
o un persistente temor al rechazo, ya sea por parte
de su whanau, hapt o la sociedad en general.
Otras pueden experimentar una desconexion de
su iwi, de su whenua o del te reo Maori (el idioma
maori), lo cual puede generar una sensacion
de aislamiento o indecision. Estas realidades
vividas no son fallas personales, sino los efectos
persistentes de la colonizacién y la ruptura
cultural. Debemos abordarlas con empatia,
comprension y un compromiso con la sanacion
que respete el ritmo y la posicion de cada mujer
en su propio camino.

De cara al futuro, es nuestra responsabilidad
colectiva asegurar que la practica sanadora

WINTER V25 N2 2026



105

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

del moko kauae se salvaguarde y se mantenga.
Esto exige un compromiso con el respeto del
tikanga (protocolos culturales maories), el apoyo
a la experiencia y autoridad de los tohunga ta
moko y la creacién de entornos propicios para
la transmision del moko kauae. Igualmente
importante es reconocer y honrar el liderazgo
de las mujeres maories que han mantenido y
revitalizado esta tradicion sagrada a lo largo de
generaciones, garantizando su continuidad para
el bienestar de la gente.

El moko kauae en nuestra barbilla es la
manifestacion visible de nuestra historia, nuestra
lucha, nuestra supervivencia y nuestra soberania.
Es un recordatorio de que la sanacion es posible,

GLOSARIO

Aotearoa — Nueva Zelanda

Maori — Pueblos indigenas de Nueva Zelanda
Mana Wahine — La autoridad de una mujer maori
Whakapapa — Genealogia, linaje

Wairua — Espiritu, espiritualidad

Moko kauae — Tatuaje de mentén tradicional para
mujeres maories

Teoria de Mana Wahine — Experiencias tinicas de las
mujeres maories

Tohunga — Expertos, guias espirituales
Whare tangata — La casa de la vida; ttero
Kaitiaki — Guardianes

Te ao Maori — El mundo maori

Whenua — Tierra

Moko — Tatuaje tradicional maori

Tika — Correcto

WINTER V25 N2 2026

de que nuestra resiliencia es intergeneracional.
Las respuestas que buscamos no se encuentran
fuera de nosotras, pues siempre han residido

en nuestro interior, en nuestro linaje, nuestra
lengua y nuestras ceremonias. Fundamentado
en la teoria Mana Wahine, el moko kauae es una
afirmacion viva de la autoridad de las mujeres
maories. Afirma que nuestras experiencias,
nuestros cuerpos y nuestras formas de
conocimiento son validas, poderosas y esenciales
para el resurgimiento cultural y espiritual de
nuestro pueblo. En pocas palabras, el moko
kauae es una afirmacion viva de quiénes somos,
quiénes siempre hemos sido y en quiénes nos

seguiremos convirtiendo.

Pono — Auténtico

Aroha — Compasion; amor

Maramatanga — Comprension; iluminacion
Matauranga — Conocimiento

Maoritanga — Cosmovision maori

Kaupapa Maori — Forma maori de conocer y hacer
Karakia — Oracion

Hapu — Subtribu

Iwi — Tribu

Whanau — Familia

Tipuna — Ancestros

Tohu — Simbolo espiritual

Waiata — Canciéon

Karanga — Llamada ceremonial

Tohunga ta moko - Experto en tatuajes tradicionales

FOURTH WORLD JOURNAL



106

SHONELLE WANA

Mauri — Fuerza vital Kaumatua — Ancianos
Marae — Aldea tribal Tipuna kuia - Mujeres ancestrales

Rangatahi — Juventud; generacién mas joven Te Whare Tapa W},la — Modelo maort de salud
desarrollado por Sir Mason Durie

Purakau — Narrativas tradicionales; historias 1. . ;
’ Wahine — Mujeres maories

Korero — Conversaciones; hablar Reo Maori — Idioma maori
Wananga—Reuniones; lugar de estudios superiores Tikanga — Protocolos culturales maories
REFERENCES

Bardwell-Jones, Celia T., and Margaret A. McLaren. 2020. “Introduction to Indigenizing and Decolonizing
Feminist Philosophy.” Hypatia 34 (3): 403—409. https://doi.org/10.1017/hyp.2019.19.

Binney, Judith, and Gillian Chaplin. 1990. Nga Morehu: The Survivors. The Life Histories of Eight Maori
Women. Auckland: Auckland University Press / Bridget Williams Books.

Duley, Turumakina. 2025. Te Ahi Manuka: Reigniting the Ritual Fires of Moko for Ngati Awa. Doctoral thesis,
Te Whare Wananga o Awanuiarangi.

Mead, Hirini Moko. 2003. Tikanga Maori: Living by Maori Values. Wellington: Huia Publishers.
Mikaere, Ani. 2011. Colonising Myths—Maori Realities: He Rukuruku Whakaaro. Wellington: Huia Publishers.

Nicholson, Angela. 2020. “Te Hihiri: A Process of Coming to Know.” MAI Journal 9 (2): 133—142. https://doi.
org/10.20507/MAlIJournal.2020.9.2.4.

NZ Herald. 2022. “Experts Say Increase in Online Racism towards Maori, Especially Wahine Maori, Is
Concerning.” New Zealand Herald, September 26. https://www.nzherald.co.nz/kahu/experts-say-increase-in-
online-racism-towards-maori-especially-wahine-maori-is-concerning/ X6 MX2023EG4GM2U5BLCK7ZQONY/.

Phillips, Christine H. 2012. Theorizing Aboriginal Feminisms. Master’s thesis, University of Lethbridge.
University of Lethbridge Research Repository. https://www.collectionscanada.gc.ca/obj/thesescanada/vol2/
ALU/TC-ALU-3120.pdf.

Pihama, Leonie. 2001. Tihei Mauri Ora: Honouring Our Voices. Auckland: University of Auckland.

Pihama, Leonie. 2010. “Kaupapa Maori Theory: Transforming Theory in Aotearoa.” He Pukenga Korero: A
Journal of Maori Studies 9 (2): 9.

Pihama, Leonie. 2018. “Moko Kauae: A Maori Women’s Right.” Kaupapa Maori as Transformative Indigenous
Analysis, May 23. https://kaupapamaori.com/2018/05/23/moko-kauae-a-maori-womens-right/.

Simmonds, Naomi. 2009. Mana Wahine Geographies: Spiritual, Spatial and Embodied Understandings of
Papatiianuku. Doctoral thesis, University of Waikato. https://hdl.handle.net/10289/2798.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



107

EL PODER SANADOR DE LA MARCA ANCESTRAL DE LAS MUJERES MAORIES

Simmonds, Naomi. 2011. “Mana Wahine: Decolonising Politics.” Women’s Studies Journal 25 (2): 11-25.
https://www.wsanz.org.nz/journal/docs/WSJNZz252Simmonds11-25.pdf.

Simpson, Leanne Betasamosake. 2017. As We Have Always Done: Indigenous Freedom through Radical
Resistance. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Smith, Linda Tuhiwai. 1999. Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples. London: Zed
Books.

Te Awekotuku, Ngahuia. 2003. “Ta Moko: Culture, Body Modification and the Psychology of Identity.” In
Proceedings of the National Maori Graduates of Psychology Symposium 2002: Making a Difference, 123—
127. Hamilton: Maori and Psychology Research Unit, University of Waikato. https://core.ac.uk/download/

pdf/29194921.pdf.

Te Awekotuku, Ngahuia. 2012. “Moko Maori: An Understanding of Pain.” In Anthropologists, Indigenous
Scholars and the Research Endeavour: Seeking Bridges towards Mutual Respect, edited by Jennifer Hendry
and Laura Fitznor, 208—226. London: Routledge.

Wana, Shonelle. 2021. Kia Whakawahine Au i Ahau. Doctoral thesis, Te Whare Wananga o Awanuiarangi.

Wana, Shonelle. 2022. “Moko Wahine: A Framework for Guiding and Nurturing Maori Women Leaders.”
MAI Journal: A New Zealand Journal of Indigenous Scholarship 11 (1): 70—77. https://doi.org/10.20507/
maijournal.2022.11.1.6.

Waters, Anne. 2000. “Indigenist Feminism.” In Encyclopedia of Feminist Theories, edited by Lorraine Code,
258—259. London: Routledge.

Winitana, Clinton, director. 2011. Waka Huia: Moko Whakarua. TVNZ series. July 24. Waka Huia. https://
www.ngataonga.org.nz/search-use-collection/search/TZP405126/

Este articulo puede citarse como:
Wana, Shonelle. 2026. “El poder sanador de la marca ancestral de las mujeres maories.” Fourth World
Journal 25 (2): 95—108.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



108

SHONELLE WANA

ACERCA DE LA AUTORA

Shonelle Wana, Ph.D.

La Dra. Shonelle Wana es investigadora postdoctoral en Te Whare Wananga
o Awanuiarangi en Aotearoa, Nueva Zelanda. Se especializa en el liderazgo
de las mujeres maories y el desarrollo indigena. Doctora en Desarrollo y
Promocion Indigena, su investigacion se centra en el empoderamiento de
las mujeres maories y la defensa de los valores tradicionales de su pueblo.
Es una autora publicada, investigadora asociada financiada por Marsden y beneficiaria de

una beca HRC Explorer como investigadora principal de un proyecto que disena un modelo
maori de atencion a las personas mayores. Su trabajo se nutre de la experiencia vivida, el rigor
académico y los profundos lazos tribales con sus tierras ancestrales. Estad comprometida con

que su investigacion genere resultados significativos para su pueblo y las generaciones futuras.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



Testimonios Orales de la Medicina Tradicional

El legado de una mujer kaméntsa

Por Rozalia Agioutanti, MS
Traduccion de Yesenia Cortés

RESUMEN

Este articulo presenta el testimonio oral de Mamita Maria Dolores, anciana y curandera kaméntsa

del Valle de Sibundoy, en el suroeste de Colombia. A través de una entrevista, la autora documenta

las dimensiones entrelazadas del conocimiento ancestral kameéntsa, los roles de las mujeres, las

practicas de sanacion y el significado cultural de la chagra. Las narrativas de Mamita revelan como la

espiritualidad, la medicina con plantas, la narracion y el trabajo comunitario sustentan la identidad

kaméntsa en medio de los impactos persistentes de la colonizacion, la pérdida de la lengua y el

cambio social. Su historia personal, arraigada en la parteria, el cuidado uterino, la medicina herbal

y el liderazgo comunitario, encarna la resiliencia y la continuidad del conocimiento de las mujeres

indigenas. El articulo combina la reflexion etnografica con el testimonio vivido, ofreciendo una

ventana a una cosmovision en la que la sanacidn, la tierra, la memoria y la feminidad permanecen

profundamente interconectadas.

Introduccion

Asi es como nos hemos estado cuidando unos
a otros, sanandonos los unos a los otros con
lo que sabemos

- Mamita Maria Dolores

Como muchos antes que yo,visité el valle
de Sibundoy durante mis viajes por Colombia,
atraida por la promesa de vislumbrar una forma
de vida que ha resistido siglos de disrupcion.
Originaria de Grecia, llevaba cuatro meses
viviendo en Colombia, continuando un viaje
personal que, durante el Gltimo afo, me habia
llevado a explorar las culturas, costumbres y
tradiciones de las civilizaciones indigenas de

WINTER V25 N2 2026

América. Al crecer en Creta, la isla mas grande
de Grecia, siempre tuve una profunda conexiéon
con el mundo natural que me rodeaba. Daba
por sentado ese vinculo innato y asumia que
era una experiencia comun para todos. Mi
infancia estuvo llena de los ritmos de la tierra,
la sabiduria de mis abuelos y la presencia
nutritiva de la comida tradicional y las hierbas
medicinales. Fue una conexion natural y sin
esfuerzo; simplemente parte de mi crecimiento.
Nunca tuve que darle demasiadas vueltas ni

cuestionarla.

A medida que fui creciendo, me fui alejando
de esas raices. Mis abuelos también envejecieron
y finalmente fallecieron. Sali de Grecia rumbo

FOURTH WORLD JOURNAL



110

ROZALIA AGIOUTANTI

a Estados Unidos, donde me enfrenté a una
revelacion sorprendente: muchas personas a mi
alrededor vivian profundamente desconectadas
de la tierra, sus cuerpos y la sabiduria ancestral.
Esa forma de vida realmente me impacto6. En
esa desconexion, comencé a buscar maneras de
sanar, maneras de reconectar con mi cuerpo, mi
espiritu y mis valores, y maneras de ayudarme
a recordar como cuidarme como alguna vez

lo hice en casa. Esa busqueda me llevo a la

rica historia y practicas de sanacion de los
pueblos indigenas de las Américas. Encontré
un gran consuelo en esas historias. Entre las
muchas historias que resonaron conmigo, una
en particular destaco: la historia del valle de
Sibundoy. A medida que leia e investigaba mas,
senti una innegable atraccion hacia este lugar.

Habia leido sobre las dos civilizaciones
indigenas, los pueblos kaméntsa e inga que
aun consideran este valle su hogar, cuyas
historias son inseparables de los rios, bosques
y montanas sagradas de su tierra. Lo que mas
me fasciné fue como, a pesar de la colonizacion,
la pérdida cultural y el avance implacable de
las industrias modernas, han preservado una
cosmovision donde la naturaleza y la comunidad
son inseparables: una forma de vida que se
siente a la vez antigua y de gran relevancia hoy
en dia.

También me fascind saber que se considera
que Sibundoy posee la mayor diversidad de
plantas medicinales y psicoactivas del mundo:
cientos de especies que estos pueblos han
cultivado con cuidado y contintian utilizando
hasta el dia de hoy.

FOURTH WORLD JOURNAL

Figura 1

Vista del Valle de Sibundoy durante el Carnaval del Perdén.

Impulsada por esta fascinacion, decidi visitar
Sibundoy durante el festival de Bétsknaté, o el
Carnaval del Perdon, que se celebraba a finales
de febrero. El Bétsknaté marca el comienzo de un
nuevo ano para los kaméntsa . Es un momento
para celebrar la cultura y el patrimonio tnicos
del valle, para agradecer la generosidad brindada
por la Madre Tierra durante el altimo afo y
para reunirse en un espiritu de reconciliacion,
paz y respeto. Es una celebracion del pasado, el
presente y el futuro. Sonaba magico. Y ahi fue
donde, y cuando, realmente comenzo6 mi viaje.

Ubicacion

El Valle de Sibundoy se encuentra en lo alto
de los Andes colombianos, al suroeste del pais,
en la region norte del Putumayo. Se encuentra
en una cuenca alta, un antiguo lecho lacustre
rodeado de montafias que se elevan 600 metros
sobre la llanura. Al oeste, la carretera conduce a

WINTER V25 N2 2026



Pasto, una ciudad colonial encaramada a los pies
del volcan Galeras. Al este, los Andes descienden
abruptamente hacia las tierras bajas amazdnicas.
En esta latitud, las montanas se reducen a tan
solo 112 kilometros de ancho, lo que convierte a
Sibundoy en la ruta mas corta entre el Pacifico

y la Amazonia. Durante miles de afios, a pesar

de su aparente aislamiento, el valle ha sido un
cruce natural para el transporte de personas,
mercancias e ideas a través de Sudamérica.(Davis

1996)

K sibundoy

b,

Putumayo Department

Figura 2

Vista del Valle de Sibundoy. Fuente: Wikimedia Commons,
“Valle de Sibundoy”, via Wikipedia (https://fen.wikipedia.org/
wiki/Sibundoy).

Hoy en dia, el valle alberga cuatro pueblos
diferentes: Sibundoy, San Francisco, Santiago
y Colon. Sibundoy es el corazon de la cultura
kaméntsa y un punto de referencia para la
historia del valle. Es también el asentamiento mas
antiguo del valle. La poblacion inga estéa presente
principalmente en las localidades de Santiago y
Colon. Las comunidades kaméntSa permanecen
principalmente en Sibundoy, aunque también

WINTER V25 N2 2026

Colombia .

m

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

estan presentes en San Francisco (Chindoy
2020). kaméntsa significa “Hombres de aqui

con pensamiento y lengua propios”, haciendo
referencia a que su lengua no pertenece a otras
familias lingiiisticas, por lo que su sistema de
pensamiento es indigena (Escobar Upegui 2024).

Historia y colonizacion

La historia de Sibundoy estd profundamente
marcada por la invasién y la colonizacion. Mucho
antes de la llegada de los espafoles en 1534, los
incas habian invadido a los kaméntsa. En 1492,
se estableci6 un asentamiento quechuahablante
cuyos descendientes son el actual pueblo inga.
En 1541, Hernan Pérez de Quesada lider6 una
brutal expedicién en busca de El Dorado, dejando
a miles de indigenas muiscas, uno de los dos
grupos principales que habitaban Colombia
hasta entonces, muertos en el camino. Llegaron
a Sibundoy y no encontraron oro, sélo espafioles
rivales que habian llegado antes que ellos.

Cuatro anos después de la llegada de los
espafoles a Sibundoy, los misioneros franciscanos
radicados en Quito establecieron una mision
en Sibundoy e intentaron erradicar practicas
ancestrales: prohibieron danzas, destruyeron
objetos rituales y condenaron a los chamanes.
Sin embargo, la espiritualidad indigena persistio,
sobreviviendo clandestinamente a pesar de
siglos de presion. Los chamanes prevalecieron.
Cuando los franciscanos fueron expulsados de
Colombia en 1767, el valle entr6 en un periodo de
relativa autonomia. Durante décadas, el comercio
se desarroll6 en Sibundoy, y la influencia de la
Iglesia fue minima. De 1846 a 1899, ni siquiera
hubo un sacerdote residente en el valle.

FOURTH WORLD JOURNAL



112

ROZALIA AGIOUTANTI

Sin embargo, a finales del siglo XIX, la
demanda mundial de quinina y, posteriormente,
de caucho, reavivo el interés extranjero en la
region. En 1900, el gobierno colombiano otorgd
a los misioneros capuchinos (un movimiento
reformado dentro de la orden franciscana,
originaria principalmente de Espafia) el
control absoluto de la Amazonia. Su mandato
era evangelizar a los pueblos indigenas; su
proposito, establecer la presencia de Colombia
y asegurar sus intereses econémicos y politicos.
Sibundoy se convirtié en su base administrativa
y espiritual. Durante décadas, los capuchinos
gobernaron con la autoridad de la Iglesia y el
Estado, transformando el valle en una teocracia
colonial, a la vez que continuaban reprimiendo las

tradiciones kaméntsa.

La llegada de colonos blancos, junto con la
misiéon capuchina, transformo6 drasticamente
la organizacion politica, econémica y social
del valle. Alegando consentimiento mutuo, los
capuchinos dividieron las tierras kaméntsa e
inga en zonas separadas para nativos y blancos.
En 1903, dividieron el territorio kaméntsa,
asignando el pueblo histoérico de Sibundoy a
los indigenas y creando el pueblo blanco de
San Francisco. En 1911, dividieron el territorio
inga: Santiago fue designado para los ingas,
mientras que a los blancos se les dio el pueblo
de Sucre, posteriormente rebautizado como
Colon. San Francisco, argumentaban, traeria paz
y tranquilidad a todos los habitantes del valle;
Colon, insistian, traeria prosperidad y civilizacion,
aunque solo mediante la aceptacién de la
cultura espafola y las practicas catolicas. En la
préactica, la fundacién de estos pueblos legaliz6 la

FOURTH WORLD JOURNAL

confiscacion de tierras indigenas (Chindoy 2020;
Davis 1996).

Desde la segunda década del siglo XX,
Sibundoy ha sido un tapiz de sufrimiento y
esperanza, resiliencia y miedo, sincretismo y
supervivencia. Al caminar por el valle hoy, se
puede ver esta historia escrita en la tierra: los
centros urbanos estan habitados principalmente
por poblaciones blancas y mestizas, mientras
que las zonas rurales circundantes siguen siendo
enclaves vivos de las culturas kaméntsa e inga.
Los pueblos kaméntsa e inga, como tantas
naciones indigenas del mundo, han soportado el
peso de la colonizacidn, la imposicion misionera y
los intentos sisteméaticos de borrar su cultura. Sin
embargo, a pesar de siglos de violencia y despojo,
persisten en la salvaguardia de sus lenguas,
sus ceremonias y su relacion con la tierra. Esta
resiliencia no es abstracta. Se vive y se materializa
en las précticas cotidianas, en las oraciones al
amanecer, en las reuniones comunitarias y en
el conocimiento transmitido de generacién en
generacion (Chindoy 2020; Davis 1996).

Narracion de historias

La narracion de historias es la expresion
simbolica mas antigua y perdurable de la cultura
kameéntsa. Gracias a sus historias, los ancestros
transformaron el valle de Sibundoy, de un refugio
temporal a un hogar sagrado: Béngbe Tabanok,
su lugar de origen. Estas historias surgieron de
un profundo sentido de relacion con la tierra:
los rios, los vientos, las plantas y las montaias.
Incluso la lengua kaméntsa conserva rastros
de este vinculo. El sufijo locativo-oy, que se
encuentra en nombres de lugares como Sibundoy,

WINTER V25 N2 2026



Shonjayoy (Arroyo San Pedro), y Vinyioy (lugar
con mucho viento), ahora vive en apellidos
como Juajibioy, Dejoy y Mutumbajoy, tejiendo
un sentido de pertenencia personal a un lugar
sagrado.

A través del acto de narrar y volver a contar,
estas historias no solo inmortalizaron la conexion
de los ancestros con la tierra, sino que también
crearon un mapa cultural para las generaciones
futuras, ofreciendo significado, orientacion
y continuidad. En la tradiciéon kaméntsa,
la narracion no es estatica; esta viva, es un
proceso participativo donde tanto oyentes como
narradores se involucran en el transcurso del
tiempo. Los ancianos suelen decir que, al cultivar
la tierra, también cultivaban sus historias:
hablaban con las plantas, escuchaban los vientos
y sofiaban con la tierra (Chindoy 2020).

En muchos sentidos, la entrevista, como
método de investigacién ampliamente utilizado
en estudios cualitativos para capturar relatos
orales y personalizados (Folgueiras Bertomeu,
2016), sirve de puente hacia esta antigua practica.
Si bien las entrevistas buscan documentar
experiencias, perspectivas y recuerdos con
fines académicos, en contextos como Sibundoy
también sirven como vehiculo para historias
vivas. Cada conversacion se convierte en algo més
que una simple recopilacién de datos; se convierte
en un didlogo donde la historia, la identidad
y la sabiduria no solo se registran, sino que se
comparten, nutren y honran activamente. En este
sentido, lo cientifico y lo sagrado convergen: la
entrevista se transforma en un ritual moderno
de escucha, permitiendo que la antigua practica

WINTER V25 N2 2026

113

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

de contar historias contintie desarrollandose de

nuevas maneras.

Fue en este espiritu de memoria viva que
conoci a Maria Dolores, una anciana kaméntsa y
una mamita. Es una de las guardianas de estas
narrativas ancestrales, una mujer cuya labor
vital es salvaguardar la memoria viva de su
pueblo mediante rituales, practicas de sanacién
y oracion. Su sabiduria estd profundamente
arraigada en el cuidado del cuerpo femenino:
guia a las jovenes durante la menarquia, alivia
el dolor uterino o el desplazamiento, practica
la parteria y atiende los umbrales sagrados de
la atencion prenatal y posnatal (Sanalee 2024).
Para la mamita, ser mujer es ser dadora de vida.
Como la ensenanza kameéntsa Tsabatsanamama
(“la vida es primero”) recuerda, la vida debe ser
nutrida en todos los niveles: cuidando a la Madre
Tierray a todos los seres que de ella emergen,
atendiendo a las plantas que nos nutren y nos
curan, ofreciendo guia a través de la palabray la
oracion, y sosteniendo el espacio para el cuidado
tanto espiritual como fisico de la comunidad.

Maria Dolores me recibi6 en su casa con
calidez y generosidad, compartiendo su tiempo
e historias sin dudarlo. Este articulo surgi6 de
una entrevista improvisada de una hora con
ella, cuidadosamente transcrita y traducida para
preservar la textura y la cadencia de sus palabras.
No fue un proyecto que hubiera imaginado;
cobro6 vida tras nuestro encuentro espontaneo.
Mientras formulaba mis preguntas y registraba
sus respuestas, su vida se desplegaba ante mi,
una vida arraigada en la fuerza comunitaria, el
conocimiento ancestral, la oracién y la ceremonia.

FOURTH WORLD JOURNAL



14

ROZALIA AGIOUTANTI

Las preguntas se convirtieron en un puente que registro de la sabiduria de una mujer indigena,
unio6 la intencidon académica de la investigacion sino también como un llamado a la accién: para
cualitativa con la tradicion kaméntsa de la proteger el legado de las mujeres indigenas, que,
historia oral. Lo que emergi6 fue méas que en realidad, es nuestra herencia compartida.

informacion: fue un didlogo, una co-creacion

. . Sanacion
de memoria y sentido, que honraba tanto el
rigor cientifico de la documentacion como la Conoci por primera vez a Mamita Maria

continuidad sagrada de las historias de su pueblo. - o t1avés de una amiga que recibia

Siempre que fue posible, comparé sus relatos con tratamiento con ella por problemas ginecologicos.

la literatura académica existente, entrelazando Mi amiga dijo que Marfa Dolores era experta

sus narrativas con el conocimiento documentado. en la materia, una curandera reconocida en la
En algunos casos, donde no se encontraron
referencias, sus historias se mantienen no

solo como recuerdos personales, sino también
como testimonio cultural. Continuaran siendo
evidencia viviente de la historia sostenida en voz y

experiencia.

Las mujeres indigenas como Maria Dolores
son mas que guardianas de la sabiduria ancestral:
son agentes activas de la supervivencia cultural
y la restauracion ecologica. Como se menciond
anteriormente, muchas de estas entrevistas,
que son como vehiculos para un antiguo ritual
narrativo, se han realizado para honrar estas
voces que tienen el poder de sanar, resistir y
recordarnos formas de vida que la modernidad
a menudo olvida. Para mi, esta es la razén por
la que es importante amplificar las voces de las
mujeres indigenas: siempre han estado en la
vanguardia de la resistencia y la renovacién.

Los tiempos que vivimos exigen que
escuchemos, que dejemos que estas formas

Figura 3

i B Mamita Maria Dolores en su espacio de sanacién. Fotografia
el corazon Yy nos gulen para reconectarnos con el de Rozalia Agioutanti.

amables y auténticas de vivir y sanar nos toquen

mundo. Que este articulo sirva no solo como un

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



comunidad por su habilidad. Instintivamente,

y sin pensarlo mucho, le pregunté si podia
acompanarla a una sesion y quedarme después
para una entrevista. Habia estado en Sinbundoy
durante dos semanas y tuve muchos encuentros
interesantes con los lugarenos, pero esta era la
primera vez que podria conocer a una mamita
kaméntsa.

A la manana siguiente, llegamos a su casa. Nos
recibi6 con calidez, con una suave sonrisa, y nos
condujo a una pequena habitaciéon donde realiza
su trabajo de sanacién. Antes de entrar, le pedi
permiso para tomar fotos y videos. Acepto, pero
dijo que queria usar su vestimenta tradicional
para la filmacion. Las mujeres indigenas
kameéntsa usan ponchos largos, azules y violetas
llamados kapisaius y baitas. Ella fue a cambiarse
y esperamos en la tranquila habitaciéon de madera.

Figura 4
Espacio de sanacién de Mamita Maria Dolores. Fotografia de
Rozalia Agioutanti.

WINTER V25 N2 2026

115

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

La habitacion era sencilla: dos sillas de
madera, un estante con pequenas botellas llenas
de distintos liquidos y hierbas, y una cama
cubierta con mantas tejidas de colores brillantes.
Afuera, los gallos cantaban y los perros ladraban;
sus voces se escuchaban en el aire matutino. Al
regresar, llevaba una llamativa capa azul que
parecia contener el peso de su identidad. Explico
que comenzaria con el tratamiento de mi amiga y
luego tendriamos tiempo para la entrevista.

Maria Dolores pregunto sobre la evolucion
de su paciente. La estaba tratando por sangrado
irregular y dolor uterino agudo, recetdndole una
infusion especial para tomar varias veces al dia y
un cinturén tejido colorido cubierto de simbolos
kameéntsa para llevar alrededor de la cintura.
Ambas practicas se remontan a la historia cultural
de los kaméntSa y su conocimiento ancestral de
la chagra, o jajafi: un espacio sagrado donde se
cultivan diversas plantas para la alimentacion,
los rituales y la medicina. Dentro de la chagra,
plantas medicinales, conocidas como shnan,
ocupan un lugar especial.

Una investigacion sobre el uso de plantas para
afecciones ginecoldgicas (Diaz Rubio and Asenjo-
Alarco 2023) destaca que las plantas medicinales
se han utilizado desde la antigiiedad para tratar
una variedad de problemas de salud.

Este conocimiento, cuidadosamente
transmitido de generacion en generacion, ha
convertido las plantas medicinales en una
alternativa confiable y eficaz a los medicamentos
sintéticos, particularmente porque, cuando
se usan responsablemente, tienen efectos

FOURTH WORLD JOURNAL



116

ROZALIA AGIOUTANTI

secundarios minimos. Giraldo Tafur (2000)
argumenta que esta practica de sanacion se

basa en una comprensién profunda del entorno
ecologico, enriquecida con el tiempo por el
intercambio de conocimientos y remedios.
Durante el periodo de la colonizacién espanola,
se produjo un proceso de integracion entre los
sistemas médicos europeos e indigenas. Si bien
la medicina colonial a menudo no abordaba

las nuevas enfermedades debido a la falta de
comprension del entorno latinoamericano, la
farmacopea hispanica se fue enriqueciendo por
el conocimiento de los pueblos amerindios,
incorporando plantas y remedios indigenas junto
con especies traidas de Europa, Asia, China e
India. Esta fusion de practicas dio lugar a una
tradicion médica hibrida, que continia vigente en
el enfoque de sanacion kaméntsa hoy en dia.

El cinturén, llamado tsombiaché, se utiliza
tradicionalmente para cubrir el vientre de
las mujeres y los recién nacidos, un gesto
que honra el origen de la vida al envolverla
en historias significativas. El tsombiaché se
considera una prenda esencial para el cuidado
del cuerpo femenino, en particular del atero.
Se usa tradicionalmente durante el embarazo,
la menstruacién o momentos de dolor fisico
para mantener el titero en su lugar y apoyar el
cuerpo durante estos ciclos transformadores. Su
uso también se extiende al posparto, donde se
ata alrededor del vientre para proteger el ttero
y sostener los 6rganos mientras regresan a su
estado natural.

Para las mujeres kaméntsa, el vientre es mas
que una parte del cuerpo. Es el corazon de la

FOURTH WORLD JOURNAL

mujer. Cuidar el vientre es cuidar el corazon,

el centro mismo de la vida. Al envolverse en

el cinturén, se envuelven en la historia de los
lugares sagrados y los elementos sagrados

del territorio. Esta historia se plasma en los
simbolos del cinturén, dandoles fuerza para
sostener su vientre, su matriz, su corazon. Se
sienten protegidas por sus raices, su territorio
y su comunidad. De esta manera, el tsombiaché
proporciona mas que un apoyo fisico; es un
simbolo sagrado de proteccion y pertenencia,
un vinculo vivo entre las mujeres, sus raices y su
comunidad.

Por lo tanto, el tsombiaché lleva una
connotacién eminentemente femenina; sus fibras
mismas estan tejidas con la memoria colectiva
y las esperanzas de la comunidad kaméntsa.

A través de un tejido paciente e intencional,

las mujeres kamént$a han mantenido vivas

sus historias ancestrales, historias que una vez
se susurraron en secreto durante tiempos de
opresion y ahora se cuentan abiertamente en

la conversacion cotidiana. Cuando una mujer
kaméntsa teje el tsombiaché, el pasado, el
presente y el futuro convergen en el ritmo de sus
manos, infundiendo al cinturén un significado
que va mas alla de su forma fisica. Este acto de
tejer condensa el arte de contar historias dentro
de la tradicion kaméntsa.

La belleza de los simbolos y patrones del
cinturén reside no solo en su diseno, sino también
en las historias que se comparten a su alrededor.
Sin la narracion, la tela perderia la esencia que
la hace sagrada. Incluso los materiales tienen
un profundo significado: se dice que la lana, una
vez teflida con vibrantes pigmentos vegetales,

WINTER V25 N2 2026



se asemeja a un recién nacido: vida en estado
puro, tierna y llena de posibilidades, lista para

ser nutrida y moldeada por las concepciones
culturales de la naturaleza que la rodean. De esta
manera, hilar y desenrollar la lana se convierten
en actos de humanizacion, transformando simples
fibras en recipientes de herencia.

17

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

A través de este proceso, el tsombiaché se
convierte tanto en una capa protectora para
el Gtero como en un hilo eterno que une a las
generaciones: una prenda practica imbuida de
significado espiritual, que lleva la resiliencia, la
memoria y la conexion sagrada de la comunidad
kaméntsa (Chindoy 2020; Leyva Mosquera 2015).

Figura 5

Mamita Maria Dolores realizando un masaje uterino tradicional. Fotografia de Rozalia Agioutanti.

WINTER V25 N2 2026

FOURTH WORLD JOURNAL



118

ROZALIA AGIOUTANTI

Mi amiga dijo que habia seguido las
instrucciones y que habia empezado a sentir
alivio. Maria Dolores le pidi6 que se acostara y se
quitara el cintur6n. Comenzd un masaje uterino
tradicional con aceite de almendras, haciendo
movimientos circulares y lentos con las manos
sobre el abdomen de mi amiga. Fotografié en
silencio, observando como sus dedos presionaban
con delicadeza y fuerza. En la cultura kaméntsa
este tipo de masaje es parte fundamental
de las practicas de sanacion tradicionales,

y se realiza con diferentes aceites y técnicas

segun el proposito de la terapia, ya sea para la
recuperacion posparto, el cuidado menstrual

o el restablecimiento del equilibrio uterino
(Escobar Upegui, 2024). Cada movimiento es
intencional, guiado por conocimientos ancestrales
transmitidos de generacion en generacion, lo que
convierte al masaje no solo en un tratamiento
fisico, sino en un acto espiritual de conexiéon y
cuidado.

Debi6 haber realizado este mismo ritual
incontables veces. Pensé en la cama debajo de mi
amiga: cuantas generaciones de mujeres habian
venido aqui buscando sanacion, yaciendo en
esa misma posicion, confiando en esas mismas
manos.Aunque ya tenia ochenta y tantos afios,
Los movimientos de Maria Dolores eran firmes
y seguros, la memoria muscular de décadas de
préactica guiaba su tacto.

Después de diez minutos, envolvio el
tsombiaché alrededor de la cintura de mi amiga
otra vez, y los simbolos coloridos volvieron a
colocarse en su lugar. Lo bendijo suavemente,
como sellando el trabajo de sanacién con sus

manos y sus palabras.

FOURTH WORLD JOURNAL

Después de que termino el proceso de
curacion, ella se sent6 y mientras me sonreia,
me pregunto: “.Entonces, qué es lo que

quieres saber?”
Mujeres en Comunidad

La entrevista comenz6. Mi primera
pregunta fue sobre el papel que desempefnaban
las mujeres en la comunidad donde ella creci6.
Me conté que las mujeres trabajaban en la
agricultura. Los hombres se encargaban de
tareas como limpiar zanjas y preparar la tierra
para la siembra de maiz, pero el cuidado de los
cultivos era trabajo de mujeres.

La comunidad mantenia un huerto
compartido y se reunia alli un par de veces
por semana. Con el tiempo, las mujeres
comenzaron a vender sus productos y
finalmente se form6 un fondo cooperativo
para sustentar su trabajo. Record6 como ese
fondo se convirtio en un salvavidas para la
comunidad en momentos de duelo:

Porque los costos de un velorio indigena
son un poco... inusuales, éverdad?

Hay que matar un pollo o un cerdo, y
hacer...chicha (la bebida fermentada
tradicional) para que la gente venga a
acompanarnos y cargar. Antes, teniamos
que cargar al difunto asi, con el ataud
atado a un palo, al hombro, hasta la
plaza principal.

Esta idea abri6 la puerta a una comprension
maés profunda del papel vital que las mujeres

kaméntsa (o las mamitas) desempenan en el

WINTER V25 N2 2026



sostenimiento de sus comunidades. Su relacion
con la chagra o jajan esta en el corazon de la
soberania alimentaria, la salud comunitaria y la
continuidad cultural (Dallo 2023). Las practicas
de las mamitas en torno al cultivo y el cuidado de
la chagra no son simplemente tareas agricolas;
son actos de custodia, que nutren un espacio vital

que alimenta tanto el cuerpo como el espiritu.

La mujer kaméntsa, como explica Dallo
(2023), comparte un vinculo intimo con la
bastana mama, o Madre Tierra. Ambas son
consideradas productoras de vida. Por eso, las
mujeres lamentan el maltrato a la Tierra: “Porque
un dia sera como la Madre Tierra, productiva.

Y creara muchas generaciones, y para eso debe
aprender a compactar”, explica (Dallo 2023). Esta
cosmovision sitia a las mujeres como dadoras de
vida en un sentido expansivo: cuidadoras no so6lo
de los ninos sino también de las semillas, la tierra
y el conocimiento ancestral.

A través del cultivo de la chagra se fortalecen
construcciones culturales como el rol de la
mujer y su conexion con los conocimientos
ancestrales. La chagra se convierte en un espacio
donde convergen la conservacion de semillas, el
cultivo de alimentos y la preservacion de plantas
medicinales, asegurando que las necesidades
nutricionales y culturales se satisfagan mediante

lo que se cultiva y se cosecha.

Segun Dallo (2023), las mamitas que
mantienen chagras o huertos familiares
pueden cultivar hasta 70 especies de plantas,
incluyendo cultivos alimenticios, forrajes, plantas

WINTER V25 N2 2026

119

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

medicinales, especies forestales y recursos para
el ganado. Los huertos familiares, generalmente
mas pequeiios que las chagras, suelen ubicarse
detras de la casa. Estos huertos son espacios
profundamente personales, nombrados y
organizados por las mujeres que los cuidan, lo que
a menudo refleja su intima conexidn con la tierra.
Mas alla de sus usos inmediatos como alimento

y medicina, las plantas de la chagra también
pueden proporcionar beneficios econdmicos,
combustible y materia prima para la artesania.

A través de esta relacion con la chagra, las
mamitas kaméntsa ejercen activamente su
capacidad de accion. Sus acciones deliberadas,
como la conservacion de variedades de semillas
de maiz en peligro de extincion, demuestran un
esfuerzo consciente por preservar la biodiversidad
y el patrimonio cultural, garantizando que las
generaciones futuras hereden un ecosistema

prospero y resiliente.

Si bien su huerto produjo cosechas
abundantes, no todos acogieron los productos de
inmediato. Algunos dudaban de comer verduras
desconocidas, como el betabel, sobre todo por
su color. Sin embargo, las adopt6 pronto y, con
el paso de los anos, mas personas sintieron
curiosidad y finalmente aceptaron e incluso
compraban estos alimentos, un proceso que,
segun ella, le llevo a la comunidad ocho afios para

adaptarse por completo.

Ahora, como la edad ha ralentizado su trabajo
fisico, depende de su hija para que la ayude con la

organizacion, pero todavia asiste a las reuniones

FOURTH WORLD JOURNAL



ROZALIA AGIOUTANTI

comunitarias para ayudar a planificar sus
esfuerzos colectivos.

Le pregunté qué se suele discutir en las
reuniones comunitarias.

En nuestras reuniones, con frecuencia
hablamos del trabajo y de cdmo nos
apoyamos mutuamente cuando alguien
del grupo se enferma. Si una de nuestras
compaiieras se enferma, la llevamos al
médico y usamos dinero de nuestro fondo
comunal para cubrir los costos de su

atencion.

Algunas mujeres han tenido que ir

al hospital méas de una vez, pero por
suerte, no todas lo hemos necesitado.
Personalmente, todavia no he padecido
ninguna enfermedad; quiza cuando sea
mayor, pero por ahora he gozado de
buena salud. Llevo una vida bastante
tranquila y apacible. Ultimamente, lo que
mas me afecta es la fatiga. Me canso con
maés facilidad y a veces necesito dormir
temprano, solo descansar. Eso es lo que

noto ahora.

Cuando alguien del grupo se enferma,

no siempre recurrimos a la medicina
moderna. Todavia utilizamos métodos
tradicionales de curaciéon. En aquel
entonces, no estabamos acostumbrados

a los medicamentos ni a los productos
farmacéuticos como ahora. Con el tiempo,
he aprendido mucho. Ahora, si una

compafiera no se siente bien, preparamos

FOURTH WORLD JOURNAL

120

remedios naturales y le damos bafos
curativos. Y con la ayuda de Dios, se
recuperan. Asi es como nos hemos
cuidado mutuamente, sanandonos con lo

que sabemos.

Su mirada era firme y sus manos

descansaban tranquilamente en su regazo.

A menudo soy a quien acuden las
personas cuando necesitan ayuda para
sanar. Es algo que hago por la comunidad.
Tenemos muchas maneras de cuidarnos

mutuamente.
Conocimiento ancestral

Continué la entrevista preguntandole como
habia sido su propio trabajo a lo largo de los
anos. Se ri6 entre dientes y dijo: “Llevo 33 afos

haciendo esto. A ver... {por donde empiezo?”.

El viaje de Maria Dolores comenz6 en su
infancia. Su abuela, curandera, la involucr6
desde pequena y le dijo que algin dia
necesitaria este conocimiento. Nos comento:
“Siempre ayudaba a mi abuela, incluso cuando
me regafnaba. Me enorgullecia ayudarla y
aprender de ella”.

Gran parte de su trabajo se nutre
directamente del jajai, la zona del jardin
mas cercana a la casa, donde crecen plantas
aromaticas (o shanan) para cuidar la vida
de diferentes maneras. Estas plantas tienen
multiples propositos: algunas actian como
insecticidas, otras se usan para bafios o para
aliviar el dolor y la inflamacién. Estos tltimos

WINTER V25 N2 2026



usos se conocen como jashnan, que significa
“curar”, y se refieren a la practica holistica de la
sanaciéon —mental, sentimental, territorial, fisica
y espiritual— mediante los medios y remedios de
la medicina nativa. En general,el jajaii promueve
un estado de calma y plenitud, fomentando el
equilibrio dentro de uno mismo y con quienes le
rodean (Institucion Etnoeducativa Rural Bilingiie
Artesanal kameéntsa et al. 2020).

Se casoé joven, a los 17 anos, y se dedico a criar
a sus hijos y a trabajar. A los 25, sinti6 el llamado
a seguir un camino diferente. Uno que provenia
de sus ancestros y de un deseo de cuidar a los
otros sin la tension agotadora del trabajo pesado.
Entonces hizo una pausa y nos dijo:

Una vez tuve una vision cuando estaba a
punto de morir. En ella, una anciana me
dijo lo que debia cultivar. Fue entonces
cuando mi abuela me transmiti6 su espiritu
sanador. Acerc6 mis manos a la tierra, las
bendjijo con hierbas y me dijo que el don era
solo para sanar, no para hacer dafio. Sus
padres también habian sido curanderos.
Ella me transmitio el espiritu, y ahora lo
comparto libremente, sin pedir un precio
fijo, solo un regalo de corazon.

Estaba claro que esta experiencia espiritual
solidific6 su llamado.

Al principio, su consultorio era pequeno: los
vecinos acudian a ella en busca de ayuda cuando
nada mas funcionaba, personas a las que podia
diagnosticar y tratar con remedios naturales.
Los trataba con bafios de hierbas y rituales de

WINTER V25 N2 2026

121

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

purificacion, especialmente a quienes padecian lo
que ella describi6 como bloqueos espirituales o
financieros.

Ahora sirvo a mi comunidad con plantas
que cultivo y recolecto. Ayudo a 25 personas
de mi grupo con hierbas medicinales:
descansel, calambo, chunduro, entre otras.
Estas plantas son poderosas, pero es dificil
conservarlas; las inundaciones las arrastran.
Cultivo lo que puedo y también cosecho

del bosque. Preparo remedios con muchas
plantas como el orégano, la manzanilla,
hojas milagrosas, para la salud del
estomago, la menstruacion y la limpieza. Mi
abuela tenia muchas plantas, pero me casé
joven y me perdi de aprender sobre todas”.

A medida que la gente comenzaba a sanar,
se corrio la voz. Las historias de su trabajo se
propagaron por las mismas redes que antafo
compartian semillas para plantar o alimentos
para una familia en duelo, y pronto, cada vez més
personas acudian a su ayuda. Asi fue como su
practica de sanacion empez6 a arraigarse y crecer,
al igual que los huertos que ella y sus vecinos
cultivaban juntos.

Su hija no tenia la misma vocacion que ella,
pero su nieto pequeio, de tan solo siete afos,
muestra un profundo interés y una comprension
intuitiva de los remedios: “Mi nieto ya ayuda
y conoce los remedios. [...] Podria ser él quien
herede el don. Parece que el don se salta una
generacion. Le ayuda e incluso recibe a las visitas:
“Mi abuela esta ocupada, pero estara con usted
enseguida”, dice”.

FOURTH WORLD JOURNAL



122

ROZALIA AGIOUTANTI

Legado

Ademas de su nieto, hay més personas
interesadas en las practicas de Mamita Maria
Dolores. Recibe a estudiantes de una escuela
bilingiie cercana, asi como de una universidad
llamada Marianita, cada dos meses, y les ensefia
a preparar ungiientos, aguas herbales, a realizar
masajes y les comparte todos los secretos de
sanacion. Les ensena para que el conocimiento
perdure. Para que cuando los ancianos fallezcan,
la sabiduria no muera con ellos. Quiere que las
generaciones futuras perpetten este legado. Dice
que le conmueve mucho el interés, sobre todo de
los universitarios, que valoran profundamente
estas practicas ancestrales.

Entonces nos comparti6 un ritual basico de
purificacion con agua de hierbas. No se trata
de una planta especifica, sino de la intencion:

Figura 6
Preparacion de una infusién herbal ritual. Fotografia de
Rozalia Agioutanti.

FOURTH WORLD JOURNAL

masticar una hierba sagrada y beber agua limpia
con ella, todo ello acompafiado de una bendicion
espiritual. Asi, explica, es como se puede

transmitir su sabiduria: de forma sencilla, clara y

espiritual. “Te lo mostraré”, dijo.

Sali6 de la habitacion y regreso con dos tazas
llenas de un té ritual hecho con millonaria y
culanguillo verde. Con silenciosa reverencia,
bendjijo el agua para un viaje seguro y éxito en
nuestros proyectos. El ritual consistia en recibir
la taza con la mano derecha, pedir en silencio
un deseo por nuestras necesidades —ya fuera
un viaje, un negocio o un reto personal— y
luego masticar la hierba sagrada para sellar la
intencion. El momento transmitia una sensacion
de gratitud, respeto y ceremonia, arraigaindonos
en una tradicion que se ha mantenido viva a lo

largo de generaciones.

Figura 7
Hierbas sagradas utilizadas en un ritual tradicional de
limpieza y bendicién. Fotografia de Rozalia Agioutanti.

WINTER V25 N2 2026



Primero nos entrego las hierbas y luego
las copas llenas del liquido bendito. Esper6
pacientemente a que las masticaramos y luego
bebiéramos el liquido.

Recuerdo el sabor de las hierbas. Eran amargas
y dificiles de masticar. Cuanto mas las masticaba,
mas intenso era el sabor. Quizas ese era el sabor
de la bendicion.

Resiliencia

Tras el pequeiio ritual —todavia masticando
las hierbas y bebiendo nuestra agua bendita—
volvimos al ritmo de la entrevista. Decidi ir
directo al meollo del asunto:

“¢Las mujeres eran iguales a los hombres o
s6lo los hombres tomaban decisiones cuando
usted era nina?”

123

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

“Entre hombres y mujeres, las decisiones
debian tomarse juntos, como pareja”, dijo Mamita
Maria Dolores sin dudarlo. “Pero las mujeres
también podian tomar decisiones. Si, las mujeres
también tenian derecho a organizar el trabajo.
Nos autoorganizamos, claro.”

A partir de ahi, la conversacion naturalmente
se inclin6 hacia un tema mas pesado: el
colonialismo.

“¢Hubo violencia?” pregunté.

Sus ojos reflejaban tanto el recuerdo como la
distancia. “Si, hubo mucha violencia, hace unos
15 anos”, recordd. Habl6 de incursiones militares,
de inocentes asesinados, de tierras indigenas
invadidas y ocupadas. “Vinieron y destruyeron a
la gente que vivia cerca del rio; simplemente los
mataron a todos”. Sus palabras cayeron como

Figura 8
Ritual de las hierbas bendecidas. Fotografia de Rozalia
Agioutanti.

WINTER V25 N2 2026

Figura 9
Bendicién de la copa ceremonial con agua herbal.
Fotografia de Rozalia Agioutanti.

FOURTH WORLD JOURNAL



124

ROZALIA AGIOUTANTI

piedras en el agua, ondulando en el silencio. Eran
tiempos de violencia. “Pero ahora”, me aseguro,
“las cosas estdn mas tranquilas. Hay mas paz;
aqui no es como en otros lugares”.

Continué con una pregunta que me parecio
necesaria: “¢Cémo esta la comunidad ahora?
¢Estan unidos?”

“Siempre hubo problemas”, admitio, “sobre
todo con un gobernador en San Francisco
(uno de los pueblos de la zona). La gente tenia
desacuerdos y no les gustaba su forma de
gobernar. Hubo malentendidos, pero gracias
a Dios y a la Virgen Maria, se tranquilizaron.
Todavia hay dificultades, pero ahora todo esta
mas organizado. La gente vota todos los afos”.

Sin embargo, explico, la comunidad enfrenta
muchos mas desafios ahora que en el pasado.
En afios anteriores, especialmente el altimo,
las tensiones y los conflictos eran comunes
entre diferentes sectores de la comunidad. Las
personas a menudo dudaban o se cuestionaban
mutuamente, especialmente sobre quién se
beneficiaria de los recursos compartidos. Estos
conflictos interpersonales eran una fuente de
tension constante.

La religién surgio a continuacion, casi
inevitablemente. Cuando le pregunté al respecto,
Maria Dolores sonrid, como si evocara a su
abuela. Su abuela Habia sido una catdlica devota.
Cada ano, organizaba celebraciones en honor a
la Virgen Maria, entrelazando misas y comidas
compartidas que unian a la comunidad.

Pero antes de la llegada de los sacerdotes,
el pueblo kaméntsa no adoraba santos, sino al

FOURTH WORLD JOURNAL

sol, la luna y las estrellas. Estos seres celestiales
fueron sus primeros templos. Eso cambi6 cuando
un sacerdote llamado Bartolomé construy6 una
iglesia y se propuso “civilizar” al pueblo mediante
la religion y la educacion.

Mucho antes de la colonizacién, los kaméntsa
veneraban el mundo natural como sagrado. Sus
antepasados adoraban al sol, Shinyé: el dios
principal, creador y dador de vida, junto con la
luna, Juashcona, asociada con la fertilidad, la
naturaleza y las cosechas. También veneraban a
Tsabatsanamama (“madre responsable”), dadora
de alimento y sustento. Su hogar espiritual era,
como ya se menciond, Béngbe Tabanok (“lugar
de origen”), actual centro urbano del municipio
de Sibundoy. Como sefiala Juajibioy (1989), los
rituales y ofrendas se dedicaban antiguamente no
solo al sol y a la luna, sino también a las estrellas,
el viento, los bosques, los rios y las lagunas. Esta
profunda conexi6n forj6 un sistema de creencias
naturalista y animista, que consideraba todos los
elementos de la naturaleza como vivos y sagrados,
una cosmovision cuyos vestigios atin se pueden

encontrar en la comunidad.

“éCrees que fue un buen cambio?”, pregunté,

curioso por su perspectiva.

—Si —asinti6—, porque trajo la educacion.
Antes, solo cursé primer grado. Luego, solo
trabajaba. Unicamente aprendi a firmar mi
nombre. Mis hermanos tampoco estudiaron

mucho.

Y, sin embargo, con esta educacioén vino la

pérdida.Una de las heridas mas profundas de la

WINTER V25 N2 2026



colonizacion fue la erosion de la lengua kameéntsa,

Kamsa.

“A las monjas franciscanas no les gustaba
que hablaramos nuestro idioma. No les gustaba
nada. Por eso ahora casi no se habla. Pero
lo he conservado bien”, me dijo con discreto
orgullo. “Hablo espafiol, pero he conservado el
idioma”. Bastin es “buenos dias”, por ejemplo.
Al mediodia, es gudn, y por la tarde también.
Cuando conoces a alguien, lo saludas y conversan.
Cuando respondian, decia: “Gracias a Dios, estoy
bien”. Lo he conservado muy bien.

Su hija no habla el idioma, aunque lo entiende
cuando lo oye. Aun asi, hay esperanza: las
escuelas bilingiies estan trabajando para ensenar
Kamsa junto al espaiol, incluso estudiantes
universitarios visitan a Maria Dolores para grabar

y aprender el vocabulario.

Admiti6 que aprender espaiol habia sido
dificil, sobre todo con la pronunciacién. “Pero
poco a poco”, dijo encogiéndose ligeramente de
hombros, lo logré. Lo que mas importaba era
que resistio, anclada en la fuerza de su herencia
mientras navegaba la traccion de la lengua

dominante.

Hoy, el Kamsa se considera una lengua
en peligro de extincién, hablada con fluidez
por menos de 800 personas (O’Brien, 2021).
Los kaméntsa han compartido el valle de
Sibundoy con el pueblo inga —hablantes de una
lengua quechua— durante mas de 500 afios.
Histéricamente, muchas familias kaméntsa e

inga eran multilingiies, hablando ambos idiomas

WINTER V25 N2 2026

125

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

ademaés del espafiol. Sin embargo, con el creciente
predominio del espafiol, dicho multilingiiismo

ha disminuido drasticamente. La lengua inga
cuenta actualmente con hasta 18,000 hablantes
en Colombia (Eberhard, Simons y Fennig, 2021,
citando a Civallero, 2008), mientras que el kamsa
sigue perdiendo terreno. Aun asi, los vinculos
lingiiisticos entre ambos grupos siguen siendo
evidentes: el kamsa ha tomado prestadas muchas
palabras del inga, asi como del espafiol, lo que
refleja siglos de intercambio cultural y social.

Intentos de rastrear las conexiones del kamsa
con otras familias lingiiisticas, como el chibcha,
no han sido concluyentes (Campbell y Grondona,
2012). Algunos investigadores sugieren que
podria estar relacionado con la lengua del
pueblo quillacinga, cuyas tierras ancestrales se
encontraban en lo que hoy es Pasto, aunque su
lengua desaparecio6 hace siglos. De igual manera,
se han planteado hipotesis sobre conexiones
entre el kamsa y la lengua del pueblo mocoa (un
grupo que habit6 en la zona de la actual ciudad
de Mocoa, vecina de Sibundoy). Sin embargo,
sin registros sobrevivientes, estos vinculos siguen
siendo especulativos.

Las estimaciones del nimero de hablantes
de kamsa varian ampliamente. Ethnologue
reporta alrededor de 4,000 hablantes (Simons y
Charles, 2018), la UNESCO sugiere unos 3,500
y el Catalogo de Lenguas en Peligro cita 4,773
(Crevels, 2012). Sin embargo, la investigacion
comunitaria y los datos demograficos sugieren
que la realidad es mucho mas precaria. Segin
las edades de los hablantes fluidos y los registros
censales, menos de 800 personas hablan kamsa

FOURTH WORLD JOURNAL



126

ROZALIA AGIOUTANTI

con fluidez en la actualidad, la mayoria de ellos
mayores de sesenta afios (Ministerio del Interior
y Cabildo Indigena kaméntsa de Sibundoy, 2012).
Las generaciones mas jovenes pueden entender
algunas palabras o frases, pero pocos son capaces
de mantener una conversacion fluida. Esta
realidad coloca a kamsa en la categoria de “en
peligro grave” en el Indice de peligro lingiiistico
(Lee y Van Way 2018).

A pesar de ello, los esfuerzos por revitalizar
el kamséa contintan. Las clases de idiomas,
los programas comunitarios y las iniciativas
culturales estan trabajando para reconectar a las
generaciones mas jovenes con su lengua ancestral,
para garantizar que las palabras susurradas por

los mayores no se silencien con ellos.
Vida familiar

Luego hablamos de la familia. Maria Dolores
nos contd que tuvo nueve hijos en total, aunque,
para nuestra tristeza, cuatro de ellos fallecieron
de tos ferina. Lo describi6 con sencillez: “Una
tos que no se calmaba con nada. Si, murieron de
eso. Hace muchos afios. Si, ahora ya hay cura.
Ahora es como una gripe muy fuerte”. Tuvo su
primer hijo a los veintitn afios, tras casarse a los
diecisiete, y el tltimo a los treinta y nueve.

Tras reflexionar sobre el pasado, se inclind
hacia nosotros: “¢Les importa si les hago una
pregunta?”. Por supuesto, accedimos. “¢Les
gustaria tener hijos?”. Ambas dijimos que si, y
ella asinti6 con complicidad, sonriendo. “Lo veo
como una celebracion de la vida. Una fuente de
compania, sobre todo en la vejez”. Explicé que

FOURTH WORLD JOURNAL

sin su hija y sus nietos, ella y su esposo estarian
solos, sin nadie que les ofreciera apoyo cuando
estuvieran postrados en cama. Para ella, tener
hijos significaba mas que simplemente criar una
familia: significaba asegurar la continuidad, la
conexion y el cuidado. Atn asi, reconocia los
desafios: los hijos te atan al hogar, lo cual puede
resultar limitante, pero el cuidado y la presencia
que brindan hacen que valga la pena.

Luego comparti6 detalles de como ella y su
esposo construyeron su vida familiar juntos.
Comenzaron criando animales y trabajando
duro para preparar el hogar para el crecimiento.
Con la guia de sus padres, aprendio6 a organizar
colectivos de trabajo comunitario, en los que
los vecinos rotaban el trabajo entre los hogares
para compartir la carga. Estos sistemas de ayuda
mutua la ayudaron a ser autosuficiente, lo que
finalmente le permiti6 renunciar al trabajo
externo y dedicarse por completo a su hogar y a su
familia.

También hablamos de su matrimonio.
Sus recuerdos de la comida y las costumbres
matrimoniales le dieron color a su historia. Las
comidas diarias eran sencillas y abundantes,
servidas en platos de madera, a menudo
compartidas en comunidad. “Frijoles, todo
mezclado, y nos lo daban en un plato de madera
con chile aparte. Dondequiera que fuéramos,
servian mote, una sopa tradicional colombiana,
con un pedazo de pollo o lo que tuvieran en ese
plato viejo, asi lo ofrecian”, dijo Mamita.

El matrimonio seguia un ritual particular: al

amanecer, el novio y su padre visitaban la casa

WINTER V25 N2 2026



de la novia para negociar la unién. A menudo, se
producia una simulacion de rechazo, en la que

el novio insistia en que la novia ya habia dado

su consentimiento, aunque no lo hubiera hecho.
Una vez formalizado el matrimonio, se sellaba ese
mismo dia con una ceremonia religiosa, bailes y

una gran celebracion.

Las bodas siempre comenzaban con el
sonido del bambuco, los novios bailaban con
sus padrinos y la fiesta se prolongaba hasta
el amanecer. Aunque se servia alcohol, Maria
Dolores nunca bebia, prefiriendo descansar
temprano mientras los demés bailaban toda la
noche.

El matrimonio se celebr6 ese mismo dia.
Tuvimos que buscar padrinos ese dia, y me
llevaron a la iglesia. Y ese mismo dia fue

el baile, toda la celebracion. Después de la
boda, empez6 la musica. Pero no fue como
ahora; antes empezaban con bambuco.
Teniamos que bailar en pareja, luego la
novia bailaba con el padrino, el novio con la
madrina, y asi sucesivamente. Empezaron
a repartir [bebidas], y el problema era que
yo no sabia beber. Asi que me senté hasta
que me dio sueno y le dije a mi suegra que
me iba a dormir. Todos los demas siguieron
bailando hasta la manana, pero yo me fui a
la cama, porque no bebi, y sigo sin hacerlo.
No me gusta. Eso es lo que te digo. Asi fue
mi boda.

Ella todavia recuerda vividamente su traje de
novia: una corona y una faja blanca sobre sus
hombros. Sin embargo, no todos los matrimonios
se celebraban con tanto carifio. Reflexion6 sobre

WINTER V25 N2 2026

127

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

coémo, en el pasado, las mujeres solian tener

poca influencia sobre con quién se casaban. A
veces, el simple hecho de ser vistas hablando

con un hombre podia llevar a las autoridades
comunitarias a concertar un matrimonio,
independientemente de los sentimientos de

las personas. Como resultado, muchas uniones
resultaron infelices. En su caso, aunque su esposo
nunca le propuso matrimonio directamente,

él afirmo que ella habia aceptado casarse con

él. Eventualmente la convencid, pero, lo mas
importante, es que ella resalta que realmente lo
apreciaba y se preocupaba por él, lo que convirti6
su matrimonio en una relacion que podia aceptar.

Su jardin

Cuando nuestra conversacion estaba llegando
a su fin, Maria Dolores nos pregunto6 con una
sonrisa juguetona: “¢Te gustaria ver mi jardin,
donde cultivo todas las hierbas que uso para
curar?” Encantadas por la invitacion, nos pusimos
de pie inmediatamente y la seguimos. Nos
condujo a través de su casa hasta el patio trasero,
donde se extendia ante nosotros un pequefio pero
vibrante terreno: exuberante, verde y lleno de
vida.

Senalando de una planta a otra, nos present6
una variedad de hierbas medicinales y espirituales
que habia cultivado: descansel, calabombo,
chunduro, pronto alivio, millonaria, manzanilla,
zucarena y milagrosa.

Casi todos estos nombres eran nuevos para mi,
y para mis ojos inexpertos, las plantas se parecian
tanto que era dificil distinguirlas. Para Mamita,
sin embargo, no habia confusion. Estas eran las

FOURTH WORLD JOURNAL



128

ROZALIA AGIOUTANTI

Figura 10
Huerto doméstico (jajafl) de plantas medicinales y
espirituales. Fotografia de Rozalia Agioutanti.

plantas que habia cultivado, cuidado y de las que
habia dependido durante décadas; plantas que ha
sembrado, cosechado y preparado en infusiones
durante 33 afios.

Explico que estas hierbas se usan
principalmente para la proteccién y la sanacion,
tanto fisica como espiritual. Cada una tenia un
proposito especifico y se cuidaba con dedicacion.
Dado que el rio inunda la zona cada afo, las

FOURTH WORLD JOURNAL

Figura Tl
Planta millonaria. Fotografia de Rozalia Agioutanti.

cultiva en macetas para protegerlas de la
corriente creciente del agua.

En la revision bibliografica que realicé, pude
encontrar la mayoria de las plantas medicinales
que Maria Dolores utiliza en sus practicas
terapéuticas y comparar sus usos y propiedades
curativas. Sus nombres y caracteristicas se
incluyen en la tabla a continuacién (Canamejoy,
2011; Upegui, 2024).

WINTER V25 N2 2026



Plant

Calabombo

Chamonmile

Chonduro

Descansel

Illio Verde or
Pronto Alivio

Millonaria

El jardin de Mamita Maria Dolores es mas
que un lugar donde crece la medicina: es una
expresion viva de lo que los kaméntsa llaman
el jajaf, o la tradicional chagra. La chagra no es
simplemente un campo o un jardin; es un espacio

129

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:

Name in Species
Kameéntsa
Kalambombesh Iresine diffusa
Manzanillesh Matricaria chamomilla

Cyperus sp

Ouretsanguinolenta

Lippia alba

Plectranthus
verticillatus

WINTER V25 N2 2026

A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

Use

Postpartum and breastfeeding

Menstruation, pregnancy,
childbirth, postpartum and
breastfeeding

Pregnancy and childbirth

Pectoral, nephrotonic, anti-
infective, urinary antiseptic and

anti-inflammatory

Anti-inflammatory, antipyretic,
soothes stomach pain, relieves
indigestion, constipation, and

diarrhea. It is also used for

respiratory problems such
as asthma and bronchitis, as
well as for nervousness and

insomnia.

Antiviral, antibacterial, and

anti-inflammatory. Relieves

gastric ailments. It is also a
symbol of abundance.

sagrado donde convergen el conocimiento, la
espiritualidad y la supervivencia. Es donde se
manifiesta la sabiduria de los ancianos, donde
los ritmos de la siembra, la cosecha y la sanacion
se guian por la comprensién ancestral de las

FOURTH WORLD JOURNAL



130

ROZALIA AGIOUTANTI

estrellas y las estaciones. Entrar en este espacio
es entrar en un aula viviente, un santuario y un

hogar a la vez.

Para los kaméntsa, la chagra esta
profundamente ligada a la identidad, la
comunidad y el sustento. Conserva semillas,
nutre plantas medicinales y alimenticias, y
asegura la supervivencia nutricional y cultural.

Para las mujeres, la chagra tiene un
significado especial. Es un espacio femenino,
un lugar donde la capacidad de dar, nutrir y
sustentar la vida se honra y se ejerce a diario.
Es donde madres y abuelas ensefian a las
generaciones mas jovenes a cuidar la tierra,
a reconocer las plantas no solo por lo que
aportan, sino también por las relaciones que
sustentan. A través de este conocimiento, la
agrobiodiversidad prospera, se preserva la
seguridad alimentaria y se fortalece el sentido
de pertenencia y salud.

Cuidar la chagra es un acto de cuidado
personal, familiar, territorial y del futuro.
Como dicen algunas mujeres kaméntsa: “La
chagra comparte nuestro mismo espiritu y
sangre”. Es un lugar donde las mujeres no
solo cultivan alimentos y medicinas, sino que
también fortalecen su rol como guardianas de la
memoria, la cultura y el equilibrio.

Tradicionalmente, la chagra también era
un espacio de trabajo colectivo y reciprocidad.
Las familias se reunian para las mingas,
jornadas de trabajo comunal donde la siembra,
la cosecha y la preparacion de alimentos se
convertian en oportunidades para compartir

FOURTH WORLD JOURNAL

historias, intercambiar conocimientos y fortalecer
los lazos sociales. Esta practica, llamada
enabuatambayan, creaba un ciclo de apoyo y
reciprocidad que se extendié mas alla del jardin a
la comunidad en su conjunto.

Pero como muchas practicas ancestrales,
la chagra no ha sido inmune al cambio. Las
presiones del capitalismo y los monocultivos
han transformado el paisaje del Valle de
Sibundoy. Las tierras que antes se usaban
para diversas chagras se alquilan cada vez mas
para monocultivos de frijol, lulo o maiz, que
prometen una rentabilidad econ6mica mas
rapida. Las generaciones mas jovenes, atraidas
por los estudios o el trabajo, a menudo pierden
el contacto con la practica del cuidado de la
chagra. Incluso para quienes desean mantener
la tradicion, las presiones economicas de la vida
moderna lo dificultan; la tierra es necesaria no
solo para el sustento familiar, sino también para
cultivos comerciales que cubran los crecientes
costos de supervivencia: electricidad, educacion y
transporte.

A pesar de estas presiones, la chagra sigue
siendo un espacio de resistencia, continuidad y
esperanza. Es un lugar donde la naturaleza y la
cultura no estén separadas sino profundamente
entrelazadas: una red de vida que sustenta a
humanos, animales y plantas en una relacion
reciproca. Como explicd un anciano: “Acercarse
a la chagra es tocar el corazon de la familia”.

En estos jardines, los recuerdos se mantienen
vivos, el conocimiento se transmite y la sanaciéon
—fisica, emocional y espiritual— contintia

arraigandose.

WINTER V25 N2 2026



131

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

En el jardin de Maria Dolores, pude sentir
esa vitalidad. No era solo un trozo de tierra con

macetas y hojas. Era un lazo vivo que la unia a sus

ancestros, su territorio y su comunidad: un acto
de preservacion silencioso pero poderoso en un
mundo que constantemente tiende al olvido.

De pie en su jardin, fue evidente que este
es mas que un lugar de plantas. Es un archivo
viviente de sabiduria ancestral, una continuacién
del camino que eligi6 de joven al dedicarse a la
sanacion. Asi como ha cuidado de su familia y
comunidad, cuida estas hierbas con paciencia
y devocion, protegiéndolas, adaptandolas a

Figura 12
La chagra (jajaf), donde se sostiene el conocimiento
ancestral. Fotografia de Rozalia Agioutanti.

WINTER V25 N2 2026

las estaciones y asegurando que su poder

y conocimiento perduren. Su jardin, como

su vida, es un testimonio de resiliencia y
continuidad: la unién de la tradicion, el cuidado
y el ciclo ininterrumpido de sanacion.

Reflexiones finales

Como parte de mi trabajo, quise incluir
este capitulo para dar espacio a reflexiones
personales. Esta es la primera vez que me
embarco en un articulo de esta manera. Mi
formacion siempre ha sido muy técnica y
académica, dejando poco o ningun espacio
para la espiritualidad, lo sagrado o las historias
personales. Asi que, aunque la entrevista en si
me resulté muy natural, escribir este articulo,
usando mi propia voz y entretejiendo mi propia
experiencia, no fue facil. Mi mentor me animo6
constantemente a abrazar mi propia vozy a
permitir que mi trabajo se desarrollara sin
restricciones. Esta seccion es mi intento de

hacer precisamente eso.

Lo que mas me impact6 durante la creacion
de este articulo fue la profunda sensaciéon de
arraigo que senti. Abordé este trabajo con
una paz y una tranquilidad que nunca habia
experimentado en mis proyectos anteriores. A
diferencia del trabajo acelerado y centrado en
los resultados al que estaba acostumbrada, este
proceso requirio, e incluso exigio, que redujera
el ritmo. Escuchar activamente las historias de
ancianos e investigadores indigenas. Conectar
con mi propia intuicion. Conectar no solo con
mi mente, sino con mi corazon y mi alma.
Conectar con lo sagrado.

FOURTH WORLD JOURNAL



132

ROZALIA AGIOUTANTI

Este trabajo me record6 que las acciones
mas pequeias y cotidianas, esas que a menudo
ignoramos en nuestras rutinas apresuradas,
pueden ser sagradas y ceremoniales. Este trabajo
se convirtid en una ceremonia en si mismo. Tuve
la oportunidad de aprender sobre rituales y
oraciones, sobre remedios herbales y medicinas
benditas. El simple hecho de leer sobre ello
fue una bendicién en si misma. Me nutri6. Las
palabras me purificaron, como si los bafios
herbales de Maria Dolores se extendieran a través

de la distancia para bafiar mi espiritu.

A través de este proceso, también comencé
a reconectar con lo que significa tener el poder
inherente al ser mujer. Ese instinto intuitivo de
cuidar, proteger, preservar la vida, nutrir. Ser
la dadora de vida no solo para los humanos,
sino también para la Madre Tierra. Vi como
ese poder reside en las cosas mas simples: en
tejer un cinturén tradicional, en cuidar un
jardin, en compartir medicina con alguien
necesitado, sanandole, liberandole del dolor.
Esta comprensiéon me llevé a un nuevo tipo de
responsabilidad: un deber hacia mi misma, hacia
mis ancestros y hacia las generaciones venideras:
definir lo que este poder femenino significa para
mi y encarnarlo en mis palabras, mis decisiones y

mis acciones.

Este trabajo también me hizo detenerme y
reflexionar sobre mi propia vida. En esa pausa
silenciosa, mis pensamientos se llenaron de
preguntas. ¢Qué tradiciones y costumbres
sigo? ¢Cuéles he olvidado o dejado atras? ¢Y
coémo puedo integrar lo aprendido aqui en mi

propio camino? Y lo mas importante, écomo

FOURTH WORLD JOURNAL

puedo honrar la espiritualidad que conlleva este
conocimiento, no solo intelectualmente, sino

también en mi vida?

Con este articulo, quise abrir una ventana a
este mundo antiguo, como lo hace toda historia
del pasado, e invitar al corazdn, cuerpo y alma
del lector a vagar conmigo. Deja que esta obra
te atraviese. Luego, observa lo que queda. ¢Qué
te gustaria llevarte de ella? ¢Como honras la
espiritualidad en tu propia vida, tus raices, tus
costumbres, tus tradiciones? ¢Qué sientes como
sagrado? ¢Hay mujeres mayores en tu vida con
cuya sabiduria puedas conectar, empoderar
o amplificar? ¢Puedes escuchar —realmente
escuchar— con intencion y gracia, con un corazéon
tierno? Porque para comprender la verdad de las
historias orales de los pueblos indigenas y sus
luchas actuales, primero debemos escuchar. Y
esto aplica no solo a las historias indigenas, sino
también a las de todos nuestros ancianos. Ellos
poseen sabiduria, transmiten verdades y desean
ser escuchados.

Espero que este articulo te haya conmovido,
aunque sea un poco, como me ha conmovido
a mi este proceso. Espero que puedas sentir
el amor, la reverencia y la inspiraciéon que me
acompaiaron en este proceso. Cada uno de
nosotros tiene voz en la construccion del futuro
de este mundo; es tanto nuestro privilegio como
nuestra responsabilidad. Y quizas el primer paso
para crear un mundo mejor sea encontrar el
coraje para hacer —y responder— estas preguntas,
con la misma intencién, amor y cuidado que una
mamita kaméntSa le mostraria a su sanacion, a su

jardin, y a la madre tierra.

WINTER V25 N2 2026



133

ORAL TESTIMONIES OF TRADITIONAL MEDICINE:
A KAMENTSA WOMAN’S LEGACY

REFERENCIAS
Mamita Maria Dolores. Interview by Rozalia Agioutant, Sinbundoy, March 2025.

Agreda Espafia, N. (2016). The traditional chagra or Jajaii in the Kaméntsa Indigenous community: A didactic
proposal for the construction of school knowledge and traditional knowledge [Master’s thesis, Francisco José
de Caldas District University]. Institutional Repository of Francisco José de Caldas District University. http://
hdl.handle.net/11349/2863

Campbell, L., & Grondona, V. (Eds.). (2012). The Indigenous languages of South America: A comprehensive
guide. Mouton de Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258035

Chindoy Chindoy, J. A. (2020). A decolonial philosophy of Indigenous Colombia: Time, beauty, and spirit in
Kaméntsa culture (Global Critical Caribbean Thought).

Colombia, National Administrative Department of Statistics (DANE). (2018). National census of population and housing.

Crevels, M. (2012). Language endangerment in South America: The clock is ticking. In L. Campbell & V.
Grondona (Eds.), The Indigenous languages of South America: A comprehensive guide (pp. 176—234). Mouton
de Gruyter. https://doi.org/10.1515/9783110258035.167

Dallo, I. A. Q. (2023). Women, land and food: A look at food security from the role of Kamént$a women. Anfora,

30(54), 19—40. https://www.redalyc.org/journal/3578/357875237003/357875237003.pdf

Diaz Rubio, M. C., & Asenjo-Alarcd, J. A. (2023). Andean women: Attitudes toward plant use for the treatment of
gynecological events. Cuidarte Magazine, 14(2), 1—12. http://dx.doi.org/10.15649/cuidarte.2724

Eberhard, D. M., Simons, G. F., & Fennig, C. D. (Eds.). (2021). Ethnologue: Languages of the world (24th ed.).
SIL International. http://www.ethnologue.com

Escobar Upegui, S. (n.d.). Chagras and women: Uses of medicinal plants from the chagras and women’s

knowledge Kaméntsa, from the municipality of Sibundoy, for personal body care.
Fals Borda, O., & Rodrigues Brandao, C. (1991). Participatory research. Eastern Band.

Folgueiras Bertomeu, P. (2016). The interview (pp. 2—11). https://diposit.ub.edu/dspace/
bitstream/2445/99003/1/entrevista%20pf.pdf

Juajibioy, J. A., & Jacanamijoy, J. C. (2020). Bac6 Alfonso: A story about flute rituals of the Kaméntsa people. In
A. C. Quinones Aguilar (Ed.), Creative worlds of the Indigenous peoples of Latin America. Pontifical Javeriana
University Publishing House ERA Art, Ibero-American Creation and Heritage in Networks / Pablo de Olavide

University.

Lee, N. H., & Van Way, J. R. (2018). The language endangerment index. In L. Campbell & A.
Belew (Eds.), Cataloging the world’s endangered languages (pp. 66—78). Routledge. https://doi.
0rg/10.4324/9781315686028-5

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



134

ROZALIA AGIOUTANTI

Leyva Mosquera, S. D. (2015). Hetsombiach: Weaving life between memory and tradition. Pontifical Javeriana

University, Bogota, Colombia. trasegantedeespigas@yahoo.com

Ministerio del Interior & Cabildo Indigena Camént$§a de Sibundoy. (2012). Diagnostico plan salvaguarda

Cameéntsa. https://www.mininterior.gov.co/sites/default/files/p.s_camentza_version_preliminar_o.pdf

O’Brien, C. A. (2021). A typological sketch of Kamsa, a language isolate of Colombia. Forma y Funcion, 34(2).
https://doi.org/10.15446/fyf.v34n2.88673

Ortiz Canamejoy, K. (2011). Las plantas medicinales en el resguardo Indigena Caméntsa Biya del municipio de
Mocoa, departamento del Putumayo y la variacién en el conocimiento de su uso como producto de la influencia

de las diferencias socioculturales: Estudio etnobotdnico [Undergraduate thesis, Universidad de Narifio].

Simons, G. F., & Fennig, C. D. (2018). Ethnologue: Languages of the world. SIL International. http://www.

ethnologue.com

Davis, W. (1996). One river: Explorations and discoveries in the Amazon rainforest.

Este articulo puede citarse como:
Rozalia Agioutanti. 2026. Testimonios Orales de la Medicina Tradicional: el legado de una mujer
kaméntsa.” Fourth World Journal 25 (2): 109—134.

ACERCA DE LA AUTORA

Rozalia Agioutanti, MS

Rozalia Agioutanti is an environmental engineer, activist, and researcher
from Greece whose work centers on climate justice, Indigenous knowledge,
and community-led resilience. After leaving her corporate engineering career,
she traveled through Colombia documenting environmental challenges,
learning from Indigenous communities, and deepening her commitment

to nature-based solutions. She worked with the Center for World Indigenous Studies (CWIS),
contributing research grounded in Indigenous epistemologies and traditional medicine. For her
internship, she produced a scholarly article that highlights the voices and expertise of Indigenous
women healers, emphasizing their leadership in cultural preservation, community health, and
ecological stewardship. Rozalia combines technical training with a holistic, intercultural approach
to addressing the climate crisis, focusing on the intersection of water, ecology, and Indigenous-led
solutions.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



Revitalizacion de la parteria kichwa
Saberes sobre plantas medicinales para
mujeres gestantes en San Martin, Peru

Por Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, partera tradicional kichwa; y Laura Corradi, MA

RESUMEN

Este articulo presenta, en la propia voz de la partera kichwa Conzuelo (“mamé Conzuelo”)

Tapullima de Tuanama Tuanama, los conocimientos tradicionales vinculados al embarazo, el parto

y el uso de plantas medicinales en la comunidad de Chirik Sacha, San Martin, Pert. A partir de

entrevistas y recorridos por su huerta, se documentan cuatro plantas esenciales y los saberes que las

acompanan. Las premisas, agradecimientos, introduccion y conclusiones fueron elaboradas por Laura

Corradi, quien sitia estos conocimientos en el marco més amplio de la estigmatizacion de la parteria

indigena y los procesos de revitalizacion cultural impulsados en la region. El texto busca contribuir

a la preservacion de estos saberes, subrayando su relevancia para la salud comunitaria y para el

reconocimiento pleno del rol de las parteras dentro de un enfoque intercultural.

Palabras clave: Parteria tradicional, plantas medicinales, saberes indigenas, mujeres kichwa,

embarazo y parto, salud comunitaria, salud intercultural, medicina ancestral, transmision de saberes

Premisas

La tarde del 12 de abril de 2025 tuve el honor
de ser huésped en la casa de la partera kichwa
Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama, a
quien habia conocido una semana antes durante
la realizacion del Encuentro de Sabios y Sabias
en el pueblo de Chazuta y luego en la comunidad
Kichwa de Tununtunumba, en la regiéon
amazoénica de San Martin. Aquel encuentro
fue organizado por el Centro Amazonico de
Antropologia y Aplicaciéon Practica (CAAAP),
institucion a la cual en ese momento estuve
apoyando como cooperante.

WINTER V25 N2 2026

Tras el encuentro, “mama” Conzuelo me
invit6 a compartir un almuerzo de inchicapi
(sopa de mani con pollo) con su familia en
su comunidad Chirik Sacha. Aquel dia fue
especial: intercambiamos saberes centrados
principalmente en su profundo conocimiento del
mundo de los partos y de la medicina tradicional
relacionada con el cuidado de la mujer, y
acordamos dar voz a su sabiduria a través de este
documento, donde recopilamos cuatro plantas
medicinales, sus beneficios y sus iméagenes,
con el objetivo de preservar y transmitir su

conocimiento de manera directa.

FOURTH WORLD JOURNAL



136

CONZUELO TAPULLIMA DE TUANAMA TUANAMA Y LAURA CORRADI

En este trabajo he incluido una introduccion
donde se expone el contexto local de la parteria
que vive mama Conzuelo y unas conclusiones,
asi como algunas intervenciones minimas entre
paréntesis para facilitar la fluidez del discurso.
Todo lo demés es fruto de la conversacion
sostenida con mamé Conzuelo, y he procurado
transcribir fielmente sus palabras para dar voz
a su sabiduria, sin introducir modificaciones ni
interpretaciones propias.

Agradecimientos

Quiero agradecer de coraz6on a mama
Conzuelo, quien me acogio6 desde el primer
momento como a una hija mas y me llevo
a recorrer su huerta mientras compartia
generosamente sus conocimientos; asi como a
toda su familia, que vino a recogerme al paradero
en San José de Sisa, me ofreci6 una célida
bienvenida, largas charlas y la alegria de un bano
en su quebrada. Finalmente, agradezco al Centro
Amazonico de Antropologia y Aplicacion Practica
(CAAAP), en especial a Luna Contreras, en
aquel momento coordinadora de la oficina de la
region San Martin, quien me ha acompanado en
el descubrimiento de las practicas tradicionales
y el uso de las plantas medicinales gracias a
su profundo conocimiento del cuerpo y de las
energias de las mujeres.

Introduccion

Desde hace més de una década, el Centro
Amazonico de Antropologia y Aplicacion Practica
(CAAAP) impulsa en la region amazoénica de San
Martin, Per, un proceso de reconocimiento,
fortalecimiento y documentacion de los saberes

FOURTH WORLD JOURNAL

ancestrales de las comunidades indigenas. A
través de encuentros, talleres y proyectos de
investigacion participativa, se ha trabajado junto
a los “sabios” y “sabias” de las federaciones
indigenas Kichwa—autoridades tradicionales

en medicina natural, practicas agricolas,
espiritualidad y organizacion social—con el
objetivo de visibilizar y valorar sus conocimientos
tanto dentro como fuera de sus comunidades
(CAAAP 2024).

Entre las lineas de trabajo se encuentra
el fortalecimiento de la parteria tradicional,
mediante el apoyo a parteras y parteros que
han conformado un grupo organizado a nivel
de pais para compartir saberes y reivindicar sus
derechos frente a la marginacion ejercida por el
sistema de salud y el Estado. Este enfoque aborda
dimensiones sociales, politicas e histéricas que le
otorgan una relevancia vital y actual.

Las parteras tradicionales ejercen un
rol de cuidado comunitario en multiples
dimensiones de la vida cotidiana, muchas veces
invisibilizadas debido a una deuda histoérica en su
reconocimiento.

En primer lugar, hay que sefialar la
estigmatizacion del parto domiciliar en términos
de seguridad. Contreras (2024) sefiala que el
discurso biomédico tiende a considerar méas
seguros los partos atendidos en centros de
salud por personal especializado, lo cual genera
una desvalorizacion del parto domiciliario. Las
parteras, tanto en entrevistas como en talleres
realizados en San Martin, denuncian situaciones
de maltrato y discriminaciéon, como amenazas de
no registrar o atender a los bebés nacidos en casa.

WINTER V25 N2 2026



137

REVITALIZACION DE LA PARTERIA KICHWA: SABERES SOBRE PLANTAS MEDICINALES

Una partera relato los “tres dias de castigo” en el
hospital antes de recibir el certificado de nacido
vivo, como penalizaciéon por no haber dado a luz

en un centro médico.

La sociedad del riesgo, segtin Tronto (2020,
38), “presupone que las personas viven en un
mundo peligroso e indigno de confianza (...) es
un mundo lleno de miedo que confluye hacia
pensamientos que esperan una transformacion
hacia un marco que garantice mayor seguridad”.
Contreras (2024) sostiene que esta logica nos
hace vivir en alerta, alimentando el miedo y
estigmatizando al otro. Frente a ello, una sociedad
del cuidado promoveria la colaboracion, el
respeto mutuo y el reconocimiento de saberes
diversos. Dar lugar a los sabios y sabias de la
medicina tradicional indigena permitiria mejorar
significativamente la atencién a las mujeres en
sus comunidades.

En Pert existen antecedentes exitosos
de articulacion entre medicina tradicional y
occidental. Tal es el caso de Inkawasi (2018),
donde obstetras y parteras tradicionales
se integraron en el proyecto “Adecuacion
intercultural en la atencién del parto para
evitar muertes maternas en el centro de salud
Inkawasi”.

En segundo lugar, la problemaética del parto en
comunidades indigenas debe analizarse desde una
perspectiva interseccional, de género y colonial.
Un ejemplo es el embarazo precoz: ademas de los
riesgos para la salud fisica de las adolescentes,
implica con frecuencia la interrupcién de su
educacion, generando un circulo vicioso de
exclusion y vulneracion de derechos.

WINTER V25 N2 2026

PARA MUJERES GESTANTES EN SAN MARTIN, PERU

Segun un estudio de UNICEF y el Ministerio
de Economia y Finanzas del Pert (2023), el
embarazo adolescente es mas frecuente en
contextos marginalizados con acceso limitado a
la educacion y al empleo. Entre las adolescentes
indigenas, el 14% son madres entre los 15y 19
afios, especialmente en la Amazonia (Defensoria
del Pueblo 2019). Esto perpetta generaciones
de madres jovenes, cuyas hijas también quedan
embarazadas a temprana edad, reproduciendo la
exclusion estructural.

La Defensoria del Pueblo (2019) identific6 que
el embarazo adolescente representa un factor
de alta vulnerabilidad para nifias y adolescentes
indigenas, afectando su integridad fisica y
sus proyectos de vida. El 24% de las mujeres
indigenas en Pert no sabe leer ni escribir. Entre
las mujeres sin educacion formal, el 12,3% ha
sido victima de violencia sexual. La violencia
contra las mujeres indigenas es una problematica

estructural y persistente.

En respuesta, en noviembre de 2022 se
elaboro, gracias al liderazgo de mujeres kichwas,
un protocolo intercultural de atenciéon y
coordinacion para los casos de violencia contra
la mujer e integrantes del grupo familiar del
pueblo kichwa de San Martin. Dicho protocolo fue
desarrollado en articulacion con organizaciones
indigenas y la Corte Superior de Justicia,
reconociendo que muchos casos de violencia
resultan en embarazos forzados.

Ademas, el Ministerio de la Mujer y
Poblaciones Vulnerables ha impulsado la
expansion de servicios de atencion a victimas de
violencia. Entre ellos, destacan los Centros de

FOURTH WORLD JOURNAL



138

CONZUELO TAPULLIMA DE TUANAMA TUANAMA Y LAURA CORRADI

Emergencia Mujer (CEM) en zonas urbanas y la
Estrategia Rural en distritos rurales focalizados.

Por otro lado, la historia reciente del Pert esta
marcada por el escandalo de las esterilizaciones
forzadas promovidas durante el segundo gobierno
de Alberto Fujimori (1996-2000), cuando
alrededor de 300,000 personas, principalmente
mujeres indigenas rurales, fueron privadas de
su capacidad reproductiva sin consentimiento
(Molina 2017). Esta politica dejo secuelas a
nivel personal, familiar y comunitario, ya que
la maternidad y el cuidado son dimensiones
centrales de la identidad colectiva en muchas
comunidades (Urruchi 2021). Aunque se presento
bajo el nombre de “Anticoncepcion Quirargica
Voluntaria”, multiples testimonios indican que las
mujeres fueron sometidas a chantajes, amenazas
y enganos para aceptar la intervencion (Guevara
2021). Este tipo de violencia revela formas de
discriminacion estructural que se articulan en la
interseccion de género, etnicidad y clase (Ballon
2014).

Finalmente, a partir de los afios 90 del siglo
pasado, el Ministerio de Salud ha implementado
politicas sanitarias interculturales orientadas a
mejorar la atencidon materna en zonas rurales.
Sin embargo, dichas politicas han privilegiado el
parto institucional en detrimento de la parteria
tradicional, que contintia siendo criminalizada
o invisibilizada por las politicas ptblicas. Como
afirma Contreras (2024, 179), este proceso
de revitalizacion cultural es fundamental “no
solo en la salud colectiva, mental, emocional y
espiritual de la comunidad, sino en el Buen Vivir

con la naturaleza”. Es necesario recuperar el

FOURTH WORLD JOURNAL

valor de la parteria como una practica legitima,
efectiva y enraizada en los saberes ancestrales,
reconociendo su contribucién a la salud

comunitaria desde una cosmovisiéon propia (2024,
184).

En este contexto, la transmision
intergeneracional de saberes tradicionales, como
los de las parteras, es esencial para la salud, la
cultura y la autonomia de los pueblos indigenas.
A pesar de su importancia, la parteria tradicional
en Pert carece aiin de un reconocimiento legal
que la regule como practica profesional dentro del
sistema de salud.

Este documento se inscribe en ese esfuerzo
colectivo. Surge del didlogo con mamé Conzuelo
Tapullima de Tuanama Tuanama, partera kichwa
de la comunidad de Chirik Sacha, con quien
se compartieron conocimientos sobre plantas
medicinales y el cuidado integral de la mujer,
especialmente en torno al embarazo y el parto.

La voz de mama Conzuelo

Quien les habla es Consuelo Tapullima de
Tuanama Tuanama. Soy mujer kichwa de la
comunidad Chirik Sacha, de la edad de 58 afios.

Aprendi el arte de las plantas cuando era chica,
de mi abuelo. También soy partera y sobadora.
Mis conocimientos son amplios. También soy
presidenta de la Asociacion de Mujeres Victimas

de la Esterilizacion Forzada de San Martin.

Yo siempre he dicho que he aprovechado mis
conocimientos por mi abuelito. Yo he vivido; me

ha criado mi abuelito. El era curioso y yo de ahi

WINTER V25 N2 2026



139

REVITALIZACION DE LA PARTERIA KICHWA: SABERES SOBRE PLANTAS MEDICINALES

Figural

Mama Conzuelo en su huerta. Fotografia de Laura Corradi.

he visto cosas y de grande he sabido yo solita
hacer remedios a mis hijitos y he aprendido a
sobar huesos movidos.

Vienen muchas personas para hacerles
remedios: para tu atero que esta alterado, que
estd movido, cuando tienes quistes, tomas o te
lavas y te curas y te agradecen.

Yo tengo mi huerta, los hombres también
ayudan, asi como las mujeres ayudan en la
chakra’, no hay distincion (de género). En mi
huerta hay cuatro plantas en particular que
me ayudan en el tema de los partos y son las
siguientes (paseando por su huerta).

WINTER V25 N2 2026

PARA MUJERES GESTANTES EN SAN MARTIN, PERU

Paico

El paico sirve para el lavado de heridas,
es bueno como digestivo, es bueno cuando la
paciente da a luz. Se toma una ramita. Lo coges
asi (mostrando como cogerlo), hierves con una
taza de agua y lo tomas para que se diluyan los
coagulos de sangre en el atero. Te hace digerir la
sangre y te limpia. Haces hervir méas paico para
que te bafies y no se te dé el sobreparto (habla de
complicaciones) en mujeres puérperas que dan
a la luz. El paico es un purgante para limpiar el
estbmago, mayormente, pero se toma cuando se
tiene el bebé.

Figura 2

Paico. Fotografia de Laura Corradi.

! La chakra es un tipo de huerto o parcela pequeiia donde se cultivan
principalmente alimentos.

FOURTH WORLD JOURNAL



140

CONZUELO TAPULLIMA DE TUANAMA TUANAMA Y LAURA CORRADI

Pinion colorado — Puka Pifion

Tiene sus secretos para la cura. Lo que
cura, tienes que buscar lo que tiene 5 manitos.
Cuando tienen hemorragias antes o después,
bien machacado con algunas gotas de limén se
vuelve rojo, eso lo tomas y adi6s hemorragia.
Tiene muchas ventajas también, como dicen los
abuelos, pero te estoy diciendo antes y después
del parto.

Frijol de palo — Puspu Poroto

Figura 3 Muy bueno para ayudar a dilatar a la gestante.

Orégano. Fotografia de Laura Corradi. Representa a la oxitocina.

Orégano - Pampa orégano

Es bueno para el colico menstrual y para la
gestante que esté con el trabajo de parto, con
contraccion. Le hierves una ramita y le das un
tecito para que tenga mas contracciones.

Figura 4 Figura 5

Pifidén colorado. Fotografia de Laura Corradi. Frijol de palo. Fotografia de Laura Corradi.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



141

REVITALIZACION DE LA PARTERIA KICHWA: SABERES SOBRE PLANTAS MEDICINALES

El rol de las sabias: la transmision
de conocimientos entre brujeriay
farmacéuticas

Es una bendicién tener a sabias y sabios
que conocen en mi comunidad. Es 1til tener
a una partera cuando las adolescentes estan
embarazaditas porque confian, saben hablar mas
con las parteras. (Por ejemplo), cuando tienen
que hacer sus bajadas (se refiere a interrumpir
un embarazo), es un delito, es un crimen, porque
le das una planta y si no cae el bebé se hace
grave y va al hospital y la obligan a decir quién
le dio el remedio. Cuando alguien viene me dice:
sangrando tengo 4 o 5 meses, quiero fracasar,
quiero un remedio. Yo no hago estas cosas. Es un
crimen. También vas a criar, alguien le va a cargar
y sera un placer (tener al bebé).

Para las proximas generaciones, yo diria que
alguien pudiera heredar o pudiera revalorar estas
costumbres, no dejar atras, sino seguir adelante.
Mi mision es llevar adelante nuestras plantas
medicinales. ¢Por qué? Porque estas son las
primeras generaciones antes de las farmacias (se
refiere a que las nuevas generaciones mas acuden
a las farmacéuticas). Esta vez no acuden a la
farmacia, pero mas se atacan a los médicos.

Se necesitan talleres con sabias y sabios para
no perder el conocimiento y (asi) se va a difundir
este conocimiento en las generaciones.

A veces cuando sabes (de plantas) los otros
piensan que tu eres vengativa porque conoces,
que quieres hacer venganza a la gente. Asi habla

WINTER V25 N2 2026

PARA MUJERES GESTANTES EN SAN MARTIN, PERU

el curioso, queriendo la plata, engafia. Dice: “Ella
estd con mal de gente, est4 con venganza”. Te
mira mal, “debe mentir, es una vengativa” como
dicen “acaso es bruja”. Al cabo, solo Dios sabe

nuestra conciencia.

Cuando tienes un célico, estas embrujada.
De eso se trata en la comunidad, (las personas)
son siempre asi, tiene que haber personas que te
marginan, te apuntan que eres este (quiere decir
que eres bruja), pero cuando no seas nada malo

no te hacen nada.

Esos pensamientos que digo, lo que viene,
son de los falsos curiosos, los falsos chamanes
que dicen que les he embrujado. ¢Tienes una
diabetes? Te han hecho venganza por envidia.
Aqui te va a tener envidia una gente del campo
que no te ve, aunque ves que tiene hasta plata
porque le puse envidia. Ese es de su don (se
refiere a las sabias y los sabios que tienen el
don de la curacién) y de tener sus recursos
econdmicos, pero pues no lo puedes envidiar,
t también vives con tus proprios recursos

econdmicos, con tu alcance.

La ciencia es la naturaleza y los conocimientos
son una ciencia. ¢No es asi? Una ciencia es el
conocimiento que ta has tenido y hasta estas
valorando lo que sacas (de tus conocimientos).
Todos tenemos nuestros talentos, pero nuestros
talentos muchos no sabemos hacer, no sabemos
valorar por la vergiienza (que nace) de la envidia
(de los demas): “Ella es asi, ella sabe, ella es asi”,

¢de donde sale? de su imaginacion de locos.

FOURTH WORLD JOURNAL



142

CONZUELO TAPULLIMA DE TUANAMA TUANAMA Y LAURA CORRADI

Conclusiones: el rol de las
mujeres sabias en el proceso de
revitalizacion cultural

comunitaria, viviendo criminalizadas, de
modo que muchas han dejado de atender
partos o la practica se ha ocultado por miedo

a repercusiones por parte del sistema de

Dentro del trabajo de reconocimiento y salud (Contreras 2024, 195). Los talleres y

fortalecimiento de los saberes ancestrales . 1
encuentros organizados han buscado revitalizar

impulsado por el CAAAP en San Martin s T,
P P ’ su rol histérico, muchas veces invisibilizado

las mujeres sabias han ocupado un lugar e o
. o dentro de dinamicas comunitarias y externas,
fundamental. Como guardianas de conocimientos
. . . y fortalecer su voz en los procesos de toma de
tradicionales sobre medicina natural, cuidado del . ) )
. ) . , decisiones locales. A través de metodologias
cuerpo, espiritualidad y practicas agricolas, han

. . . participativas, las sabias han podido compartir
sido reconocidas no solo como transmisoras de

. . .y . . sus conocimientos sobre el uso de plantas
la vida, sino también como pilares de la memoria

. medicinales, técnicas de atencion al parto,
colectiva de sus pueblos.

crianza tradicional y formas de sanacion

A las parteras no se les ha valorado por el espiritual, reafirmando la importancia de su

rol que tienen como integrantes de la salud papel cultural en la continuidad (CAAAP 2025).

REFERENCIAS

Este texto ha sido redactado a partir de las entrevistas realizadas a Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama,
partera tradicional kichwa, en los dias 5y 12 de abril de 2025 y 6 de junio del mismo afio. Las entrevistas

se llevaron a cabo de manera presencial, primero en Chazuta y luego en su comunidad, Chirik Sacha.
Posteriormente, se realizaron modificaciones y aclaraciones a través de intercambios telefénicos.

Ballon, E. 2014. Discriminacion estructural y derechos reproductivos: una lectura interseccional. Lima: Centro
Flora Tristan.

CAAAP. 2024. Informe anual sobre saberes ancestrales y medicina tradicional. San Martin, Pera: Centro
Amazonico de Antropologia y Aplicacion Practica.

Centro Amazonico de Antropologia y Aplicaciéon Practica. 2024. “San Martin: Sabios y sabias kichwas se retinen
para fortalecer la medicina tradicional indigena.” Publicado el 10 de abril. https://caaap.org.pe/2024/04/10/
san-martin-sabios-y-sabias-kichwas-se-reunen-para-fortalecer-la-medicina-tradicional-indigena/

Centro Amazobnico de Antropologia y Aplicacién Practica. 2025. “San Martin: Se llev6 a cabo Segundo Encuentro
de Sabias y Sabios, Parteras y Parteros en Chazuta y C.N. Tununtunumba.” Publicado el 9 de abril. https://caaap.
org.pe/2025/04/09/san-martin-se-llevo-a-cabo-segundo-encuentro-de-sabias-y-sabios-parteras-y-parteros-en-
chazuta-y-c-n-tununtunumba/

Contreras, L. 2024. Parteria y cuidado en la Amazonia Peruana. Lima: Fondo Editorial de la UNMSM.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



143

REVITALIZACION DE LA PARTERIA KICHWA: SABERES SOBRE PLANTAS MEDICINALES
PARA MUJERES GESTANTES EN SAN MARTIN, PERU

Contreras Ortiz, Diana Lucia. 2024. “Parteria tradicional indigena en Pert y la deuda de reconocimiento
de su aporte al cuidado de los pueblos.” Revista Amazénica Peruana 37. https://doi.org/10.52980/
revistaamazonaperuana.vi37.484

Defensoria del Pueblo. 2019. Situacion de los derechos de las mujeres indigenas en el Perd. Informe de Adjuntia
N.% 002-2019-DP/AMASPPI/PPI. Serie Igualdad y no violencia N.° 22. Lima, Pert: Defensoria del Pueblo.

Guevara, M. 2021. Vidas marcadas: testimonio y resistencia frente a la esterilizacion forzada. Cusco: Centro
Bartolomé de Las Casas.

Licata, Victoria Gallion. 2025. “La interculturalidad entre politica y practica: un desafio de salud publica para
la inclusion de las parteras y parturientas indigenas de los Andes del Pert.” Archipélies HS1. https://doi.

0rg/10.4000/14376
Molina, G. 2017. Esterilizaciones forzadas en el Perii: 20 afios de impunidad. Lima: DEMUS.
Tronto, J. 2020. Etica del cuidado: una perspectiva politica. Buenos Aires: Ediciones Catedra.

UNICEF y Ministerio de Economia y Finanzas. 2023. Evaluacién de diseno de las intervenciones ptiblicas que
contribuyen con la prevencién del embarazo adolescente. Lima, Pert: UNICEF y Ministerio de Economia y Finanzas.

Urruchi, M. 2021. Identidades heridas: cuerpos indigenas y violencia obstétrica. Arequipa: Universidad
Nacional de San Agustin (UNSA).

Este articulo puede citarse como:
Tapullima de Tuanama Tuanama, Conzuelo, y Laura Corradi. 2026. “Revitalizacién de la parteria kichwa:
saberes sobre plantas medicinales para mujeres gestantes en San Martin, Pert” Fourth World Journal 25

(2): 135-144.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



144

CONZUELO TAPULLIMA DE TUANAMA TUANAMA Y LAURA CORRADI

SOBRE LAS AUTORAS

Conzuelo Tapullima de Tuanama Tuanama

Conzuelo Tapullina de Tuanama Tuanama es una partera del Pueblo
Kichwa, de 1a comunidad Chirik Sacha de la provincia de San José de Sisa
de la region San Martin del Pert. Ella conoce de plantas y por eso se le apela
como “sabia”. También es partera, sobadora y presidenta de la Asociacion
de Mujeres Victimas de la Esterilizacion Forzada de San Martin.

Laura Corradi, MA

Laura Corradi tiene una maestria en Cooperacion Internacional para la
Proteccion de los Derechos Humanos por la Universidad de Bolonia, con
enfoque en la antropologia econémica de las poblaciones indigenas de
América Latina. Ha vivido en varios paises latinoamericanos, ha trabajado
con comunidades Quichua, Cofan y Siekopai en Ecuador y realiz6 su

investigacion de tesis de maestria sobre seis comunidades Mocovi en Argentina. Durante el
2024/25 colaboré con el Centro Amazonico de Antropologia y Aplicacion Practica (CAAAP) en
Pert, centrandose en fortalecer el liderazgo femenino, promover el empoderamiento y abordar
los roles de la mujer, los conocimientos ancestrales, la violencia y los derechos de propiedad
territorial en los Pueblos Awajin, Kichwa y Shawi.

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026



Emita. Manos que curan, manos que limpian
Una despedida inesperada

Por Randy Chung Gonzales (poesia y dibujos) y Lucas Nakandacare (cuento)

RESUMEN

Este texto es un homenaje intimo y conmovedor a Ema, una mujer curandera del monte, cuya vida
estuvo dedicada al arte ancestral de la sanacion a través de plantas y rituales espirituales. Narrado
desde la experiencia personal del autor, Randy Chung Gonzales, y escrito por Lucas Nakandacare, el
relato reconstruye la relaciéon entre maestra y aprendiz, marcada por la transmision silenciosa de un
saber profundo, nacido del vinculo con la Pachamama y con los espiritus que habitan la selva. A través
de memorias, descripciones de curas tradicionales—como el tratamiento del mal de aire en nifos—y
un lenguaje sensible y poético, el autor retrata la grandeza de Ema, su humildad y su legado. El texto
reivindica el valor de los saberes indigenas y de las mujeres sabias, guardianas de una medicina
espiritual muchas veces ignorada por la modernidad, y propone una reflexiéon sobre la continuidad de

esos conocimientos en quienes los reciben con respeto y compromiso.

Palabras clave: sanacion indigena, curanderismo, saberes ancestrales, mujeres curanderas,

rituales espirituales, Pachamama, mal de aire, transmision del conocimiento

Pachamama

Nifia, mujer y abuela

Mujer sabia de resistencia infinita

Mujer con un profundo instinto de dar a luz y criar.

Mujer criadero de plantas, animales y humanos

Mujer maestra que riega cada segundo sus ensenanzas de como
Vivir en armonia entre humanos y no humanos.

Mujer de gran espiritu sanador.

Mujer maltratada, profanada por el diablo llamado “desarrollo”
iResiste Pachamama!

Perdonalos porque los humanos

No saben lo que hacen.

Empezo6 el comienzo para el final de tu descanso

La brutalidad humana saborea tu dolor

Sin saber que ellos mismos estan creando su final catastrofico.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



146

RANDY CHUNG GONZALES AND LUCAS NAKANDACARE

Figural
Dibujo de Randy Chung.

Ema era curandera del monte, de esas que
crecieron cercadas por las plantas que habitaban
la tierra donde vivia. Desde nifia ya le ensefiaban
el poder de cura de las plantas y de los ritos; sabia
de los espiritus que habitaban las plantas y como
hablar con ellos. Su conocimiento acerca del
curanderismo hacia que las personas de su pueblo
la buscasen para sanarse, sobre todo padres y
madres con ninos enfermos, y muchos venian
después de intentos frustrados con los médicos de
las ciudades vecinas. Asi, Ema paso6 a ser conocida
en su pueblo como alguien que sanaba lo que la
medicina occidental no podria ver.

Como muchas de las curanderas del monte,
Ema nunca habia dejado su pueblo y crecid
en contacto con las plantas, aprendiendo sus
secretos, pasados por los que guardan esos
saberes. Poco sé de su historia, pero es comun
en familias de curanderos que las tradiciones
y conocimientos sean pasados a los nifios del
mismo linaje. Son pueblos que viven lejos del

FOURTH WORLD JOURNAL

contexto urbano y tienen poco contacto con la
cultura de los grandes centros, pueblos que,
desde antes de que hubiera medicina occidental,
buscaban la cura en la naturaleza y descubrieron
que la sanacién se ubicaba en las plantas y en la
dimension espiritual que nacia de esta relacion.
Asi creci6 Ema, dedicando su vida a usar los
conocimientos de las plantas y de sus maestras
que a ella le confiaron para seguir sanando los
males de su pueblo.

La conoci cuando tenia ya 80 afios, justo
cuando compré la chacra al lado de su casa. Por
suerte, era mi vecina. Un dia estaba caminando
cuando vi a esa sefiora hablando con las plantas,
como si hablase con sus hijas. Yo no tenia la
costumbre de hablar con las plantas, entonces
al principio me parecié un poco rara la escena.
Cuando se dio cuenta de mi presencia, Ema se
acerco y se present6. Me presenté también y le
conté que justo me habia mudado a la chacra.
Pronto ya camindbamos por mi chacra donde
Ema me presentaba a las plantas que ya vivian
ahi; era como si ella me presentase a sus amigos.

Sabia reconocer a cada una y sus maneras de
curar. Ema siempre fue muy generosa conmigo
cuando se trataba del conocimiento de plantas y
rituales. Nunca le pregunté por qué me contaba
tanto sobre esos conocimientos que habia
heredado de su familia, pero sospecho que Ema
sabia del desinterés del mundo por su arte de
curar; sabia que las herederas del monte iban
perdiendo sus raices junto con el curanderismo.
Los pocos que le creian fueron los testigos de
su conocimiento de las plantas, sobre todo los
padres que llevaban a sus nifios enfermos sin
diagnostico. Gracias a su ensefianza, yo pude
sanar a algunos también.

WINTER V25 N2 2026



147

EMITA. MANOS QUE CURAN, MANOS QUE LIMPIAN: UNA DESPEDIDA INESPERADA

Un tipo de caso que era comun tratar para
Ema eran los nifios con mal de aire. Se trataba de
nifos que eran demasiado sensibles, que tenian
muchas reacciones como vomitos, diarreas, que
no querian comer y los ojos se ponian hondos,
como calaveras. “Eso pasa con nifios que son muy
sensibles; un tunchi! (espiritu malo) se apodera
del nifio y causa esas reacciones. Para curarles,
hay que llamar al nifio, para que su alma regrese”,
me decia. Ema pasaba por el cuerpo del nifio un
huevo, vela, mapacho y un papel periodico junto a
un ramo de ruda, y mientras hacia el rito también
hacia rezos cat6licos. Usaba los instrumentos para
sacar el tunchi del nifio y oraba para traer a su
alma de vuelta. Después pedia a la mama del nifio
que botara todo, enterrandolo en un barranco,
sin que nadie la viera, para no tener el peligro de
traer el alma enferma de vuelta.

Cuando el mal de aire era grave, Ema calentaba
flor de cementerio, manteca de gallina, agua
florida y timolina, y sobaba la mezcla tibia en todo
el cuerpo del nifio. Me decia que los perfumes
que usaba eran como poner un sello después de
la cura, para refrescar el alma que recién habia
regresado después de haberse perdido.

Con sus conocimientos y su fe, Ema cur6 a
muchos ninos. Era una simple mujer, a pesar
de que no lo era. No buscaba reconocimiento de
sus practicas y tampoco lo hacia por plata; sabia
que la sobrevivencia del conocimiento que habia
heredado de las mujeres de su familia era lo mas
importante. Ahi estaba su grandeza, en no querer
ser mas que un instrumento de cura.

En una tarde, caminaba por mi chacra,
mirando a las plantas que Ema me habia

WINTER V25 N2 2026

presentado, cbmo cambiaban y escuchando qué
me decia cada una de ellas. De repente, escuché
su voz llamandome, como si estuviera a mi lado,
aunque fuera imposible porque su casa estaba
lejos de donde yo estaba. Segui caminando y la
voz de Ema me seguia llamando hasta que fui a su
casa siguiendo mi intuicién. Justo cuando llegué
a la puerta, su hija me recibié diciendo que Ema
estaba enferma, que iba a partir pronto y que,
aunque dormida, estaba llamando a mi nombre.

Cuando llegué a su pieza, Ema estaba acostada,
cansada y dormida. Me senté a su lado y puse mi
mano en la suya. Ema abri6 los ojos cansados,
me mir6 y sonrid. Con una voz débil y suave, dijo
que me estaba esperando. Cerro sus 0jos y se
qued6 dormida de nuevo. Me despedi de Ema y
de su hija. Un rato después, supe que Ema habia
fallecido.

Nunca le pregunté por qué me habia escogido
para dejar sus conocimientos, pero creo que
su voluntad era dejarlos para alguien que los
protegiese y los usase para curar. En ese camino,
creo que me mandaron gente como Ema para
prepararme.

Aunque Ema no esté mas en ese mundo en el
que vivimos, sigue viva de otras maneras: la traigo
en cada rito para sanar a nifios, cuando hablo con
las plantas y en cada rezo que hago. Ema sigue
viva sin un nombre; sigue como la herencia que
me dejo6 en forma de sanacion.

! Tunchi también es conocido en la Amazonia como el “mal

aire”, enfermedad de origen espiritual donde el nifio es poseido
energéticamente por espiritus que le causan sintomas como: dificultad
de respirar, diarrea, vomito, agitacion y dolor en el pecho.

FOURTH WORLD JOURNAL



148

RANDY CHUNG GONZALES AND LUCAS NAKANDACARE

Figura 2
Dibujo de Randy Chung.

Mujer curandera

Mujer curandera.

Mujer de fierro.

Mujer sabia de corazon sensible y de mirada profunda.

Mujer de intuicion acertada.

Mujer curandera con una humildad eterna
Y heredera de un don celestial.

Curandera del alma y del cuerpo.
Hermana de las plantas sagradas.
Aprendiz y maestra del mundo espiritual.
Cura y seguiras curando hasta que tu alma
Pueda volar a un descanso eterno.

Gracias infinitas,

Mujer curandera.

FOURTH WORLD JOURNAL

WINTER V25 N2 2026



149

EMITA. MANOS QUE CURAN, MANOS QUE LIMPIAN: UNA DESPEDIDA INESPERADA

Este articulo puede citarse como:
Chung, Randy, y Lucas Nakandacare. 2026. “Emita. Manos que curan, manos que limpian: una despedida
inesperada.” Fourth World Journal 25 (2): 145—149.

SOBRE LOS AUTORES

Randy Chung Gonzales

Randy Chung Gonzales naci6 en Pert1 y tiene una larga trayectoria con las
dietas vegetalistas. Desde el afio 2015, cuando atraveso6 por su iniciacion
maés profunda, se dedica a los rituales espirituales, a 1a conduccion de
ceremonias y a la toma de plantas maestras, entregandose profundamente al
cuidado de quienes lo buscan. Es autor, junto con la antropo6loga Fédérique
Apffel-Marglin, del libro Iniciacién por los espiritus: tratamiento de las enfermedades de

la modernidad a través del chamanismo, la psicodélicos y el poder de lo sagrado, en el que
narra su proceso iniciatico. Fue presidente de la asociacion Sacha Mama en Lamas, Peru.

Fundo y dirige el centro vegetalista Ampikuk, en la selva peruana, y esta presente todos los
meses en Brasil, liderando las jornadas vegetalistas en Lar e Integraciao do Ser (LIS). Trabaja
también como artista en la relacion entre arte y espiritualidad.

Lucas Nakandacare

Lucas Nakandacare es un psicologo brasilefno. Tiene un posgrado en
psicologia clinica y es acompanante terapéutico y terapeuta de practicas
integrativas. Participa de dietas vegetalistas desde 2014 e integroé el equipo de
Précticas Ritualisticas del Centro Vegetalista Lar e Integracao do Ser (LIS) en
Areal, Rio de Janeiro, Brasil, junto a Randy Chung y Karla Perdigao.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



LEIGH PODGORSKI 44

'ILLUSTRATED BY KAIT MATTHEWS

FEATHERS OF
- WISDOM /

’ \\\ "’ /// 4

FOURTH WORLD JOURNAL WINTER V25 N2 2026




Feathers of Wisdom: Words and Art
llluminating the Legends and Myths of
Indigenous Women Throughout the Ages

(Plumas de sabiduria: Palabras y arte que iluminan las leyendas
y mitos de las mujeres indigenas a lo largo de los siglos)

Por Kait Matthews y Leigh Podgorski

Derechos de autor © Kait Matthews and Leigh Podgorski
House of Indigo 2025
ISBN-13 9781966187059

Por Amelia (SkWumqnalqs) Marchand, MELP
Traduccion de Yesenia Cortés

RESUMEN

Esta resefia examina una colaboracion literaria distintiva que combina obras de arte
originales, narraciones indigenas y datos historicos cuidadosamente investigados para retratar
cuarenta y cuatro leyendas de decenas de diversos pueblos indigenas de América y Oceania. La
coleccion ofrece a los lectores una oportunidad tinica de experimentar narrativas ancestrales
a través de formas visuales y textuales, destacando la riqueza de las tradiciones culturales y
la resiliencia de comunidades cuyas voces a menudo han sido marginadas. Cada leyenda se
acompaiia de impactantes interpretaciones artisticas que no solo iluminan las historias, sino
que también sirven de puente entre la tradicion oral y la erudicién contemporanea. La resefia
sitia el libro en el contexto més amplio de los sistemas de conocimiento indigena, enfatizando
su relevancia para las conversaciones actuales sobre la preservacion cultural, la identidad y la
transmision intergeneracional de la sabiduria de las mujeres. Al presentar leyendas que abarcan
vastas geografias y diversos pueblos, el volumen subraya la interconexién de las cosmovisiones
indigenas y su perdurable significado. Esta resefia informa a los lectores sobre el formato y el
alcance temaético del libro, a la vez que fomenta la interaccién con su singular contenido artistico
e historico. En ultima instancia, la obra constituye a la vez un archivo cultural y una celebracion
creativa, que invita al publico académico a apreciar sus contribuciones a la literatura y el

patrimonio indigenas.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



152

AMELIA (SKWUMQNALQS) MARCHAND

Keywords: Sistemas de conocimiento indigena, mujeres indigenas, leyendas y mitos,

preservacion cultural, sabiduria intergeneracional, narrativa indigena, resiliencia cultural,

narrativas ancestrales, literatura indigena

En Feathers of Wisdom: Words and Art
Illuminating the Legends and Myths of
Indigenous Women (“Plumas de sabiduria:
Palabras y arte que iluminan las leyendas y
mitos de las mujeres indigenas a lo largo de
los siglos™), Leigh Podgorski y Kait Matthews
colaboraron para celebrar los conocimientos
indigenas con la participacion de destacadas
mujeres lideres, diosas y seres espirituales.
Podgorski es dramaturga, productora y autora,
cuya obra incluye obras de teatro y novelas, entre
ellas We Are Still Here (“Todavia estamos aqui”),
la historia de Katherine Siva Saubel, anciana
indigena cahuilla. Matthews es una artista e
ilustradora profesional de ascendencia ojibwa/
potawatomi y miembro de los chippewas de
Rama. Juntas, Podgorski y Matthews infunden
vida y dan voz a las ensefianzas ancestrales en
esta vibrante colaboracién que conmueve el
corazon y deleita la vista.

A través de una combinacién de historia,
narrativa y arte original, el libro retrata 44
historias de decenas de diversos pueblos
indigenas de América y Oceania. Mediante estas
palabras e iméagenes, las autoras buscan restaurar
las relaciones personales rotas por el secuestro
y trafico de nifios de las Primeras Naciones,
autorizados y orquestados por el gobierno
canadiense, hacia familias no indigenas. A mayor
escala, Podgorski y Matthews buscan sanar las
heridas de los actos tortuosos de la asimilacién
forzada para exterminar las lenguas, la cultura,

FOURTH WORLD JOURNAL

las costumbres y la identidad de los pueblos
indigenas.

Estas actividades de genocidio, que separaron
a los nifnos de sus padres, familias y culturas,
también separaron a los hablantes de lenguas,
guardianes culturales y lideres indigenas de
sus futuras generaciones. El secuestro, la trata
y la asimilacién de nifios indigenas fueron
actos insidiosos perpetrados por los gobiernos
de Canada, Estados Unidos y otros durante
décadas, cuyas cicatrices alin persisten en muchas
familias indigenas, incluida la mia. Pero no es el
fragmento principal de la historia lo que define
a los pueblos indigenas. En los miles y miles de
afnos —desde tiempos inmemoriales— que los
pueblos indigenas han sobrevivido y prosperado
en todo el continente y Oceania, el genocidio ha
sido solo un suceso en la cronologia, no es eso lo
que nos define. No es nuestra historia completa.

En esencia, este libro se propone rescatar
y honrar esa historia no contada: los miles y
miles de afios que permanecen en el corazén
y el alma de los pueblos indigenas, esperando
ser recordados. Es importante destacar que,
para poder recordar, debemos saber de donde
venimos: y ese es el eje central de las historias
retratadas en Feathers of Wisdom. Las herencias
culturales y las identidades de heroinas, mujeres,
diosas y seres espirituales indigenas se describen
y visualizan con orgullo y belleza en sus paginas.
La diversidad de lenguas, culturas y geografias

WINTER V25 N2 2026



153

RESENA DE LIBRO: PLUMAS DE SABIDURIA: PALABRAS Y ARTE QUE ILUMINAN LAS
LEYENDAS Y MITOS DE LAS MUJERES INDIGENAS A LO LARGO DE LOS SIGLOS

compartidas ofrece una vision de los roles y
responsabilidades de las mujeres indigenas
dentro de las sociedades y estructuras de gobierno
indigenas.

Aligual que la Madre Tierra, las mujeres son
veneradas en muchas culturas por su fuerza y
resiliencia, y durante demasiado tiempo, las
historias de las mujeres indigenas han sido
reprimidas. Las voces y vidas femeninas de las
leyendas y mitos de Feathers of Wisdom nos
invitan a reconectarnos con estas historias,

a escuchar la sabiduria de sus ensefianzas

y a encarnar los atributos de estas figuras y
arquetipos de mujeres indigenas. El marco de
cada historia sigue un formato en el que primero

Nota del editor:

Para acompanar la resefna anterior, incluimos
uno de los cuentos que aparecen en el libro,
Feathers of Wisdom. Este extracto ofrece a
los lectores una vision de la voz narrativa y la

narracion visual que dan forma al volumen.
Laka

La escuela hula, laka diosa
del hula y la naturaleza

Historia y cultura Laka

Laka es una figura especialmente importante
en el folclore hawaiano. Sin embargo, dado que
sus origenes se remontan a antes de la existencia
de la escritura, cuando el folclore hawaiano
se transmitia verbalmente de generacion en
generacion mediante canciones y narraciones,

existen diversas versiones de Laka en diversas

WINTER V25 N2 2026

se proporciona el contexto historico, seguido de la
leyenda asociada. Luego, de una manera tnica, el
lector se involucra para escuchar directamente al
personaje principal y se le invita a considerar sus

atributos clave y como pueden manifestarse.

Dedicado “a todos los ancianos y madres que
han ensenado y contintian ensenando lo que
es realmente importante en este mundo”, las
historias contenidas en Feathers of Wisdom son
aquellas que deben ser apreciadas y honradas.
Espero que sea la primera de muchas ediciones
que continuaran reconectando y recuperando

nuestras relaciones con la Tierra, entre nosotros

y, lo mas importante, con nosotros mismos.

FOURTH WORLD JOURNAL



154

AMELIA (SKWUMQNALQS) MARCHAND

partes de Hawai. En algunas, es un hombre que
sigue siendo el dios del bosque, pero no del hula.
Su genealogia también difiere. Algunos dicen que
es hermana de Kapo, otros la describen como
hija de Kapo, otra diosa importante, también
asociada con el hula, pero con un temperamento
vehemente. Sin embargo, el folclore, la historia

y las leyendas més prevalentes describen a

Laka como una mujer profundamente hermosa,
nacida en la isla de Kauai, que posee un talento
excepcional para la danza y el canto, asi como un
profundo amor y un cuidado constante por toda la

naturaleza.

Los creyentes devotos rezan a Laka antes de
bailar hula, para obtener ho’oulu, o inspiracion
para su actuacion e incluso para su practica 'y
ensayo. Este ritual se ilustra en la historia que
cuenta “La escuela de hula: Laka, la bailarina
de hula”. Mientras la bailarina escucha el
embriagador ritmo de los tambores y reza en
silencio a su diosa, la bailarina y Laka se funden
en una sola.

Laka nos da muchas ha’awina (lecciones)
para meditar, para asimilar y para aprender
continuamente. Nos ensefia no solo sobre el hula,
sino también que su energia es una fuerza vital
para nuestro mundo natural. Este es el reino de
Laka, y antes de entrar en él, debemos mostrar
respeto y pedir permiso. También debemos pedir
permiso para recolectar plantas, cosechar raices o
recoger las flores del bosque de Laka.

La diosa Laka, a través de su gracia, armonia
y creatividad, nos ensefia muchas cosas. No solo
fomenta el crecimiento espiritual, la creatividad

FOURTH WORLD JOURNAL

y el sustento, sino que también nos ensefia
diligencia y compromiso. Todo esto aplica no
solo al artista que baila el hula sagrado, sino a
todos los que buscamos vivir en armonia, paz y
equilibrio con el mundo.

La escuela del hula — laka, diosa del
hula y la naturaleza

Keao e ‘Tlima estaban sentados en la cima de
la colina viendo a los nifios jugar en la arena.
‘Ilima sonri6 ante un recuerdo repentino. “iAh!”,
exclamo. “Eso era justo lo que estaba haciendo
cuando escuché el sonido de los tambores.

Hace tanto tiempo, y yo era tan pequena. Pero
ese sonido me atrap6 como el anzuelo de un
pescador. iCorri tan rapido!”

“Era hula lo que escuchaste”, sonrié Keao.

“Hula.” ‘Tlima asinti6. “Habia muchos
bailando. Hombres y mujeres. Y alli, en medio de
la multitud, estaba mi abuela. Los bailarines con
los brazos en movimiento, el pa‘u de las mujeres
girando. El sol brillaba sobre los leis, haciendo
brillar las pulseras. Las tobilleras tintineaban
al ritmo de los tambores.” Sonri6. “Esa noche
segui a mi abuela por toda la casa, rogandole:

’»

‘Enséfiame, abuela. Tengo que bailar’.
Keao y “Ilima se rieron.

“Aunque se quejaba: ‘Soy demasiado vieja 'y
gorda para bailar y gesticular’. No era cierto”.

“Ella era hermosa”, dijo Keao.

“Un dia”, continu6 ‘Tlima, “vi a mi abuela

mirando al otro lado del prado, con una mirada

WINTER V25 N2 2026



155

RESENA DE LIBRO: PLUMAS DE SABIDURIA: PALABRAS Y ARTE QUE ILUMINAN LAS
LEYENDAS Y MITOS DE LAS MUJERES INDIGENAS A LO LARGO DE LOS SIGLOS

perdida. Cuando le pregunté qué veia, susurro6 tan

bajo que apenas pude oirla: ‘Laka, mi diosa’.

‘Ilima le dijo a Keao que por mucho que
mirara, no veia nada. Su abuela le explic6 que la

vision estaba en su corazon.

“Cuando mi abuela me conto estas cosas, por
fin la vi mientras se movia entre los arboles del
bosque. Es la diosa del hula, pero también de la
naturaleza”, dijo ‘Ilima. “Y ahora, también es mi

diosa”.

Keao le tomo6 la mano. Conocia a la abuela de

‘Ilima y también la queria.

“La abuela tenia razon, claro. Un dia, mientras
estaba en el bosque bajo con otras mujeres
recogiendo bayas, empez06 a llover. Todas
corrieron a una cueva cercana, pero yo me quedé
bajo la lluvia tenue. Algo en mi interior me
susurraba que me quedara. Pronto, el sol ilumin6
el arco. Como un espejismo, un fantasma, todo se
desvanecio, pero la imagen nunca desaparecio de

mi corazén”.
Keao sonrid.

Cuando le conté a mi abuela lo que habia visto,
me abrazo y me beso. ‘Has sido elegida’, dijo.

‘Tlima tuvo que esperar tres largos afos antes
de poder comenzar el riguroso entrenamiento
para convertirse en bailarina de hula.

Luego, antes de que empezara la escuela,
tuvieron que hacerse preparativos sagrados.
Se ofrecieron muchas oraciones pidiendo guia,

WINTER V25 N2 2026

sabiduria, fuerza y resistencia. Y se construy6 un
altar a Laka, con vides y flores.

Keao fue elegida para conseguir ramas para el
altar, ademas de vides y flores. Al amanecer, al
entrar en el bosque a recoger los objetos, rez6 en
silencio. Necesitaba ramas de koa porque la koa
representaba intrepidez. Con la koa tejia maile,
‘le’ie, helechos palapalai, halapepe y hierba pili,
de aroma dulce. La hierba pili significa aferrarse.
Recolectar hierba pili es una plegaria para que los
cantos y gestos de la danza sagrada perduren en
la bailarina por el resto de sus dias.

Se rociaron las vides y las ramas con
agua purificadora y se construyo el altar.
A continuacion, se rezaron oraciones a
Laka, pidiéndole a la diosa que enviara su
espiritu al altar para que las vides y las ramas
permanecieran verdes y rebosantes de vida.

Esa noche, la altima antes del inicio del
entrenamiento, Wahi, el maestro de hula, se
quedoé solo en el halau, la escuela de hula. Rezo
a Laka; rez6 para que sus ensefianzas fueran
bendecidas, para que su memoria le sirviera,
para que recordara cada canto, cada gesto, y
para que le concedieran paciencia y sabiduria.
También rezo6 por sus alumnos, por su valentia,
para que su trabajo fuera apoyado y bendecido,
sus voces puras, sus cuerpos magistrales y fluidos,
y sus corazones tocados por la koa para que
fueran fieles y valientes. Sobre todo, rez6 por la
reverencia.

Al llegar a la manana siguiente al halau, la casa
donde se entrenaban los bailarines de hula, ‘Tlima

FOURTH WORLD JOURNAL



156

AMELIA (SKWUMQNALQS) MARCHAND

sinti6 un ardor intenso. Mientras el maestro
bendecia a sus alumnos rociandolos con agua
pura, estos notaron su rostro: brillaba como si el
mismisimo Sol lo hubiera penetrado.

“Anoche”, dijo Wahi en voz baja, “tuve un
suefio. Hace muchos afos, de pequeio, aprendi
un hula tan hermoso, tan magnifico, que queria
transmitirlo. Durante meses, intenté recordar esa
elegante danza. Pero, como un aguila, se esfumo.
Pero anoche... anoche...”, y en ese momento,
Wahi tuvo que detenerse, pues la emocion
amenazaba con dominarlo. “Anoche, nuestra
Diosa Laka se me apareci6 en un suefio. Y bailé
el hula que tanto he anhelado. Ahora, a partir
de hoy, les regalaré esta danza tan preciada, mis
maravillosos discipulos”.

Mientras ‘Ilima danzaba, mientras aprendia
este arte tan sagrado, vio a la Diosa danzando a su
lado. «Laka esta en mi», susurr6 ‘Ilima.

iOh diosa Laka!
iOh ramo de madera silvestre, oh Laka!

Este articulo puede citarse como:

iOh Laka, reina de la voz!

iOh Laka, dadora de regalos!

iOh Laka, dadora de generosidad!
iOh Laka, dadora de todas las cosas!

Laka habla:

Ya sea que me veas arremolinandome en la
niebla, serpenteando por el bosque encantado
o danzando al final del arcoiris, siempre estoy
aqui para ti. Ya sea que desees seguir la danza
sagrada o dedicar tu vida a la armonia, la
paz y el equilibrio, responderé a tu llamado.
Siéntate en silencio y respira profundamente.
Hay muchos caminos que conducen a tu corazon.
Conviértete en la danza. {Qué puedes hacer

ahora mismo, hoy, para comenzar tu viaje?
Atributos de Laka:
Crecimiento espiritual, creatividad, sustento

Conviértete en el baile. Hay muchos caminos

que llevan a tu corazoén. Baila al final del arcoiris.

Marchand, Amelia (SkWumqnalgs). 2026. [Resena de Feathers of Wisdom: Words and Art Illuminating
the Legends and Myths of Indigenous Women Throughout the Ages] Fourth World Journal 25 (2):

150—157.

FOURTH WORLD JOURNAL

WINTER V25 N2 2026



157

RESENA DE LIBRO: PLUMAS DE SABIDURIA: PALABRAS Y ARTE QUE ILUMINAN LAS
LEYENDAS Y MITOS DE LAS MUJERES INDIGENAS A LO LARGO DE LOS SIGLOS

ACERCA DE LA AUTORA

Amelia (SkWumgqnalqs) Marchand, MELP

Amelia Marchand es cofundadora y directora ejecutiva de la Fundacion
L.I.G.H.T., una organizacién indigena sin fines de lucro dedicada a la
conservacion. Cuenta con mas de 27 anos de experiencia en gestion de
recursos naturales y culturales, accion climatica y politicas de seguridad
alimentaria e hidrica. Ciudadana de las Confederated Tribes of the

Colville Reservation (Tribus Confederadas de la Reserva Colville) CTCR, con una diversa
herencia indigena y europea, Amelia obtuvo una maestria en derecho y politica ambiental
por la Facultad de Derecho de Vermont y una licenciatura en antropologia por la Universidad
Eastern Washington. Amelia ha sido autora, coautora o editora de mas de 17 publicaciones,
incluyendo articulos de revistas, analisis de investigacion, articulos de opinién y poesia.

Cabe destacar que fue coautora del articulo del Fourth World Journal “Cultural Genocide:
Destroying Fourth World People” (Genocidio Cultural: Destruyendo a los Pueblos del Cuarto
Mundo) en 2020 y coautora de dos capitulos del Informe sobre el Estado de las Tribus y

el Cambio Climatico, Volumen 2, en 2025. Es miembro de la junta directiva del Western
Environmental Law Center (Centro de Derecho Ambiental Occidental) y del Center for World
Indigenous Studies.

WINTER V25 N2 2026 FOURTH WORLD JOURNAL



